
CADERNOS PET, V. 16 , N. 32 

O DIZER-VERDADEIRO DA DEMOCRACIA E NA TIRANIA 

ISSN: 2176-5880 

 

 

122 

DOI: https://doi.org/10.26694/cadpetfilo.v16i32.8002 

 
O DIZER-VERDADEIRO DA DEMOCRACIA E NA TIRANIA: 

UMA ANÁLISE DA PARRESÍA POLÍTICA NA ANTIGUIDADE A 
PARTIR DE MICHEL FOUCAULT 

 
 
 

The Truth-Telling of Democracy and Tyranny: An Analysis of Political Parrhesia in 
Antiquity Based on Michel Foucault 

 

 
Maria Clara dos Santos Primo1 

 
 

RESUMO 
Este artigo busca compreender as relações entre verdade, poder e sujeito, temas centrais na obra de 
Michel Foucault, com ênfase em seus cursos finais a partir das tragédias gregas Íon e Édipo Rei, 
buscaremos retomar o conceito de parresía, entendido etimologicamente como a prática de “dizer tudo,” 
examinando como essa noção atravessa os campos da aleturgia (produção da verdade), 
governamentalidade (governo dos outros) e subjetividade (governo de si). A abordagem da crise da 
parresía em meio a democracia e na tirania é ponto de articulação, na qual Atenas é colocada como 
centro da análise por suas pretensões de ser o espaço ideal para o exercício do falar franco e onde as 
tragedias utilizadas neste trabalho são um espelho de como a política funcionava na antiga cidade de 
Atenas. Para isso, a metodologia adotada é de caráter bibliográfico e analítico-descritivo, com o objetivo 
de examinar as fontes primárias das aulas ministradas por Foucault e os conceitos por ele desenvolvidos. 
Palavras-chave: Democracia; Parresía; Foucault; Tragedias; Política. 

 
 

ABSTRACT 
 
This article seeks to understand the relationships between truth, power, and subject, central themes in 
Michel Foucault's work, with an emphasis on his final courses based on the Greek tragedies Ion and Oedipus 
Rex. We will revisit the concept of parrhesia, etymologically understood as the practice of “saying 
everything,” examining how this notion crosses the fields of aleturgy (production of truth), governmentality 
(government of others), and subjectivity (government of oneself). The approach to the crisis of parrhesia in 
the midst of democracy and tyranny is a point of articulation, in which Athens is placed at the center of the 
analysis for its claims to be the ideal space for the exercise of frank speech and where the tragedies used in 
this work are a mirror of how politics worked in the ancient city of Athens. To this end, the methodology 
adopted is bibliographic and analytical-descriptive in nature, with the aim of examining the primary sources 
of the lectures given by Foucault and the concepts he developed. 
Keywords: Democracy; Parrhesia; Foucault; Tragedies; Politics. 

 
1 Graduanda em filosofia pela Universidade Federal do Piauí (UFPI), bolsista do PET Filosofia - realiza pesquisas 
sobre o pensamento do filosofo Michel Foucault. Este artigo integra um projeto de Iniciação Científica Voluntária 
(ICV/UFPI), desenvolvido entre os anos de 2024 e 2025. Contato: maria.primo@ufpi.edu.br 

 

mailto:maria.primo@ufpi.edu.br


CADERNOS PET, V. 16, N. 32 

Maria Clara Primo 

ISSN: 2176-5880 

123 
 

 

123 

 
INTRODUÇÃO 

As relações entre verdade, poder e sujeito: eis a preocupação perene de Foucault, e é 

no retorno à parresía grega que ele faz a síntese entre os três elementos-chave de seu 

pensamento: “A parresía (...) é etimologicamente a atividade que consiste em dizer tudo: pân 

rêma. (...) O parresiasta é aquele que diz tudo” (Foucault, p. 10, 2011). Em torno do falar 

francamente, do dizer-a-verdade (veridicção) sobre tudo, inclusive sobre si, serão imbricadas 

as questões da aleturgia (produção da verdade), da governamentalidade (governo dos outros) 

e da subjetividade (governo de si). 

Inicialmente por meio do curso ministrado por Foucault, intitulado A coragem da 

verdade (Foucault, 2011), foi analisado como o falar franco se articula como movimento 

amplamente valorizado e modelo de virtude cívica na Antiguidade, arraigada na prática política 

a partir dos textos de Eurípides, numa série de movimentos que refletem a estrutura 

democrática ateniense e modo como as produções de verdade se articulam. 

A parresía é trabalhada por Foucault inicialmente em seu curso de 1983 no Collège de 

France, intitulado O Governo de Si e dos Outros (2010), com ênfase na dimensão política da 

fala franca em meio a antiguidade, em que o dizer verdadeiro é constituído como fundamento 

esquecido da democracia ateniense e uma prática comum dos conselheiros políticos do 

Príncipe, nas tiranias (Villa, 2023). Deste modo, este trabalho tem como objetivo investigar a 

parresía política em meio a democracia ateniense e suas complicações. 

Nesse contexto, a prática parrhesiastica era concebida como um direito inerente ao 

homem bem-nascido, adquirido por sua condição ao berço e sustentado por uma série de 

configurações sociopolíticas profundamente entrelaçadas à organização democrática da 

cidade. Segundo Foucault (2011) a parresía era um direito a conservar a qualquer preço, era 

uma das formas de manifestação e existência livre de um cidadão. Esta, possui também o poder 

de definir aqueles que poderiam ou não ser considerados cidadãos, e consequentemente, 

estabelece os que possuem o direito de falar francamente. 

Através das tragédias de Eurípides e Sófocles, duas obras principais serão analisadas 

Íon e Édipo Rei, uma vez que as tragédias de Eurípides são as primeiras ocorrências da palavra 

parresía na literatura grega, aparecendo em diversas de suas obras. Aqui, nos deteremos nosso 

maior desenvolvimento apenas a Íon, foco de Foucault e obra de grande importância no 

desenvolver do problema da parresía, uma vez que possibilita a investigação sobre a questão: 

quem possui o direito, dever e a coragem de falar a verdade em meio a pólis? 



CADERNOS PET, V. 16 , N. 32 

O DIZER-VERDADEIRO DA DEMOCRACIA E NA TIRANIA 

ISSN: 2176-5880 

 

 

124 

Em Íon, o problema parrehesiástico é desenvolvido pelas estruturas relacionais entre 

deuses e seres humanos, na qual toda a conjuntura mitológica possuem conotações políticas e 

carregam consigo toda a fundação de Atenas e seu modo de funcionamento político. O objetivo 

desta análise são os princípios imperialistas atenienses em relação a outras cidades gregas. 

Aqui não nos focaremos em aspectos mitológicos, tampouco na narrativa completa destas 

histórias. 

A análise se concentrará no modo como a parresía se articula e nas complicações que 

traz consigo em um ambiente político democrático, como o de Atenas. A metodologia adotada 

é de caráter bibliográfico e analítico-descritivo, com o objetivo de examinar principalmente 

fontes primárias, com foco nas aulas ministradas por Foucault, através do método 

hermenêutico, com ênfase na interpretação dos conceitos centrais e na compreensão das 

implicações políticas do falar francamente. 

 
A PARRESÍA E AS FORMAS ALETÚRGICAS 
 

A análise dos últimos cursos de Foucault revela que o autor não estava preocupado na 

criação de um novo modelo político ideal, mas buscava analisar práticas históricas do dizer a 

verdade, ou seja, a investigação crítica das condições e modos históricos que cercam o dizer verdadeiro 

desde os primórdios da civilização grega - além do modo como estas aparecem politicamente e se 

reformulam até os dias atuais em meio à contemporaneidade. Ou seja, o foco foucaultiano não é 

prescrever como a democracia deve ser, mas problematizar como, historicamente, ela se constituiu como 

um espaço atravessado por práticas de verdade. 

Em seu último curso no Collège de France, intitulado A Coragem da Verdade (2011), Michel 

Foucault retoma e se debruça sobre o tema da parresía, fazendo uma análise da fala franca e de como o 

sujeito que pelo ato de dizer a verdade se manifesta, representando a si mesmo e sendo reconhecido por 

outros numa espécie de pacto com a verdade. A proposta é a análise da formação dos saberes, por meio 

do deslocamento do desenvolvimento das práticas discursivas e da história das formas aletúrgicas, ou 

seja, das formas de produção da verdade e onde elas se manifestam, tendo seu foco no estudo da fala 

franca como uma modalidade do dizer-a-verdade. 

Deste modo, Foucault desenvolve o redirecionamento de sua abordagem a partir de 1970, o 

método genealógico observado ao longo de seus últimos cursos lecionados no Collège de France, 

interessado em desdobrar campos de problematização que atravessam a história e ressoam na 

modernidade, retoma as fontes primárias destes problemas, ou seja, as greco- romanas, como ponto de 



CADERNOS PET, V. 16, N. 32 

Maria Clara Primo 

ISSN: 2176-5880 

125 
 

 

125 

partida para análise do problema da parresía política em meio à democracia ateniense. 

Os movimentos de enunciação da verdade dentro do contexto democrático ateniense são 

denominados modos aletúrgicos (modos de produção da verdade) e possuem delimitações dentro da 

sociedade, diferenciando-se em suas práticas e em diferentes modos de compromissos com a verdade ao 

disporem de papéis de importâncias diversas em sociedade. Aqui, o objeto de estudo principal de Foucault 

se encontra na arqueologia da palavra ‘parresía’, forma aletúrgica que preza pela verdade a qualquer 

custo, sendo etimologicamente a atividade que consiste em dizer tudo: pân rêma ou parresiázesthai, termo 

grego que significa "franqueza" ou "liberdade de dizer a verdade", a parresía é o falar franco e sincero 

(Castro apud Villa, 2023), de dizer tudo, sem rodeios, de dizer a verdade, inclusive sobre si mesmo, 

surgindo inicialmente como um direito político, portanto, como privilégio do cidadão ateniense. 

Esta, não se limita apenas a ações discursivas ligadas a deveres e técnicas de ensino, mas faz 

parte da constituição de práticas éticas e políticas profundamente arraigadas que não se limitam a modos 

ou regras. A análise das diferentes formas aletúrgicas oferece uma abrangente visão das relações entre 

verdade, poder e sujeito e sobre como, por meio das práticas de discurso, o sujeito fala a verdade sobre si 

mesmo, mas aqui, nos deteremos na parresía em sua dimensão política. 

 

A PARRESÍA POLÍTICA COMO EXERCÍCIO PERIGOSO A PARTIR DAS TRAGÉDIAS 

ÍON E ÉDIPO REI 

Na abertura do curso O governo de si e dos outros (2010), Foucault recorre de modo didático à 

retomada de tragédias gregas e escritos filosóficos para melhor traçar o caminho feito pelos jogos de 

verdade e mais especificamente da parresía em meio à democracia ateniense, delineando os movimentos 

feitos por estas estruturas na qual o falar francamente não se configura apenas como conceito filosófico, 

mas como prática cultural atravessada por tensões sociais e conflitos reais da pólis. 

As tragédias revisitadas em seu curso evidenciam os perigos do dizer verdadeiro dentro da vida 

política, e sua importância para a manutenção de um status social muito valorizado em toda Atenas: o de 

cidadão legítimo. 

Às tragédias Íon, de Eurípides, e Édipo Rei, de Sófocles (2018), são retomadas em paralelo como 

ponto principal no desenvolvimento da parresía política. Ambas narram a história de homens que são 

salvos da morte e buscam uma verdade, demonstrando no desenrolar de suas tramas as consequências 

que o falar francamente traz para a pólis e seus locutores, afetando a ordem política da cidade e pondo em 

risco os locutores do dizer franco, como cita Foucault em referência à tragédia de Íon: “A peça Íon é 

verdadeiramente a representação dramática do fundamento do dizer-a-verdade político no campo da 



CADERNOS PET, V. 16 , N. 32 

O DIZER-VERDADEIRO DA DEMOCRACIA E NA TIRANIA 

ISSN: 2176-5880 

 

 

126 

constituição ateniense e do exercício do poder em Atenas” (Foucault, 2010, p. 78). 

O enredo da tragédia Íon se constrói em torno do segredo de sua origem. Íon não possui 

conhecimento sobre quem são seus pais, e assim, toda a trama será desenvolvida em torno do núcleo 

familiar, religioso e político que marcam a vida de Íon e ultrapassam o plano privado: a revelação da 

verdadeira filiação de Íon assume implicações políticas decisivas para Atenas, pois toca na legitimidade 

da sucessão e da ordem da cidade. Apolo, pai de Íon, mantém o silêncio sobre a verdade, até que uma 

série de acontecimentos em sequência finalmente torna público a origem de Íon. 

Na tragédia Édipo Rei (2018), de Sófocles, o enredo se estrutura em torno da investigação da peste 

que assola Tebas e da necessidade de descobrir sua causa. Édipo, na condição de governante, assume a 

tarefa de buscar a verdade e, nesse processo, expõe-se ao risco do próprio desvelamento: ao final, 

descobre que ele mesmo é a origem da desgraça da cidade, por ter matado seu pai e desposado sua mãe. 

O movimento trágico é claro: ao dizer e buscar a verdade, Édipo destrói a si próprio, mas também restaura, 

ainda que por meio da catástrofe, a ordem da cidade. Nesta tragédia, temos o desenvolver da questão da 

parresía exercida com o tirano. 

A trajetória em busca da verdade sobre seus pais em Íon revela interesses igualmente importantes, 

como o de sua identidade como cidadão legítimo de Atenas, e a conquista do direito de fala livre em meio 

a vida política na pólis, para Foucault, Íon buscava fundar seu direito político em Atenas. Ele quer ter o 

direito de falar, de dizer tudo. Para fundar sua parresía, precisa que a verdade seja enfim dita, uma verdade 

capaz de fundar esse direito (Foucault, 2010, p. 92). 

Íon almejava o direito de fala inerente ao cidadão ateniense. Deste modo, fica claro a importância 

da parresía que deseja exercer, em uma constante recusa a obtê-la por meios indignos, através do poder 

tirânico; esta não se confunde com o exercício do poder, correspondendo a um problema político muito 

específico na época em que Eurípedes escreveu Íon. Para Foucault (2010) essa parresía é, portanto, algo 

além do puro e simples estatuto do cidadão, não é tampouco uma coisa dada pelo poder tirânico. Então 

qual sua definição e aplicação? 

A parresía, é um direito de fala articulado em meio à constituição ateniense, inicialmente 

desenvolvido e amplamente valorizado como um modelo de virtude cívica na Antiguidade, 

arraigada na prática política dentro da pólis a partir dos textos de Eurípides, refletindo as 

estruturas democráticas atenienses e os modos de produção de conhecimento e verdade. 

Nessa conjuntura, a parresía é concebida o direito inerente ao homem bem-nascido, 

adquirido por sua condição ao berço, que se sustenta através de uma série de configurações 

sociopolíticas profundamente entrelaçadas à organização democrática da cidade, definindo 



CADERNOS PET, V. 16, N. 32 

Maria Clara Primo 

ISSN: 2176-5880 

127 
 

 

127 

aqueles a serem considerados cidadãos e determinando a participação destes dentro dos ciclos 

políticos da cidade de Atenas. É simplesmente o pertencimento à terra, a autoctonia2, que 

produz continuidade histórica a partir de um território que pode proporcionar a parresía 

(Foucault, 2010, p.98). 
 

 
Então vejam, a necessidade de saber quem é sua mãe é para 
determinar se ela é descendente da terra ateniense, pois somente 
assim ele seria dotado da parrhesia. E ele explica que alguém que 
chega em Atenas como estrangeiro — mesmo que literal e 
legalmente seja considerado um cidadão — não pode desfrutar da 
parrhesia. O que então significa o aparentemente digressivo retrato 
crítico da vida democrática e monárquica, que culmina com a 
referência final que fazem à parrhesia [...] (Foucault, 2013, p. 30). 

 
A série de requisitos para o exercício da parresía, no percurso histórico de Atenas, fez 

com que a manutenção desse direito de fala - considerado inerente ao cidadão - dependesse de 

certa firmeza e manutenção diante das normas da cidade, para que se mantivesse a 

normatividade da ordem política em meio à pólis. Assim, aqueles que assumiam a defesa da 

parresía a transformavam, inevitavelmente, em uma prática arriscada aos que desejavam 

praticar o ato de falar francamente. 

A dupla referência de Foucault a Íon e Édipo Rei cumpre uma função precisa no curso 

de 1982. Ao evocar as tragédias, Foucault indica que a parresía deve ser pensada não como 

um direito abstrato de falar livremente, mas como uma prática que envolve sempre riscos 

concretos: podendo legitimar ou desestabilizar a ordem política, trazendo riscos reais à cidade 

e ao locutor da verdade, como analisado na A apologia de Sócrates (Platão, 2008), Por 

Foucault: 

Poderíamos dizer, mais uma vez muito esquematicamente, que 
entre democracia e dizer-a-verdade há essa grande luta: por um 
lado, quando observamos as instituições democráticas, vemos 
que elas não podem suportar o dizer a verdade e que não podem 
eliminá-lo; [por outro lado], se fizermos valer o dizer-a-verdade 
a partir da opção ética que caracteriza o filósofo e a filosofia, pois 
bem, a democracia não pode deixar de ser eliminada. Ou 
democracia, ou dizer-a-verdade (Foucault, 2011, p. 42). 

 

 
2 É o pertencimento à terra, o arraigamento no solo, a continuidade histórica a partir de um território que 
proporciona a parresía, ou seja, ser filho de pais atenienses e ter nascido em terras atenienses que proporcionam 
a participação na vida política da polis e o direito de fala livre (Foucault, 2011). 

 



CADERNOS PET, V. 16 , N. 32 

O DIZER-VERDADEIRO DA DEMOCRACIA E NA TIRANIA 

ISSN: 2176-5880 

 

 

128 

 

 
A tragédia de Íon, o movimento que leva ao “dizer verdadeiro” implica riscos e pode 

desestabilizar relações de poder já estabelecidas, uma vez que expõe o silêncio imposto por 

Apolo, reconfigura a posição política de Creúsa e recoloca em disputa a fundação do poder em 

Atenas. Através de Íon, sua relação com a questão política e com a democracia grega demonstra 

a ordem social buscada pela ordem democrática da pólis (já que a questão de fundo é 

justamente Íon ter ou não pais que sejam cidadãos atenienses, para que ele possa utilizar o 

modo de veridicção parrhesiastico em Atenas). Deste modo, a tragédia dramatiza a tensão entre 

manter o segredo - o que garante uma estabilidade precária - e revelar a verdade - arriscando a 

ordem política, mas fundando uma nova legitimidade. 

Assim, Foucault ao fazer o uso de Íon exemplifica um dos modos do perigo político 

que o dizer verdadeiro pode suscitar para a cidade, e finca novamente que a verdade quando 

enunciada, não é neutra nem meramente informativa; ela é um acontecimento que pode alterar 

profundamente o equilíbrio da cidade. “Com efeito, creio que essa peça respondia 

imediatamente a um problema grego sobre a história política do dizer-a-verdade, sobre a 

fundação, lendária e verdadeira ao mesmo tempo, do dizer-a-verdade na ordem política" 

(Foucault, 2010, p. 99). 

Dentro da cena política, o parresiasta ocupa um lugar de inevitável perigo, na qual a 

verdade desafia as estruturas de poder e os locais de conforto daqueles que a ouvem. Assim, a 

prática do dizer verdadeiro configura-se como uma escolha que requer integridade ética e 

coragem para assumir os riscos advindos do falar franco, uma vez que o revelar a verdade não 

apenas ilumina, mas produz, consequentemente, efeitos imprevisíveis para todos os envolvidos 

nesse jogo da verdade. 

O perigo do exercício da verdade e suas implicações no plano político também podem 

ser observadas a partir do ciclo de desenvolvimento da morte de Sócrates, os diálogos 

platônicos, Críton, Fédon e a Apologia de Sócrates (Platão, 2008). Foucault descreve Sócrates 

(apud Villa, 2011, p. 63) como o modelo de parresiasta da antiguidade: “Sócrates é aquele que 

tem a coragem de dizer a verdade, que aceita se arriscar à morte para dizer a verdade, mas 

praticando a prova das almas no jogo da interrogação irônica”. 

Assim, os motivos que levam Sócrates à recusa do exercício político são dados pelo 

perigo inerente do dizer-a-verdade nos contextos democráticos. Esse ponto marca uma virada 

decisiva na história da parresía: do seu exercício político, enraizado e desenvolvido na pólis, 



CADERNOS PET, V. 16, N. 32 

Maria Clara Primo 

ISSN: 2176-5880 

129 
 

 

129 

para uma parresía ética, ligada ao cuidado de si - transformação fortemente impulsionada pela 

prática socrática e muito bem-marcada por Foucault em seu último curso A Coragem da 

Verdade (2011). 

A partir da trilogia da morte de Sócrates, principalmente da 
Apologia, Foucault interroga a razão da virada socrática da 
parresía política à parresía ética: afinal, por que Sócrates não fez 
política? Ele responde: Sócrates não fez política porque se o 
fizesse, seria morto. Sócrates tem e não tem medo da morte. Não 
se trata de medo de deixar de existir, mas de poder abandonar sua 
missão divina antes do tempo. Essa missão é justamente cuidar do 
outro e ensinar o outro a cuidar de si (Foucault apud Villa, 2011). 

 
O dizer verdadeiro é uma atividade perigosa que coloca em risco não somente seu 

locutor – por exemplo, Sócrates, que sempre fugiu do título de parresiasta - mas coloca também 

a pólis em risco, fazendo revelar uma dinâmica política na qual a parresía é incapaz de ser 

praticada dentro de um contexto democrático. Esta relação conflituosa é posta em evidência 

por Foucault, que revela os limites do político em Atenas que, embora inicialmente pretendesse 

ser o espaço ideal para a liberdade de expressão e o discurso verdadeiro, mostrou-se incapaz 

de assegurar uma escuta ética e criteriosa ao dizer franco. 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A investigação das bases conceituais da parresía na tradição grega e sua formulação 

inicial a partir dos cursos de Michel Foucault O Governo de Si e dos Outros (2010) e A 

Coragem da Verdade (2012) proporcionou identificar onde a parresía estava situada em sua 

formulação inicial. A análise da dimensão política da prática parrhesiástica explorou o modo 

como esta se encontra nas tragédias de Eurípides - em que a palavra parresía é atestada em 

seus escritos pela primeira vez - e de Sófocles, autor de Édipo Rei, tragédia de grande 

relevância na tradição filosófica e utilizada por Foucault (2010) como um dos pontos de partida 

para a análise do movimento da verdade na estrutura política ateniense. 

A política aqui trabalhada não é somente entendida por termos institucionais (leis, 

Estado, governo); Foucault desenvolve que a política tem forte relação com a verdade e 

interessado em desdobrar campos de problematização que atravessam a história e ressoam na 

modernidade, retorna às fontes primárias destes problemas, ou seja, as greco-romanas, como 

ponto de partida para análise do problema da parresía. Assim, ele desloca o olhar para práticas 

concretas de discurso e crítica dentro das democracias antigas, mas com ressonâncias para o 



CADERNOS PET, V. 16 , N. 32 

O DIZER-VERDADEIRO DA DEMOCRACIA E NA TIRANIA 

ISSN: 2176-5880 

 

 

130 

presente em uma articulação “A articulação entre os modos de veridicção, as técnicas de 

governamentalidade e as práticas de si, objetivo principal de Foucault em seus últimos cursos 

e preocupação perene de Foucault” (Foucault, 2011, p. 9). 

No curso intitulado O Governo de Si e dos Outros (2010) o uso das tragédias não visa 

extrair de Eurípides e Sófocles, um modelo normativo da franqueza, mas expõe que desde a 

cultura trágica grega, o problema do dizer verdadeiro já se apresentava como um campo 

atravessado por tensões e perigos para praticamente todos os envolvidos neste jogo da verdade, 

sendo irredutível ao exercício efetivo do poder e à condição estatutária do cidadão. 

Ao recorrer de Íon e Édipo Rei (2018), para Foucault, pensar a parresía comumente 

como um ideal abstrato de democracia ou de liberdade de expressão, não é mais possível, abre- 

se assim caminhos para a análise do discurso verdadeiro como uma prática histórica situada, 

na qual o movimento parrhesiástico é inseparável de um perigo obscuro. A questão das 

tragédias, especialmente Íon, tem relação com a questão política e com a democracia grega (já 

que a questão de fundo é justamente Íon ter ou não pais que sejam cidadãos atenienses, para 

que ele possa utilizar a palavra - parresía - na democracia de Atenas). Em Édipo temos a 

questão da parresía exercida com o tirano. 

Deste modo, em seus cursos O governo de si e dos outros e A Coragem da Verdade, 

Foucault evidência que o dizer verdadeiro não se configura como um ideal pacífico ou 

consensual, mas como uma experiência histórica atravessada por perigos e que se modifica em 

sua estrutura após passar por crises. Ao se apoiar nas tragédias, prepara o terreno para examinar 

também os discursos filosóficos e políticos de Isócrates, Platão e Demóstenes, mostrando como 

a parresía se modifica do campo da pólis democrática e passa para o de reflexão filosófica e 

cuidado-de-si, onde encontrará Sócrates, como o maior precursor deste movimento 

parrhesiastico ético. 

 

REFERÊNCIAS 

CASTRO, Edgardo. Introducción a Foucault:guia para orientarse y entender una obra 
en movimiento. Buenos Aires: Siglo Veitiuno, 2023. 
FOUCAULT, Michel. 2a. Conferência: parrhesia nas tragédias de Eurípides. Prometeus 
Filosofia, 2013. 
FOUCAULT, Michel. A coragem da verdade: o governo de si e dos outros II. São Paulo: 
Editora WMF Martins Fontes, 2011. 
FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros. São Paulo: Editora WMF Martins 
Fontes, 2010. 
Foucault. Veritas (Porto Alegre), [S. l.], v. 68, n. 1, p. e44132, 2023. DOI: 10.15448/1984- 



CADERNOS PET, V. 16, N. 32 

Maria Clara Primo 

ISSN: 2176-5880 

131 
 

 

131 

6746.2023.1.44132. Disponível em: 
https://revistaseletronicas.pucrs.br/veritas/article/view/44132. Acesso em: 14 ago. 2025 
PLATÃO. Apologia de Sócrates: precedido de Sobre a piedade (Êutifron) e seguido de 
Sobre o dever (Críton). Porto Alegre: L&PM, 2008. 
REFERÊNCIAS 
SÓFOCLES. Édipo Rei. Organização e tradução do grego de Márcio M. Chaves Ferreira. 
São Paulo:Scriptorium, 2018. 122 p. 
VILLA, Lucas. A vida como escândalo da verdade: o testamento filosófico de Michel 

 

 

 

 

 


