
 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

176 TODA A SUA VIDA 

DOI: https://doi.org/10.26694/cadpetfilo.v16i32.7353 
 

TODA A SUA VIDA DO INÍCIO AO FIM: O ETERNO RETORNO EM 
HISTÓRIA DA SUA VIDA E A CHEGADA 

 
 

All your life from beginning to end: the eternal return in the story of your life and the arrival 
 
 
 

Romário Lima Farias1 
 
 
 
 
 
 

RESUMO 
O presente artigo propõe uma análise da presença do conceito do Eterno Retorno de, Friedrich 
Nietzsche, na obra História da sua vida de Ted Chiang e em sua adaptação cinematográfica, A 
Chegada, dirigida por Denis Villeneuve. Apesar de algumas divergências, as obras compartilham 
essências e conceitos, sendo exploradas como fontes de estudo em várias disciplinas, como 
Filosofia, Comunicação, História, Literatura, entre outras. O objetivo é examinar os aspectos 
textuais e visuais, analisando a adaptação literária para o cinema e observando como o Eterno 
Retorno contribui para a trajetória da protagonista Louise Banks em direção à aceitação e afirmação 
do seu destino e da sua vida. Ao final, constata-se como a protagonista personifica o conceito de 
Amor Fati ao abraçar conscientemente sua jornada, validando a pertinência da filosofia nietzschiana 
para a análise de narrativas contemporâneas.  
Palavras-Chave: Eterno Retorno, História de sua vida, A Chegada. 
 
 
 

ABSTRACT 
This article proposes an analysis of the presence of Friedrich Nietzsche's concept of the Eternal 
Return in Ted Chiang's work Story of Your Life and in its film adaptation, Arrival, directed by Denis 
Villeneuve. Despite some divergences, the works share essences and concepts, being explored as 
sources of study in various disciplines, such as Philosophy, Communication, History, Literature, 
among others. The objective is to examine the textual and visual aspects, analyzing the literary 
adaptation for cinema and observing how the Eternal Return contributes to the trajectory of the 
protagonist Louise Banks towards the acceptance and affirmation of her destiny and her life. In the 
end, it is noted how the protagonist personifies the concept of Amor Fati by consciously embracing 
her journey, validating the relevance of Nietzschean philosophy for the analysis of contemporary 
narratives. 
Keywords: Eternal Return, Story of Your Life, Arrival. 
 

 

 
1 Mestre em Comunicação pelo Programa de Pós-Graduação em Comunicação da UFPI. E-mail: 
romalfarias@ufpi.edu.br 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

177 Romário Lima Farias  

INTRODUÇÃO  

 Os conceitos presentes na obra do filósofo Friedrich Nietzsche (1944 – 1900), se 

destacam dentro do mundo acadêmico, dentre estes, a ideia do Eterno Retorno que aparece 

em algumas de suas obras, especialmente em Assim Falou Zaratustra (onde o filósofo, em 

tom alegórico, “sempre fala numa profecia, num anúncio ou numa doutrina”2 de repetição 

eterna da vida e dos acontecimentos), também é bastante explorada dentro e fora das mais 

diversas áreas do conhecimento, além de servirem de fonte de inspiração ou de debate em 

diversas obras do mundo das artes e do entretenimento, como por exemplo no cinema (A 

Chegada, O Feitiço do Tempo, No Limite do Amanhã), na literatura (A Máquina do Tempo, 

Assim Falou Zaratustra, História da sua vida) ou nas histórias em quadrinhos (Watchmen). 

Percebe-se, então, que a presença de conceitos trabalhados por Nietzsche até hoje permeiam 

o mundo das ideias e dos sentidos produzidos pelo imaginário humano.  

 Entendendo estes produtos como produções culturais, sociais e expressivos da 

humanidade e da mente humana, estas obras são exploradas como fonte de estudo para 

diversas áreas do conhecimento, podemos assim encontrar diversos artigos, trabalhos de 

conclusão de curso, dissertações de mestrado e teses de doutorado que discutem e 

relacionam obras e conceitos de Nietzsche com produtos artísticos e culturais.  

 Encontramos fundamentação teórica para este artigo nas obras do próprio filósofo - 

Gaia Ciência, Ecce Homo, Assim Falou Zaratustra -  e em artigos de teóricos que discutem 

seus conceitos, como Roberto Machado, Diego Sanchez Meca, José Antônio Feitosa 

Apolinário, Marco Brusotti, Paolo D’Iorio, e Juliano Neves. Encontramos ainda trabalhos 

que convergem com a nossa análise acerca do filme A Chegada e o conceito do Eterno 

Retorno, como por exemplo: A estruturação temporal no filme “A Chegada” de Guilherme 

Guedes Dezopa e Aspectos do “Eterno Retorno” de Friedrich Nietzsche no filme A 

Chegada de Larissa Aparecida Ramos. 

 Desta maneira, este artigo pretende discutir a presença do conceito do Eterno 

Retorno, desenvolvido na obra de Nietzsche, dentro da narrativa do conto História da sua 

vida escrito por Ted Chiang em 1998 e na sua adaptação cinematográfica que possui o título 

A Chegada, dirigida por Denis Villeneuve e lançada aos cinemas no ano de 2016.  

 A intenção deste artigo é percorrer os aspectos textuais e visuais destas obras, 

 
2 MECA, Diego Sanchez. “Nietzsche ou a eternidade do tempo”. In: Cad. Nietzsche, São Paulo, n. 33 2013, 
p. 4. 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

178 TODA A SUA VIDA 

observando o trabalho de adaptação do produto literário para o cinema, percebendo os usos 

das possibilidades narrativas que as duas modalidades podem oferecer, para assim adentrar 

na trama e compreender a trajetória que leva a protagonista Louise Banks (Amy Adams) 

para uma forma de aceitação e afirmação do destino e da vida, observando e dialogando a 

com a presença do contexto do Eterno Retorno. 

 Em vias gerais estas obras, apesar de conterem divergências dentro de seus 

entrechos e de seus acontecimentos, se assemelham em suas essências, trazem conteúdos 

análogos e o necessário para manter o sentido da obra e dos conceitos explorados. 

 A estrutura deste trabalho foi delineada para guiar o leitor desde a base filosófica 

até sua aplicação nas obras analisadas. O percurso inicia-se com uma exploração do 

conceito de Eterno Retorno em Friedrich Nietzsche, partindo da sua formulação hipotética 

em A Gaia Ciência para chegar à sua dimensão afirmativa em Assim Falou Zaratustra. 

Subsequentemente, o artigo promove um diálogo entre a narrativa literária de Ted Chiang 

e a linguagem cinematográfica de Denis Villeneuve, investigando como as convergências 

e, sobretudo, as divergências entre o conto e o filme enriquecem a interpretação do tema. A 

análise demonstra como ambas as obras utilizam a hipótese Sapir-Whorf como catalisador 

para subverter a percepção linear do tempo. O ápice da discussão ocorre ao se examinar a 

trajetória de Louise Banks, que, ao obter o conhecimento de toda a sua vida, opta por acolher 

sua jornada integralmente, culminando em uma afirmação da existência — um sagrado 

dizer-sim à vida, em plena consonância com a filosofia nietzschiana. 

   

O MAIS PESADO DOS PESOS 

 Nietzsche nos afirma, em Ecce Homo, que o Eterno Retorno seria a concepção 

básica de Assim Falou Zaratustra, e o via como a “mais elevada fórmula de afirmação que 

em geral se pode alcançar”3. Facilmente pode-se associar o termo Eterno Retorno à uma 

simples ideia de uma repetição cíclica, uma reprodução eterna de fatos ou de momentos, a 

ideia de uma história talhada pela repetição não é originária do pensamento de Nietzsche, 

que afirma em Ecce Homo que a doutrina do Eterno Retorno “(...)poderia, em última 

análise, ter sido já também ensinada por Heráclito. Pelo menos, a Stoa, que herdou de 

 
3  NIETZSCHE, Friedrich. ECCE HOMO. Como se chega a ser o que se é. 2008, Covilhã: LusoSofia,p. 74.  



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

179 Romário Lima Farias  

Heráclito quase todas as suas ideias fundamentais, apresenta dela alguns vestígios”4.  

 O Eterno Retorno da filosofia Nietzschiana aparece em A gaia ciência, no aforismo 

intitulado “o mais pesado dos pesos”: 

 
“... E se um dia ou uma noite um demônio se esgueirasse em tua mais 
solitária solidão e te dissesse: “Esta vida, assim como tu vives agora e 
como a viveste, terás de vivê-la ainda uma vez e ainda inúmeras vezes; e 
não haverá nela nada de novo, cada dor e cada prazer e cada pensamento 
e suspiro e tudo o que há de indivisivelmente pequeno e de grande em tua 
vida há de te retornar, e tudo na mesma ordem e sequência (...)”. Não te 
lançarias ao chão e rangerias os dentes e amaldiçoarias o demônio que te 
falasse assim? Ou viveste alguma vez um instante descomunal, em que 
lhe responderias: “Tu és um deus, e nunca ouvi nada mais divino!” Se esse 
pensamento adquirisse poder sobre ti, assim como tu és, ele te 
transformaria e talvez te triturasse; a pergunta, diante de tudo e de cada 
coisa: “Quero isto ainda uma vez e ainda inúmeras vezes?” pesaria como 
o mais pesado dos pesos sobre o teu agir!”5  
 

 Nietzsche parte do pressuposto de que o tempo e a energia do universo são infinitos 

e de que toda a matéria do universo seria finita. Compreendendo assim, que esses vetores 

estariam intimamente ligados e de que através deste caráter interminável do tempo, 

haveriam de se produzir e se repetir infinita e inevitavelmente combinações iguais da 

matéria e da existência. 

 Sem definição, viveríamos frente à repetição incontável de nossas vidas; sem fim, 

“negamos a existência de alvos finais: se a existência tivesse um, teria de estar alcançado”6, 

pois, na compreensão de Nietzsche, se algum equilíbrio das forças que regem o universo e 

a matéria houvesse de ser encontrado, ele ainda perduraria: portanto, nunca ocorreu. 

 Um dos pontos a se pensar, ao tomar consciência desta situação, seria: como 

interpretaríamos esse Eterno Retorno das nossas vidas exatamente como as vivemos e as 

viveremos? “Queremos isto ainda uma vez e inúmeras outras vezes?” Amaríamos nossas 

vidas e nossas condições? Amaldiçoaríamos este demônio que nos contou isto e também a 

nossa existência? 

 A compreensão de que vivemos a mesma vida durante a eternidade, para Nietzsche, 

deve vir acompanhada da aceitação de toda esta existência, é ter consciência do destino e 

da vida e assim amá-la, aceitá-la, mesmo suas faces mais negativas e dolorosas. O Eterno 

 
4  NIETZSCHE, 2008, p. 55. 
5  NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. São Paulo: Cia das Letras, 2009, p. 230. 
6 NIETZSCHE, Friedrich. Vida e Obra. São Paulo: Nova Cultura, 1996, p. 433. 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

180 TODA A SUA VIDA 

Retorno é, ao que nos diz D’Iorio:m[...] o acabamento de uma filosofia que tem a força de 

aceitar todos os aspectos da existência, mesmo os mais negativos, sem ter necessidade de 

dialetizá-los, sem ter necessidade de excluí-los [...]7  

Seria um “dizer sim sem reserva, até mesmo ao sofrimento, à própria culpa, a tudo 

o que é problemático e estranho na existência...”8, entenderíamos que somos os únicos 

responsáveis pela nossa existência pelo nosso aqui e agora, levaríamos em conta a 

intensidade desta vida, considerar todos os aspectos dela como importantes e essenciais. 

 Apenas assim conseguiríamos compreender e aceitar que nossas vidas são formadas 

tanto por experiências prazerosas quanto por experiências aprazíveis, e ainda, que mesmo 

as enfermidades, as doenças, as desventuras e as adversidades são parte do todo que é a 

existência. O homem senhor de si, “6000 pés além do homem e do tempo”9, consciente do 

destino e da sua vida a aceita de forma integral, recebe e acolhe o Eterno Retorno do mesmo 

para afirmar-se, para afirmar a sua existência.  

 Segundo Diego Sanchez Meca, ao tratar sobre a ideia do Eterno Retorno e a visão 

do tempo na obra de Nietzsche, que este pensamento “Nem sequer precisa ser uma ideia 

verossímil ou provável, o que ela precisa é ser uma ideia eficaz enquanto instrumento de 

transformação e educação”10 explicitando que o filósofo não construiu uma base teórica 

sólida sobre o assunto, mas que, de maneira alegórica através dos ensinamentos de 

Zaratustra, transmite a ideia deste Eterno Retorno, da transvaloração dos valores, da visão 

da unicidade da vida, dos momentos inseridos nela, do instante e da afirmação da existência 

e da superação do Niilismo. 

 

A QUEBRA DA LINEARIDADE EM HISTÓRIA DA SUA VIDA E A CHEGADA 

 Este complexo conceito de tempo e aceitação, apresentado por Nietzsche, encontra 

uma poderosa representação ficcional na jornada da linguista Louise Banks, protagonista 

das obras aqui analisadas. No enredo das narrativas que este artigo se propõe a analisar, 

 
7 D’IORIO, Paolo. O eterno retorno. Gênese e interpretação.”. In: Cad. Nietzsche, São Paulo, n. 20, 2006, p. 
5. 
8 NIETZSCHE, 2008, p. 54. 
9 Inscrição presente nos cadernos de Nietzsche no esboços de Ecce Homo. “A concepção fundamental da obra, 
a ideia do eterno retorno, a mais elevada fórmula da afirmação que em geral se pode alcançar – situa-se no 
mês de Agosto do ano de 1881: está anotada numa folha com a inscrição: «6000 pés acima do homem e do 
tempo».” (Nietzsche, Ecce Homo, 2008) 
10 MECA, 2013, p. 168. 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

181 Romário Lima Farias  

encontramos a personagem-narradora Louise Banks, uma mulher norte-americana, 

professora universitária, especialista em Linguística e em traduções, que nos conta através 

de suas memórias – uma coexistência de passado, presente e futuro – a chegada de naves 

extraterrestes até o nosso planeta. Sua aproximação com os seres que habitam as naves se 

dá pelo convite de oficiais do exército para que ela tente traduzir o idioma destas criaturas 

conhecidas como Heptapods.  

 Ao tentar realizar este trabalho Louise entra em contato com uma forma de escrita 

heptapod e durante a trama consegue aprender a ler e compreender estes logogramas. Esta 

capacidade de compreensão vem, para Louise, acompanhada da habilidade de conceber o 

tempo de uma outra maneira, diferente da qual estamos acostumados, as memórias da 

personagem conectam presente, passado e futuro ao mesmo tempo, de forma simultânea, 

assim como os próprios heptapods o veem. 

 Atenhamo-nos aqui que para debatermos a adaptação do conto História da sua vida 

para o filme A chegada, buscaremos não hierarquizar estas obras, não cair na ideia de “um 

texto-fonte constituído como matriz modelar”11. O caminho visa traçarmos paralelos entre 

as obras, enxergando-as como narrativas intertextuais e corroborando com as ideias de 

Maria Cristina Ribas ao dizer que “Na perspectiva discursivista, a adaptação pode ser 

entendida como prática discursiva em que os laços com a suposta matriz podem ser refeitos 

em outros nós e vozes, num processo constante de transformação e reciclagem.”12. A partir 

desta visão, entendemos que tanto a narrativa fílmica quanto a literária possuem maneiras 

diferentes de se expressarem, de contarem uma história e de serem experimentadas por 

aqueles que a leem ou assistem. 

 Olhando para as obras em que buscamos analisar, enxergamos aproximações e 

distanciamentos, o que seria até óbvio já que todo método de adaptação de uma plataforma 

textual para outra passa por diversos caminhos e por diferentes possibilidades narrativas.  

 O primeiro ponto que gostaríamos de abordar neste artigo é que a trama destas 

narrativas levam à fundo a hipótese Sapir-Whorf, segundo a qual “a língua de uma 

determinada comunidade organiza sua cultura, sua visão de mundo, pois uma comunidade 

vê e compreende a realidade que a cerca através das categorias gramaticais e semânticas de 

 
11 RIBAS, Maria Cristina Cardoso. Literatura e(m) cinema: breve passeio teórico pelos bosques da adaptação. 
In: ALCEU - v. 14 - n.28 - jan./jun. 2014, p 125. 
12 RIBAS, 2014, p 125. 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

182 TODA A SUA VIDA 

sua língua”13. Há aí uma interdependência entre linguagem e cultura, que nos leva a 

entender que ao entrar em contato e aprender uma linguagem diferente, instruiríamos e nos 

condicionaríamos também a pensar o mundo e o que está ao nosso redor de maneira 

diferente da qual estávamos anteriormente acostumados.  

 Para Louise esta nova visão de mundo é a sua mudança na concepção do tempo, 

pois ao se conectar com a linguagem heptapod escrita, ela consegue perceber sua vida, o 

seu futuro, suas memórias e o tempo como estruturas não lineares. 

 Outro ponto muito importante destacarmos dentro destas narrativas é a quebra da 

linearidade do tempo dentro das obras, já na “primeira” narrativa -  o conto escrito por Ted 

Chiang -, encontramos, através das falas da narradora-protagonista da trama, esse 

rompimento com o caráter direcional e unidimensional do tempo e da própria narrativa, 

aproximando-se da essência que é linguagem Heptapod apresentada na obra.  

 Na linguagem visual de A Chegada temos a mesma quebra de uma narrativa linear, 

ao nos inserir através de aspectos visuais cenas que são inicialmente entendidas como 

sonhos da personagem Louise Banks, mas que depois se mostram como lembranças de um 

futuro que ainda não viveu. Logo no início do filme a protagonista nos diz: “A memória é 

algo estranho, ela não funciona da forma que eu imaginava. Estamos tão presos no tempo, 

à sua ordem... Eu me lembro de momentos no meio, e esse foi o fim”14, assim como no 

conto encontramos logo nos primeiros parágrafos a fala: “Sei como esta história termina; 

penso muito nisso. Também penso muito sobre como ela começou[...]”15 e na metade do 

conto ela se questiona sobre a diferença física entre passado e futuro. 

 

 
13 MARCONDES, D. 2010. Textos básicos de linguagem. De Platão a Foucalt. Rio de Janeiro: Zahar., p. 78.  
14 A Chegada. Direção de Denis Villeneuve. Estados Unidos: Paramount Pictures, 2016. (116 min.) 
15 CHIANG, Ted. História da sua vida e outros contos. Rio de Janeiro: Intrínseca, 2016, p. 116. 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

183 Romário Lima Farias  

 
Trecho inicial do Filme, onde Louise questiona a linearidade do tempo 

 

 No conto de Ted Chiang, a chegada dos heptápodes é um evento quase absurdo, no 

sentido filosófico: acontece sem uma causa ou propósito final revelado. Eles chegam, 

interagem e partem. A narrativa não se preocupa em justificar a visita com uma missão 

cósmica. Essa ausência de um “porquê” externo força o foco a se deslocar para a 

consequência interna e pessoal: a transformação na consciência de Louise. A questão central 

do conto não é "Por que eles vieram?", mas sim "O que a vinda deles significa para mim e 

para a história da minha vida?". A linguagem heptapod é uma ferramenta que Louise 

aprende, e a consequência é a sua percepção simultânea do tempo. O sentido do evento não 

é dado de fora, mas sim criado por Louise através da sua experiência. Isso ecoa um princípio 

existencialista: a existência precede a essência. A visita alienígena existe, e o significado (a 

essência) é construído a partir da vivência da protagonista. Seu Amor Fati, nesse contexto, 

torna-se uma aceitação radical da vida como ela é, com suas alegrias e tragédias, sem a 

necessidade de um propósito maior que a justifique. 

Em contraste, a adaptação de Denis Villeneuve insere um propósito claro e 

finalístico (teleológico) na visita dos heptápodes. No filme, a linguagem não é apenas uma 

consequência da interação; ela é um "presente" ou "arma" entregue com um objetivo 

explícito: unir a humanidade para que, 3000 anos no futuro, ela possa ajudar os heptápodes. 

Essa revelação muda a natureza do evento. A chegada deixa de ser um evento 

existencial para se tornar parte de um plano cósmico com um fim (telos) definido. As ações 

de Louise, especialmente o uso de sua habilidade para evitar a guerra com a China, não 

servem apenas à sua jornada pessoal, mas a um propósito que a transcende: a sobrevivência 

de duas espécies. Nesse contexto, seu sofrimento e suas escolhas ganham uma justificativa 

grandiosa. O seu Amor Fati e a decisão de ter sua filha, mesmo sabendo de sua morte, estão 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

184 TODA A SUA VIDA 

atrelados não apenas à afirmação de sua própria vida, mas também ao seu papel crucial na 

salvação do mundo. 

Esta divergência fundamental no motivo da chegada dos heptápodes oferece duas 

lentes distintas para analisar a aceitação de Louise. No conto, seu 'sim' à vida é um ato de 

afirmação puramente pessoal e existencial, um amor ao destino sem justificativas externas. 

No filme, seu 'sim' é igualmente poderoso, mas está inserido numa estrutura teleológica que 

confere ao seu sacrifício pessoal um propósito universal. Enquanto a primeira abordagem 

se alinha a uma interpretação mais radical do Amor Fati nietzschiano, a segunda o 

contextualiza dentro de uma narrativa de causalidade e salvação mútua. Ambas as versões 

levam à mesma afirmação da vida, mas o caminho percorrido — um marcado pela ausência 

de propósito e outro pela sua onipresença — enriquece imensamente a profundidade 

filosófica da jornada da protagonista. 

Estes, e alguns outros, detalhes discordantes na diegese destas obras, a nosso ver, se 

complementam e nos dão pontos indispensáveis para o entendimento mais amplo da 

narrativa e das perspectivas ligadas ao conceitos que buscamos analisar, como é o caso do 

Eterno Retorno. 

 

APESAR DE CONHECER A JORNADA... 

 
 Os questionamentos do Aforismo 341 de Nietzsche em A Gaia Ciência sugerem a 

dúvida do que seria ter a certeza da jornada vida, o saber do início ao fim da história, 

entender a temporalidade e a existência. Conforme Juliano Neves, o Eterno Retorno 

“sufocará o ressentido, o fraco, aquele que não suporta a vida, muito menos, sua repetição 

eterna; para o homem afirmador, aquele que aprova a vida em sua totalidade e, o Eterno 

Retorno do mesmo será a condição para criar valores.”16. 

 Temos dentro das estórias das obras a presença de uma narração realizada pela 

personagem Louise Banks. No filme a narração, em nosso ponto de vista, se torna aquilo 

que enxergamos na tela, o tempo cronológico e narrativo do filme, um história contada e 

fragmentada com insights que se assemelham a memorias e que quebram esse tempo linear. 

Dentro da narrativa em conto acompanhamos a narração de Louise, que se inicia no instante 

 
16 NEVES, Juliano. O eterno retorno hoje. In: Cad. Nietzsche, São Paulo, n. 32, 2013, p. 3 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

185 Romário Lima Farias  

em que o pai de sua filha lhe fará a pergunta que julga ser o momento mais importante de 

suas vidas e que implica diretamente no nascimento da criança. 

 

 
Cena de abertura de A Chegada  

 

 Ambas as narrativas se iniciam dentro do mesmo instante, no conto a cena é descrita 

da seguinte forma: “Seu pai e eu acabamos de voltar de um passeio; já passa da meia-noite. 

Saímos para o quintal para ver a lua cheia; [...] e agora estamos dançando lentamente”17, já 

em A Chegada a mesma cena também nos leva ao referido instante, no filme o diretor nos 

apresenta sutilmente, através de um lento movimento de câmera em tilt (movimento de 

câmera em sentido vertical, de cima para baixo ou o contrário), a sala onde as taças de 

vinho estarão e onde acontecerá momento de início e fim do filme. A cena de abertura do 

filme apresenta um flash-forward disfarçado de flashback. Através da narração de Louise 

sobre a estranheza da memória e de uma montagem melancólica que mostra a vida inteira 

de sua filha, o diretor nos submerge no paradoxo temporal da história. A paleta de cores 

frias, estabelece um tom introspectivo, fazendo-nos vivenciar o futuro como uma 

lembrança, exatamente como a protagonista passará a perceber o tempo. 

Essa sequência inicial presente no filme já nos apresenta a jornada completa de 

Louise, com toda a sua alegria e a dor inevitável da perda. Ao fazer isso, o filme estabelece 

o peso emocional da escolha que Louise fará, transformando o dilema filosófico do Amor 

Fati em uma questão humana. A abertura, portanto, não é apenas um prólogo, mas a própria 

história contada em círculo, um enigma emocional que só se resolve ao final, espelhando a 

estrutura do Eterno Retorno. 

 Então, percebemos já no início das narrativas que a protagonista possui onisciência 

 
17 CHIANG, 2016, p. 116. 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

186 TODA A SUA VIDA 

da história da sua vida, dos momentos que viveu e até dos que viverá, mas é durante o 

transcorrer da trama que vamos conhecendo o que lhe trouxe esse estado de consciência e 

esta visão de mundo. 

 

 
Memória do porvir, onde Louise se vê fluente na linguagem Heptapod 

 O já citado encontro e a imersão de Louise na linguagem heptapod, segundo a teoria 

utilizada no enredo das obras, lhe proporcionam compreender o futuro. Na produção fílmica 

Louise nos diz: “Se você aprende (a língua heptapod), quando aprende pra valer você 

começa a entender o tempo como eles entendem, mas o tempo não é igual para eles. É não 

linear”18. Em História de sua vida, Louise lamenta que embora seja proficiente na 

linguagem heptapod, sabe que não experimenta a realidade da mesma forma que um nativo 

da língua e do mundo cultural ao qual ela está ligada, “Minha mente foi modelada na forma 

das linguagens sequenciais humanas, e nenhuma intensidade de imersão em uma língua 

alienígena pode reformulá-la completamente. Minha visão de mundo é um amálgama de 

humano e heptapod”19. 

 Ainda seguindo o conto, existe uma passagem que diz “Considere 

uma pessoa sentada diante do Livro das Eras, uma cronologia que registra todos os eventos, 

do passado e do futuro”20, lembramo-nos aqui da alegoria do Eterno Retorno, apresentada 

em Assim Falou Zaratustra, que segundo Scarlett Marton, se reflete em “uma imagem, a de 

um portal chamado “Instante”, ele descreve uma situação em que se juntam dois caminhos 

que duram uma eternidade: um que corre para trás e outro que corre para diante”21 

 
18 A CHEGADA. 2016. 
19 CHIANG. 2016, p. 165 
20 CHIANG, 2016, p. 165. 
21 MARTON, Scarlett. O eterno retorno do mesmo, “a concepção básica de Zaratustra”. In: Cad. Nietzsche, 
São Paulo, n. 36 2016, p. 33. 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

187 Romário Lima Farias  

 
Não é preciso que, de todas as coisas, aquilo que pode acontecer já tenha 
uma vez acontecido, já esteja feito, transcorrido? E, se tudo já esteve aí: o 
que achas tu, anão, deste Instante? Não é preciso que também este portal 
– já tenha estado aí? E não estão tão firmemente amarradas todas as coisas, 
que este Instante puxa atrás de si todas as coisas vindouras? E assim – a 
si próprio também? 22 
 
 

 
Questionamentos de Louise após enxergar toda sua vida 

  

Dentro do enredo das obras, indagações como esta (Imagem acima) que Louise faz 

a Ian (interpretado por Jeremy Renner) em A Chegada, acontecem enquanto a personagem 

já percebeu, aceitou e afirma à si própria a sua inclinação para seguir seu destino, a 

composição visual ressalta seu estado de reflexão. A câmera posiciona o espectador atrás 

de Ian, focando no rosto de Louise em um enquadramento de "plano sobre o ombro". Ela 

está ligeiramente desfocada, com o olhar distante, sugerindo que sua pergunta é mais para 

si mesma do que para ele. A iluminação suave e a paisagem natural ao fundo criam uma 

atmosfera introspectiva, capturando o momento exato em que o "mais pesado dos pesos" de 

Nietzsche se manifesta como uma indagação existencial concreta “Seria realmente possível 

conhecer o futuro? Não apenas adivinhá-lo; seria possível saber o que ia acontecer com 

certeza absoluta e com detalhes específicos?”23 num gradativo processo de reconhecimento.  

 Ted Chiang, traz todas questões presentes no aforismo de Gaia Ciência, e em Assim 

falou Zaratustra, principalmente sobre o peso que esta consciência teria sobre o nosso agir, 

e continua “E se a experiência de conhecer o futuro mudasse uma pessoa? E se evocasse 

um sentido de urgência, um sentido de obrigação de agir do modo que sabia que agiria?”24, 

 
22 NIETZSCHE, Friedrich. ASSIM FALOU ZARATUSTRA. São Paulo: Cia das Letras,  2011, p. 135. 
23 CHIANG, 2016, p. 155. 
24 CHIANG, 2016, p. 156. 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

188 TODA A SUA VIDA 

As dúvidas dentro do conto não cessam por aí e encaram a face do livre arbítrio nessa 

situação, 
Os heptápodes não são livres nem aprisionados, não da forma como 
entendemos esses conceitos; eles não agem de acordo com sua vontade, 
nem são autômatos impotentes. O que distingue o modo de consciência 
dos heptápodes não é apenas a coincidência de suas ações com os eventos 
da história; seus motivos também coincidem com os propósitos da 
história. Eles agem para criar o futuro, para executar a cronologia. 25 
 

 Louise nos leva a perceber o caminho inverso que existe entre saber o futuro e o 

livre arbítrio, colocando os dois pontos como antagonistas e assim revela que “agora que 

conheço o futuro, jamais agiria contra ele; incluindo contar aos outros o que sei: os que 

conhecem o futuro não falam sobre ele. Os que leram o Livro das Eras nunca admitem” 26 

 Alguns momentos do filme, através da utilização do corte e inserção de momentos 

futuros entre Louise e a filha, nos levam a compreender que a percepção temporal vivida 

pelos heptapods e experimentada pela protagonista vai além de saber o futuro, pois há 

momentos em que a habilidade de vivenciar momentos que estão por vir lhe permitem 

influenciar no presente. A experiência que Louise tem, ao emergir nesta linguagem, a faz 

sentir e viver sua vida com unicidade e ao mesmo tempo. Convergindo com o que traz a 

obra escrita ao dizer:  

 
“... às vezes, tenho vislumbres quando o heptapod B realmente predomina 
e vivencio passado e futuro ao mesmo tempo; minha consciência se 
transforma em uma brasa de meio século de duração queimando fora do 
tempo. Eu percebo, durante esses vislumbres, toda essa época como uma 
simultaneidade. É um período que abrange o resto de minha vida, e a 
totalidade da sua.” 27 

  

 Após compreender sua atual habilidade e conhecer a trajetória que sua vida irá 

tomar, mesmo frente a decisão de ter ou não uma filha, que saberia que iria vê-la perecer. 

Louise em uma sequência de cenas que nos passam a ideia da sua vida forte e onisciente, 

nos diz aquele “sim, sem reservas”28 e afirma: “Apesar de conhecer a Jornada e aonde ela 

leva, eu a acolho e saúdo cada momento dela”29, e ainda “Desde o começo eu conheci meu 

 
25 CHIANG, 2016, p. 161 
26 CHIANG, 2016, p. 162. 
27 CHIANG, 2016, p. 165. 
28 NIETZSCHE, 2008 
29 A CHEGADA.2016 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

189 Romário Lima Farias  

destino, e escolhi meu caminho de acordo com isso”30. A cena final, em que Louise sorri, é 

a culminação visual de sua jornada filosófica. Após abraçar seu destino, a câmera a 

enquadra em um close-up frontal. A iluminação é clara e direta, eliminando as sombras da 

dúvida. Seu sorriso não é de felicidade ingênua, mas de uma profunda e consciente 

aceitação. É um sorriso que contém todo o conhecimento da dor que virá, mas que, ainda 

assim, afirma a totalidade da experiência. Este enquadramento finaliza a narrativa ao nos 

mostrar o rosto do Amor Fati: a expressão de quem, como diz a própria personagem, "acolhe 

a jornada e saúda cada momento dela". É o "sim, sem reservas" de Nietzsche traduzido em 

uma única e poderosa imagem 

 
Louise diz sim à vida 

 

 Para Nietzsche é quando aceitamos e amamos nosso destino que conseguimos 

expulsar a dor e o ressentimento, compartilhamos do pensamento de Scarlett Marton, ao 

dizer que: Amar o destino é aceitar tudo o que há de mais terrível e mais doloroso, mas 

também tudo o que há de mais alegre e exuberante na vida; em suma, é afirmar de modo 

absoluto e incondicional tudo o que ocorre”31.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 A nosso ver, Nietzsche via na doutrina do Eterno Retorno a possibilidade da 

superação do niilismo, do ressentimento, a afirmação da vida e o amor-fati, o mesmo nos 

diz: “A minha fórmula para a grandeza do homem é amor fati: nada pretender ter de 

diferente, nada para a frente, nada para trás, nada por toda a eternidade”32. A aceitação e o 

amor ao destino, não como uma visão ou doutrina que propõe a existência de alguma forma 

 
30 CHIANG, 2016, p. 169 
31 MARTON, 2016, p. 44. 
32 NIETZSCHE, 2008, p. 42 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

190 TODA A SUA VIDA 

de salvação supraterrena, e que espera seguir uma dita moral e determinados valores. Pois 

“aderir de modo incondicional a tudo o que advém, acolher o sofrimento como parte 

integrante da existência, abraçar o amor fati, é “um sagrado dizer-sim” à vida”. 

 Observa-se através de análises das narrativas do conto História da sua vida e sua 

adaptação fílmica, A Chegada, um alinhamento com a concepção do amor a vida existentes 

na doutrina do Eterno Retorno de Nietzsche. Entendemos que tal conceito reverbera e ecoa 

dentro destas e de outras produções literárias ou cinematográficas. 

 As considerações finais deste trabalho, longe de esgotarem o tema, abrem novas e 

promissoras vias de investigação. Por um lado, futuras pesquisas poderiam aprofundar a 

problematização do livre-arbítrio, já presente no conto, colocando a jornada de Louise em 

diálogo com outras escolas filosóficas para além de Nietzsche; uma análise sob a ótica do 

estoicismo, do compatibilismo ou do existencialismo sartriano, por exemplo, poderia gerar 

novas interpretações sobre a natureza de sua escolha. Por outro lado, um campo de estudo 

distinto e igualmente relevante seria a análise de recepção da obra cinematográfica, 

investigando como o público e a crítica especializada processaram uma narrativa que 

subverte as expectativas de um final feliz tradicional. Tais abordagens poderiam iluminar 

não apenas a complexidade das obras de Chiang e Villeneuve, mas também a maturidade 

do espectador contemporâneo para lidar com temas existenciais. 

 

 

REFERÊNCIAS  

A Chegada. Direção de Denis Villeneuve. Estados Unidos: Paramount Pictures, 2016. (116 
min.) 
APOLINÁRIO, José Antônio. O sentido do trágico e a efetividade do criar para além: 
Nietzsche e a plasmação dionisíaca. Disponível em 
https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/24135/13378. Acesso em 20 de 
dezembro de 2023. 
BRUSOTTI, Marco. O eterno retorno do mesmo em Assim falou Zaratustra. Disponível 
em: https://periodicos.ufes.br/estudosnietzsche/article/view/40373/26642 . Acesso em: 02 
de janeiro de 2024. 
CHIANG, Ted. História da sua vida e outros contos. Rio de Janeiro: Intrínseca, 2016. 
D’IORIO, Paolo. O eterno retorno. Gênese e interpretação. Disponível em: 
https://periodicos.unifesp.br/index.php/cniet/article/view/7819/5360 . Acesso em: 02 de 
janeiro de 2024. 
DEZOPA, Guilherme Guedes. A estruturação temporal no filme “A Chegada” (2016) 
como as características na narrativa cinematográfica do filme configuram uma reflexão 

https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/24135/13378
https://periodicos.ufes.br/estudosnietzsche/article/view/40373/26642
https://periodicos.unifesp.br/index.php/cniet/article/view/7819/5360


 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

191 Romário Lima Farias  

sobre uma experiência no tempo. Disponível em:  
https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/28228/1/Estrutura%c3%a7%c3%a3oTemp
oralFilme.pdf . Acesso em: 20 de dezembro de 2023. 
MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1999. 
MARTON, Scarlett. O eterno retorno do mesmo, “a concepção básica de Zaratustra”. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/cniet/a/nXt4DyDDhrFts3CbW4rdYfn/?format=pdf&lang=pt . 
Acesso em 2 de janeiro de 2024. 
MECA, Diego Sanchez. Nietzsche ou a eternidade do tempo. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/cniet/a/fNpMnFkR9qXWTzDCJ5SZV9L/?lang=pt&format=pdf. 
Acesso em 5 de janeiro de 2024. 
NEVES, Juliano. O eterno retorno hoje. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/cniet/a/9zQpnHg4gpPXVWttQ8dWpPq/?format=pdf&lang=pt . 
Acesso em: 02 de janeiro de 2024 
NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. São Paulo: Cia das Letras, 2009. 
NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. São Paulo: Cia das Letras, 2011 
NIETZSCHE, Friedrich. Ecce Homo. Como se chega a ser o que se é. Covilhã: LusoSofia, 
2008. 
NIETZSCHE, Friedrich. Vida e Obra. São Paulo: Nova Cultura, 1996. 
RAMOS, Larissa Aparecida. Aspectos do “Eterno Retorno” De Friedrich Nietzsche No 
Filme A Chegada (2016). Disponível em: 
https://revistas.unisagrado.edu.br/index.php/mimesis/article/view/389/221. Acesso em 20 
de dezembro de 2023. 
RIBAS, Maria Cristina Cardoso. Literatura e(m) cinema: breve passeio 
teórico pelos bosques da adaptação. Disponível em: http://revistaalceu-acervo.com.puc-
rio.br/media/alceu%2028%20-%20117-128.pdf . Acesso em 20 de novembro de 2023. 
 
 

https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/28228/1/Estrutura%c3%a7%c3%a3oTemporalFilme.pdf
https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/28228/1/Estrutura%c3%a7%c3%a3oTemporalFilme.pdf
https://www.scielo.br/j/cniet/a/nXt4DyDDhrFts3CbW4rdYfn/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/cniet/a/fNpMnFkR9qXWTzDCJ5SZV9L/?lang=pt&format=pdf
https://www.scielo.br/j/cniet/a/9zQpnHg4gpPXVWttQ8dWpPq/?format=pdf&lang=pt
https://revistas.unisagrado.edu.br/index.php/mimesis/article/view/389/221

