
 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

14 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

DOI: https://doi.org/10.26694/cadpetfilo.v16i32.6284 

 

 

A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS:  
UMA REVISÃO CRÍTICA DA ÉTICA HUMANISTA ATRAVÉS DA ÓPTICA 

PÓS-FENOMENOLÓGICA DE PETER-PAUL VERBEEK 
 

The moralization of artifacts: a critical review of humanist ethics through the post-
phenomenological perspective of peter-paul verbeek 

 

Israel Simplício Torres1 

 

RESUMO 
A pós-fenomenologia de Don Ihde avança significativamente os estudos em filosofia da técnica, 
equiparando ciência e tecnologia (tecnociência), estabelecendo uma relação simétrica entre 
humanos e não-humanos (portanto, materialmente sensível) e refletindo sobre o caráter concreto 
dos artefatos. A ontologia inter-relacional que Ihde propõe carrega o pressuposto de que tanto a 
micropercepção (imediata e pessoal) quanto a macropercepção (cultural e histórica) humanas estão 
incorporadas em artefatos, moldando-se mutuamente. Se os artefatos estão entrelaçados em nossa 
existência, seria possível dizer que possuem moralidade? Peter-Paul Verbeek extrai da pós-
fenomenologia de Ihde essa reflexão implícita, da qual outro problema precisa ser resolvido: a ética 
humanista, que considera consciência e liberdade como critérios de ação, é suficiente para a reflexão 
moral das sociedades hodiernas? O trabalho visa expor a moralização da tecnologia proposta por 
Verbeek, da qual se extrai uma ética amoderna no contexto hodierno das sociedades tecnológicas. 
Palavras-Chave: Moralidade, Humanismo, Artefatos, Pós-Fenomenologia. 

 

ABSTRACT 
Don Ihde's post-phenomenology significantly advances studies in the philosophy of technology, 
equating science and technology (technoscience), establishing a symmetrical relationship between 
humans and non-humans (thus materially sensitive), and reflecting on the concrete character of 
artifacts. Ihde's inter-relational ontology carries the assumption that both human microperception 
(immediate and personal) and macroperception (cultural and historical) are embodied in artifacts, 
mutually shaping each other. If artifacts are intertwined in our existence, could it be said that they 
possess morality? Peter-Paul Verbeek draws from Ihde’s post-phenomenology this implicit 
reflection, from which another problem needs to be addressed: is humanist ethics, which considers 
consciousness and freedom as criteria for action, sufficient for the moral reflection of contemporary 
societies? This paper aims to expose the moralization of technology proposed by Verbeek, from 
which an amodern ethics is derived in the current context of technological societies. 
 
Keywords: Morality, Humanism, Artifacts, Post-Phenomenology. 

 
INTRODUÇÃO 
 

 
1 UFPI. E-mail: israelsimplicio161@gmail.com 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

15 Israel Simplicio Torres  

A técnica, como disciplina de estudos filosóficos, ganhou ênfase a partir de sua 

constituição "Clássica", com destaque para as obras de Martin Heidegger, Karl Jaspers, 

Hebert Marcuse, Hans Jonas, entre outros autores. Para exemplificar as características dessa 

corrente destacamos Heidegger, um dos seus principais expoentes, que aborda a tecnologia 

como uma forma de "desvelamento" que condiciona nossa percepção e interação com o 

mundo, frequentemente reduzindo-o a recursos disponíveis para exploração. Para ele, a 

tecnologia é consequência do esquecimento do ser, seguindo uma revelação que obscurece 

outras formas de entender e se relacionar com o mundo. Jaspers, outro importante nome, 

analisa a tecnologia sob uma lente existencial, focando em como ela afeta a autenticidade e 

a liberdade humanas, levantando questões sobre alienação e perda de sentido na era da 

reprodutibilidade em massa. 

Esse movimento, que ganhou forma no final do século XIX e atingiu seu auge no 

século XX, tinha como características a análise das condições de possibilidade da tecnologia 

– uma visão transcendentalista – além de abordar a técnica no cenário moderno como 

alienante, dominadora e incompatível com um ideal de vida autêntico. A óptica clássica 

ofereceu problemáticas e bases teóricas robustas, mas também foi criticada por sua 

abstração e distanciamento das experiências concretas e cotidianas com a tecnologia. 

Achterhuis (2001) argumenta que os filósofos clássicos tendem a adotar uma postura 

excessivamente pessimista e abstrata, que não reconhece adequadamente a complexidade e 

a ambiguidade inerentes às tecnologias contemporâneas2. 

A crítica à abstração da filosofia clássica da tecnologia abre caminho para uma 

“virada empírica”, na qual a análise filosófica se baseia em estudos de caso concretos e nas 

práticas reais de uso tecnológico, permitindo uma compreensão mais nuançada e dinâmica 

das interações entre humanos e artefatos. Essa corrente revela que a tecnologia não é apenas 

uma força alienante, mas também uma facilitadora de novas formas de existência e 

possibilidades de ação no mundo: “Em vez de tratar os artefatos tecnológicos como dados, 

eles analisaram seu desenvolvimento e formação concretos, um processo no qual muitos 

 
 

2 Como o autor afirma: “Os filósofos clássicos da tecnologia se ocupavam mais com as condições históricas 
e transcendentais que possibilitaram a tecnologia moderna do que com as mudanças reais que acompanham o 
desenvolvimento de uma cultura tecnológica. Sua abordagem produziu insights valiosos. Ainda assim, esses 
insights foram necessariamente circunscritos, porque a abordagem da relação tecnológica com a realidade 
quando se olha para suas condições de possibilidade deixa em aberto muitas áreas de investigação que podem 
ser perseguidas quando se começa a olhar para as múltiplas maneiras pelas quais a tecnologia se manifesta” 
(Achterhuis, 2001, p.2, tradução nossa). 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

16 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

atores diferentes se envolvem” (Achterhuis, 2001, p.6, tradução nossa). Contudo, a 

crescente ubiquidade e o impacto dos artefatos tecnológicos na sociedade contemporânea 

suscitam uma questão fundamental: seria possível atribuir moralidade aos artefatos que 

permeiam nossa existência? 

O filósofo holandês Peter-Paul Verbeek, influenciado pela pós-fenomenologia de 

Don Ihde, explora inicialmente essa questão em sua obra What Things Do (2005). O autor 

entende que a filosofia clássica da tecnologia, embora perspicaz em sua elaboração, ignora 

o impacto concreto dos objetos na vida cotidiana e na experiência humana, seguindo as 

bases da crítica de Achterhuis. Ao invés de se concentrar apenas nos aspectos negativos ou 

situados no esquema industrial de reprodução da tecnologia, Verbeek propõe uma análise 

da experiência humana mediada por artefatos, abrindo espaço para uma reflexão ética sobre 

o seu papel cotidiano. 

Nesse contexto, a ética humanista, com sua ênfase na consciência e liberdade como 

critérios de ação moral, se mostra insuficiente para lidar com a complexidade da moralidade 

dos artefatos. A crescente interação entre humanos e não-humanos exige uma nova estrutura 

ética que possa reconhecer a agência e o impacto moral das coisas. A proposta de Verbeek 

para uma "moralização da tecnologia" busca preencher essa lacuna ao considerar a interação 

entre humanos e não-humanos como central na reflexão moral. Ao analisar a experiência 

humana mediada pela tecnologia, o filósofo abre caminho para uma ética amoderna, mais 

bem adaptada para as sociedades tecnológicas contemporâneas. Nosso objetivo é delimitar 

o horizonte de pensamento pós-fenomenológico em que Verbeek está inserido, partindo da 

obra de Don Ihde e então avançar para uma análise ética. Assim, elucidaremos sua crítica à 

compreensão humanista, propondo um lugar adequado para os não-humanos nas 

considerações morais, integrando abordagens empíricas e normativas nos processos de 

design das novas tecnologias. 

 

 

 

MOLDANDO-SE MUTUAMENTE COM OS ARTEFATOS: A PÓS-
FENOMENOLOGIA DE DON IHDE 

 
A obra do filósofo americano Don Ihde é o ponto de partida para esta análise e para 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

17 Israel Simplicio Torres  

um entendimento mais profundo da influência dos objetos em nossa existência. Em 

Tecnologia e o Mundo da Vida (2017), Ihde, em um exercício retrospectivo ao imaginar um 

jardim do Éden, abre o texto com a seguinte reflexão: “Os humanos podem viver sem 

tecnologias? Claramente, em qualquer sentido empírico ou histórico, eles de fato não 

podem” (2017, p. 29, grifos do autor). O filósofo demonstra que mesmo nas sociedades 

mais primitivas, os humanos estavam profundamente envolvidos com artefatos. Um paraíso 

não tecnológico é impossível; estamos mediados por tecnologias ao construir habitações, 

vestimentas, utensílios de caça e reservatórios de alimentos. A necessidade de utilizar um 

galho para alcançar um fruto em uma árvore alta é um exemplo básico dessa mediação. 

Portanto, não há relação direta entre humanos e o mundo sem a presença de tecnologias e 

artefatos, estes entrelaçados conosco, como por exemplo os óculos de grau que 

potencializam a visão, ou uma bengala, que auxilia um cego e estende a sua percepção 

corporal. 

Dessa mediação reconhecida e necessária, Ihde esboça, com o auxílio de Achterhuis 

(2001), três grandes pontos de diferença entre a filosofia clássica da tecnologia e as 

perspectivas contemporâneas. Primeiro, a inclinação dos filósofos clássicos em abordar a 

tecnologia como um todo, como uma entidade monolítica, em vez de focar em tecnologias 

específicas e suas particularidades. Essa generalização ignora a diversidade de artefatos e 

práticas tecnológicas, obscurecendo suas nuances e implicações específicas. Em segundo, 

a tendência a interpretações distópicas e pessimistas da tecnologia, muitas vezes 

acompanhada de nostalgia por um passado pré-tecnológico idealizado. Essa visão 

essencialista da tecnologia como algo inerentemente alienante e prejudicial não considera 

os potenciais benefícios e o papel ativo dos humanos na moldagem do uso da tecnologia. 

Por fim, a ênfase nas condições transcendentais de possibilidade da tecnologia, como o 

pensamento tecnológico que a origina, em detrimento de suas manifestações concretas no 

mundo e suas consequências práticas. Ao negligenciar o impacto real da tecnologia na vida 

cotidiana e nas relações humanas, há também um comprometimento de uma melhor 

compreensão da complexa interação entre tecnologia e sociedade (Ihde, 2009, p. 21-22). 

Nesse sentido, Ihde, situado no horizonte da virada empírica da tecnologia, defende 

que o grau de complexidade tecnológica de uma cultura molda de forma incisiva a nossa 

percepção do mundo. Por exemplo, na Idade Média, montanhas eram vistas como perigosas 

e sem valor estético. Com o desenvolvimento de artefatos que possibilitaram a escalada 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

18 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

segura e a prática do alpinismo, e uma reação ao industrialismo, as montanhas passaram a 

ser vistas como belas, representadas na arte e associadas a atividades recreativas (2017, p. 

29-30). 

Todavia, como essa proposta se baseia em um sentido “pós-fenomenológico”? A 

noção de "Mundo da Vida" (Lebenswelt) é um dos conceitos norteadores da crítica que Ihde 

faz à fenomenologia clássica, partindo de nomes centrais da corrente, como Edmund 

Husserl e Martin Heidegger. Para Ihde, “ele servirá para localizar a investigação dentre as 

tradições da fenomenologia e de sua correlata origem hermenêutica” (2017, p. 42, grifos do 

autor). Extraindo o conceito de vivência, toda experiência tem um referencial; se 

experimenta alguma coisa. A fenomenologia como "ciência das vivências" de Husserl 

ganha seu aspecto existencial e ontológico na obra de Heidegger, Ser e Tempo. Para o 

último, é necessário ressaltar a importância da reflexão da vida autêntica, que se dá na 

existência relacional entre os seres humanos e o mundo.  

No entanto, um distanciamento é necessário; a fenomenologia clássica entendia os 

campos da ciência e da técnica como afastados do mundo da vida, mas a proposta pós-

fenomenológica de Ihde “pensa a ciência e a técnica não necessariamente como alienação, 

mas como modelando nossas relações com o mundo, ou seja, em termos de mediação 

constitutiva” (Carvalho, 2020a, p.184). Aqui destacamos uma superação da perspectiva 

fenomenológica clássica, que incorpora os artefatos na equação dos nossos graus de 

cognoscibilidade, reconhecendo as tecnologias como também constituidoras das nossas 

vivências. Preserva-se, assim, a ideia central de que as relações humano-mundo precisam 

ser entendidas em termos de "intencionalidade", ou seja, o direcionamento dos seres 

humanos para o seu mundo. Contudo, na cultura tecnológica contemporânea, essa relação 

de intencionalidade é frequentemente mediada por tecnologias. Isso implica que nossa 

interação com o mundo é profundamente influenciada pelos dispositivos tecnológicos que 

utilizamos. Segundo Verbeek,  

 
Praticamente todas as percepções e ações humanas são mediadas por 
dispositivos tecnológicos, desde óculos e televisores até telefones 
celulares e automóveis. E estas mediações tecnológicas não nos levam 
tanto às ‘próprias coisas’ que a fenomenologia clássica ansiava, mas sim 
a uma ajuda para construir o que é real para nós. Afinal, muitas percepções 
mediadas não têm contrapartida na realidade cotidiana. Os 
radiotelescópios, por exemplo, detectam formas de radiação que são 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

19 Israel Simplicio Torres  

invisíveis ao olho humano e precisam ser ‘traduzidas’ pelo dispositivo 
antes que os astrônomos possam percebê-las e interpretá-las. Não há aqui 
nenhuma percepção ‘original’ mediada por um dispositivo; a própria 
percepção mediada é o ‘original’. As investigações fenomenológicas 
deste tipo de mediação não podem ter como objetivo regressar ‘às próprias 
coisas’, mas sim esclarecer a estrutura da mediação tecnológica e as suas 
implicações hermenêuticas" (2011, p. 15, tradução nossa). 

 

Ihde, então, propõe um "perfil relacional", justamente ao entender que devemos 

pensar primeiramente no conjunto: "Eu-relação-mundo" (Ihde, 2017, p. 45). Relação essa 

que se dá justamente com o uso de artefatos e tecnologias – assim é possível superar a 

pureza de um conhecimento meramente entre “sujeito” e “objeto”, na medida em que é 

sempre mediado, constituído, entrelaçado e até mesmo reinterpretado por algum artefato. 

Nesse sentido, a fenomenologia “é rigorosamente relativista” (Ibid., p. 47, grifos do autor), 

justamente por estabelecer uma ontologia relacional.  Se estamos pensando no perfil 

relacional entre humanos, tecnologias e mundo, também extraímos disso a 

“multiestabilidade” da tecnologia, a variedade de usos que um artefato pode assumir na 

experiência humana, em uma pluralidade de culturas e contextos (Id., 2009, p. 16). 

Verbeek (2011, p. 15-16) menciona que as relações entre humanos e o mundo não 

devem ser entendidas como interações entre sujeitos preexistentes que percebem e agem 

sobre um mundo de objetos já existente. Em vez disso, essas relações devem ser vistas como 

locais onde tanto a objetividade do mundo quanto a subjetividade daqueles que o 

experimentam são constituídas. O que o mundo “é” e o que os sujeitos “são” emergem da 

interação entre humanos e a realidade, resultando em uma “realidade interpretada” e uma 

“subjetividade situada”. A pós-fenomenologia, portanto, não apenas conecta sujeito e objeto 

pela ponte da intencionalidade, mas sobretudo promove uma fonte, na qual podem se 

constituir mutuamente. A partir da noção de "intencionalidade tecnológica" desenvolvida 

por Ihde, notamos não só a ausência de neutralidade dos artefatos, como percebemos 

também a sua influência real no comportamento dos usuários. Isso foi sintetizado por 

Carvalho: 

 
Cabe também aqui observar que Ihde tematiza o que chamou de 
“intencionalidade tecnológica”, que significa a capacidade de as 
tecnologias e seus artefatos também direcionarem ou influenciarem, por 
algumas de suas características próprias, os seus usuários, gerando 
também alterações culturais. Tais mudanças culturais podem ser desde 
modificações no estilo de escrever – a depender de que se use uma pena, 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

20 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

uma máquina de escrever ou um processador eletrônico de texto – até 
mudanças mais profundas, como a que Ihde aponta ter ocorrido com o 
advento das tecnologias de comunicação, informação e imagéticas 
mediando diariamente nosso mundo da vida, transformando a cultura 
ocidental em “pluricultura” [...] (2020b, p. 62). 
 

Deste modo, a experiência mais cotidiana e imediata dos indivíduos, sua 

micropercepção, está intrinsecamente relacionada ao seu contexto histórico e cultural, a 

macropercepção, que carrega consigo suas possibilidades tecnológicas. Para Don Ihde, 

essas duas formas de experiência não são entidades separadas, mas sim dimensões 

interdependentes da vida humana: “ambas as dimensões da percepção estão intimamente 

conectadas e entrelaçadas. Não existe micropercepção (sensorial-corpórea) sem sua 

localização junto ao campo da macropercepção e não há macropercepção sem o seu foco 

microperceptivo” (2017, p. 53). Reafirmamos, assim, o entendimento de que humanos e 

artefatos se moldam mutuamente3. 

Em consequência disso, as contribuições pós-fenomenológicas de Don Ihde 

avançam significativamente os estudos em filosofia da técnica, equiparando ciência e 

tecnologia (tecnociência4), estabelecendo uma relação simétrica entre humanos e não-

humanos (portanto, materialmente sensível) e refletindo o caráter concreto dos artefatos. 

Esse movimento, conhecido como "virada empírica", possibilitou uma crítica importante à 

visão clássica, centrada no pessimismo sobre a tecnologia e voltada para suas condições de 

possibilidade, logo, transcendentalista. A ontologia inter-relacional proposta por Ihde 

pressupõe que tanto a micropercepção (imediata e pessoal) quanto a macropercepção 

 
 

3 Para nossa discussão, também é relevante citar que Ihde (2017) identifica quatro tipos de relações que os 
humanos têm com a tecnologia: as Relações de Incorporação, onde a tecnologia se torna quase transparente 
e incorporada à percepção do usuário, como óculos ou próteses; as Relações Hermenêuticas, em que a 
tecnologia atua como mediador de interpretação, fornecendo representações do mundo que devem ser 
interpretadas, como termômetros ou radares; as Relações de Alteridade, onde a tecnologia é experimentada 
como uma entidade quase independente, um outro, como robôs ou assistentes virtuais; e as Relações de Fundo, 
em que as tecnologias operam em segundo plano, afetando a experiência do mundo de maneira indireta, como 
sistemas de aquecimento ou redes elétricas. Disso extraímos a complexidade da interação entre humanos e 
tecnologias, mostrando como diferentes artefatos mediam nossa percepção e experiência do mundo de formas 
variadas e contextualmente dependentes. 
 

4 Esse conceito é mais profundamente abordado em seu trabalho publicado em 2009, na qual defende que, na 
prática científica moderna, os instrumentos tecnológicos desempenham um papel fundamental na construção 
do conhecimento científico. Em vez de situar a ciência e a tecnologia como esferas separadas, Ihde propõe 
que elas são co-constitutivas, isto é, a ciência avança através do desenvolvimento e do uso de tecnologias, e 
estas tecnologias, por sua vez, são moldadas pelas necessidades e descobertas científicas. Cf.: IHDE, Don. 
Postphenomenology and technoscience: the Peking University lectures. Albany, Suny Press, 2009. 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

21 Israel Simplicio Torres  

(cultural e histórica) humanas estão incorporadas em artefatos, moldando-se mutuamente. 

Se os artefatos estão entrelaçados em nossa existência, seria possível dizer que possuem 

moralidade? Verbeek extrai de Ihde essa reflexão implícita, suscitando outra questão: a ética 

humanista, que considera consciência e liberdade como critérios de ação, é suficiente para 

a reflexão moral das sociedades contemporâneas? 

 

VERBEEK: O PENSAMENTO HUMANISTA E A MORALIDADE 
TECNOLÓGICA 
 

Em seu livro Moralizing Technology: Understanding and Designing the Morality of 

Things (2011), Verbeek aborda a intersecção entre ética e tecnologia através da perspectiva 

pós-fenomenológica, enfatizando explicitamente a moralidade inerente aos artefatos e sua 

capacidade de mediar ações e experiências humanas. Verbeek propõe uma análise mais 

empírica e concreta das tecnologias, influenciado pelo trabalho de Don Ihde. Ele argumenta 

que a tecnologia não é moralmente neutra, mas sim um agente que co-constitui a realidade 

social e as práticas éticas, sugerindo que os artefatos possuem uma dimensão moral que 

deve ser reconhecida e examinada. Nossa proposta é justamente mostrar que há uma tese 

implícita e insuficientemente desenvolvida em Ihde sobre a questão moral – ele 

corretamente contribui para o entendimento do nosso entrelaçamento com a tecnologia e a 

sua influência na nossa vida cotidiana (2017, p. 16) mas também prosseguimos entendendo 

que Verbeek, 

 
[...] dando sequência à perspectiva de Ihde (1990), avança a reflexão de 
modo a dar conta de como a existência humana está sempre entrelaçada 
com tecnologias, ampliando para o contexto moral a pós-fenomenologia. 
A percepção do mundo, como o mundo aparece aos humanos, e a ação no 
mundo, como os homens atuam no mundo, estão sempre constituídas e 
transformadas pelas tecnologias em maior ou menor grau; por isso, 
devemos prestar atenção com mais cuidado a como as tecnologias 
concretas se efetivam no mundo humano (Carvalho, 2020b, p.62, grifos 
do autor). 

 

Veremos que a visão pós-fenomenológica do filósofo holandês propõe uma 

responsabilidade compartilhada entre designers, usuários e tecnologias na configuração das 

práticas sociais e morais, e foge de uma tecnofobia ou pessimismo presentes na visão da 

filosofia clássica da técnica. Em virtude disso, Verbeek (2011) aprofunda a discussão sobre 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

22 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

a moralidade da tecnologia ao utilizar como exemplo o impacto do ultrassom na experiência 

da gravidez e nas decisões morais dos pais. O filósofo argumenta que o procedimento não 

é apenas uma ferramenta de visualização, mas um agente ativo na construção da realidade 

e das práticas éticas. Ele destaca que a tecnologia "constitui o feto como um possível 

paciente e, em alguns casos, seus pais como tomadores de decisões sobre a vida de seu filho 

ainda não nascido" (2011, p. 16, tradução nossa). 

Essa mudança na percepção do feto, de um ser em desenvolvimento para um 

paciente, transforma a experiência da gravidez e introduz novas questões morais. A 

possibilidade de detectar anomalias fetais por meio do ultrassom levanta dilemas éticos 

complexos sobre a continuidade da gravidez e a qualidade de vida do futuro bebê. A decisão 

de abortar ou não, por exemplo, é influenciada pela forma como a tecnologia molda a 

percepção dos pais sobre o feto e sua saúde. Verbeek (2011) conclui que o ultrassom, como 

outras tecnologias, não é moralmente neutro, mas um mediador ativo na construção de 

novas realidades e práticas éticas. A própria noção de relação hermenêutica, já citada por 

Ihde, ganha uma aplicação empírica nesse exemplo, dado a nova forma de representar os 

bebês – em Verbeek, destacam-se os aspectos e decisões morais que essa nova interpretação 

possibilita. Todavia, tais objetos e técnicas ainda não são suficientemente considerados em 

nossas reflexões: 

 
A afirmação de que os artefatos tecnológicos podem ter moralidade 
levanta imediatamente a suspeita de que se adere a uma forma retrógrada 
de animismo, que concede as coisas um espírito. Objetos materiais não 
têm mentes ou consciência, carecem de livre arbítrio e intencionalidade e 
não podem ser responsabilizados por suas ações; logo, eles não podem ser 
partes integrantes da comunidade moral, diz o argumento. Ao mesmo 
tempo, porém, as tecnologias ajudam a moldar nossa existência e as 
decisões morais que tomamos, o que lhes confere inegavelmente uma 
dimensão moral. Chegou a hora, portanto, de desenvolver um quadro ético 
para conceituar essa relevância moral da tecnologia. Como podemos fazer 
justiça às dimensões morais dos objetos materiais? (Ibid., p. 2, tradução 
nossa) 

 

A natureza relacional entre humanos e tecnologias molda não apenas nossas ações 

e percepções, mas também os valores e princípios que guiam nossas escolhas. O design 

tecnológico, ao abrir um leque de futuros possíveis, carrega em si uma dimensão ética que 

transcende a mera instrumentalidade. As tecnologias, portanto, não são meras ferramentas, 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

23 Israel Simplicio Torres  

mas agentes ativos na configuração daquilo que consideramos moralmente desejável e na 

definição do que significa florescer como seres humanos. Essa co-constituição da agência 

moral se dá em um espaço compartilhado por humanos e não-humanos, onde as tecnologias, 

como entidades materiais e simbólicas, desempenham um papel crucial na mediação de 

nossas práticas e na expansão de nossas possibilidades éticas: “Em vez de olhar apenas para 

os humanos, devemos começar a reconhecer que as entidades não humanas estão repletas 

de moralidade” (Verbeek, 2011, p. 2, tradução nossa). Precisamos, deste modo, demonstrar 

a insuficiência da ética humanista no contexto material das sociedades hodiernas. 

 É reconhecido que o humanismo, baseado em valores como autodeterminação, 

integridade e responsabilidade, apresenta questões essenciais para a cultura na articulação 

da dignidade e respeito pelos seres humanos. No entanto, a ética contemporânea baseada 

em uma metafísica humanista precisa ser superada para incluir a dimensão moral dos 

objetos e sua mediação da moralidade dos sujeitos. Do ponto de vista empírico-filosófico, 

a ética não pode ocupar uma posição externa em relação à tecnologia, a partir da qual 

pudesse avaliar as tecnologias em termos de normas e valores pré-estabelecidos. Em vez 

disso, a ética deve estar ciente das maneiras pelas quais ela própria é um produto da 

tecnologia (Id., 2010, p.51). Logo, Verbeek coloca uma questão crucial: “Como podemos 

ir além do foco humanista na ética sem abdicar do papel inegavelmente crucial dos seres 

humanos nas ações e decisões morais?” (2011, p.27, tradução nossa). 

 Em Moralizing Technology, a base da crítica ao humanismo situa-se na 

problematização de Latour e Heidegger à metafísica modernista. Eles demonstram que o 

pensamento moderno impõe uma separação artificial entre sujeitos e objetos, descortinando 

a intrincada teia de relações que interliga humanos e não humanos em uma realidade 

híbrida5. Ao desafiar essa dicotomia, descobrimos a natureza complexa e interdependente 

do mundo, onde a influência mútua entre esses elementos é fundamental para a 

compreensão da realidade. Essa perspectiva questiona a visão tradicional que isola o ser 

humano do seu entorno, abrindo caminho para uma ética da tecnologia não humanista (ou 

pós-humanista), pela óptica de Verbeek (2011). Afinal, para compreender essa realidade 

 
 

5 No pensamento moderno, sobretudo com as considerações de Descartes e a separação entre res cogitans e 
res extensa, o real é apenas aquilo que pode ser observado através de um sujeito; o mundo externo se torna 
uma representação: “Para se compreender como um sujeito diante de objetos, um ato explícito de separação é 
necessário. Os humanos não estão mais "em" seu mundo de forma autoevidente, mas mantêm uma relação 
com ele, embora distanciados” (VERBEEK, 2011, p.28, tradução nossa). 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

24 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

complexa, é preciso analisar as relações mútuas entre seus elementos, como é afirmado pelo 

autor (2011, p. 29, tradução nossa): "a única maneira adequada de entendê-lo é em termos 

de seu caráter híbrido". 

A divisão moderna entre sujeitos conscientes "dentro" e objetos mudos em um 

mundo "lá fora" tem implicações significativas para as discussões morais, deslocando a 

responsabilidade ética para o sujeito. A pergunta central torna-se "como devo agir?", com 

a res cogitans6 julgando e calculando até que ponto suas ações no mundo exterior são 

moralmente corretas, sem que esse mundo tenha relevância moral em si mesmo (Ibid., p. 

30). Assim, durante o desenvolvimento da ética moderna, duas abordagens principais 

emergem, cada uma centrada em um polo da dicotomia sujeito-objeto: A abordagem 

deontológica, que se concentra no sujeito puro e racional da ação; e a abordagem 

consequencialista, que busca seu fundamento na objetividade. Enquanto a deontologia foca 

no "interior", na razão humana, o consequencialismo enfatiza a realidade "exterior" e 

objetiva.  

Na leitura de Verbeek, Immanuel Kant exemplifica a abordagem deontológica com 

sua ênfase na vontade do sujeito submetida a uma lei universalmente válida, mantida "pura" 

e livre de influências externas. Kant argumenta que conceitos morais devem ser originados 

a priori na razão, sem interferências empíricas, preservando a pureza do julgamento moral. 

Nesse sentido, a moralidade é um processo de julgamento autônomo, isolado do mundo 

exterior (Verbeek, 2011, p. 31). Por outro lado, a ética consequencialista não busca apoio 

na vontade pura do sujeito, mas na avaliação objetiva das consequências das ações humanas. 

Diferentes variantes, como o utilitarismo hedonista, pluralista e preferencial, buscam 

determinar qual ação no mundo "lá fora" traz as consequências mais desejáveis para as 

pessoas (Verbeek, 2011, p. 32). Apesar de suas diferenças, todas as variantes compartilham 

a ambição de avaliar as consequências das ações para tomar decisões moralmente 

fundamentadas.  

Em resumo, “Ambas as abordagens tomam como ponto de partida um ser humano 

solitário que está focado no funcionamento de seus próprios julgamentos subjetivos ou nas 

 
6 Para os leitores menos familiarizados com a filosofia moderna ou com o vocabulário cartesiano, res cogitans 
pode ser traduzido como “coisa pensante” ou “substância pensante”. Nesse contexto, deve-se entender como 
consciência ou subjetividade. De maneira análoga, a expressão res extensa se traduz como “coisa extensa”, 
referindo-se ao mundo material e físico.  



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

25 Israel Simplicio Torres  

consequências objetivas de suas ações” (Verbeek, 2011, p.31, tradução nossa). Verbeek, 

entretanto, critica essa visão humanista por negligenciar a influência dos artefatos 

tecnológicos na formação das ações e decisões humanas. Recuperando a noção de mediação 

material, ele propõe que se vá além do humanismo estritamente moderno. Parafraseando o 

próprio Kant, para depois contrapô-lo: “a ética sem sujeitos é cega, mas a ética sem objetos 

é vazia. [...] A ação mediada não é amoral, mas é antes o lugar preeminente onde a 

moralidade se encontra na nossa cultura tecnológica” (Verbeek, 2011, p.39, tradução 

nossa). Nesse ponto, Verbeek não pretende repetir fielmente Kant, mas sim mostrar que 

uma ética que desconsidere o papel dos artefatos é incompleta. Tecnologias, como a já 

citada ultrassonografia obstétrica, não são meramente passivas, mas cruciais para 

fundamentar as escolhas morais, refutando a noção de que a ética seja exclusivamente um 

juízo autônomo: 

 
Deste caráter interligado, podem ser discernidas duas linhas importantes 
de pensamento em uma ética pós-humanista: projetar tecnologias que 
mediam moralmente (projetando o humano no não-humano) e usar 
tecnologias que mediam moralmente de maneiras deliberadas 
(coformando os papéis do não-humano no humano). Essas duas linhas 
podem parecer refletir a distinção modernista entre um sujeito que reflete 
ativamente e um mundo passivamente projetado. Mas, em vez de reforçar 
essa distinção, uma ética pós-humanista visa pensar ambos os polos 
juntos, concentrando-se em suas conexões e inter-relações (Ibid., p.40, 
tradução nossa). 

 

O pré-requisito fundamental para essa ética ampliada exige uma mudança que deve 

ir além das estruturas linguísticas de julgamento moral e incorporar o design de 

infraestruturas materiais para a moralidade. Quando a matéria é moralmente significativa, 

o design torna-se a atividade moral por excelência. Verbeek afirma que "a ética deixa de ser 

apenas uma questão de reflexão etérea e passa a ser também uma experimentação prática, 

na qual o subjetivo e o objetivo, o humano e o não-humano se entrelaçam" (Ibid., p. 40, 

tradução nossa). A ética, portanto, não é apenas uma reflexão teórica, mas também uma 

prática experimental que integra o subjetivo e o objetivo, o humano e o não-humano. 

 

ACOMPANHAMENTO TECNOLÓGICO: CONSIDERAÇÕES FINAIS SOBRE O 

HUMANISMO E O FUTURO DA ÉTICA 

 A crítica de Verbeek à metafísica humanista não é isolada; já vimos que ele deve 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

26 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

muito de suas considerações tanto ao movimento iniciado por Ihde, e corroborado por 

nomes como Achterhuis e Bruno Latour, que abriram espaço para o valor de entidades não-

humanas em nossas reflexões. Também podemos encontrar paralelos preciosos na obra da 

filósofa americana Shannon Vallor, que problematiza as soluções defendidas pelo 

deontologismo kantiano e pelos utilitaristas, ao destacar que ambas dependem de princípios 

fixos e regras como árbitros finais do julgamento moral. Segundo Vallor, eles falham ao 

confrontar dilemas morais complexos e situações que desafiam essas regras rígidas. A ética 

kantiana, por exemplo, é famosa por seu imperativo categórico, que proíbe a mentira mesmo 

em situações extremas, como quando um assassino inquiridor bate à porta. De forma 

semelhante, o utilitarismo pode justificar ações moralmente repugnantes, como a execução 

brutal de um bode expiatório para maximizar a felicidade geral (Vallor, 2016, p. 45-50). 

Vallor sugere que essas teorias muitas vezes exigem imparcialidade na ponderação 

de interesses concorrentes, o que as torna distantes das intuições morais comuns. Além 

disso, as mudanças tecnológicas rápidas e a opacidade tecnossocial7 do século XXI tornam 

a aplicação de tais princípios cada vez mais difícil e, muitas vezes, impraticável. Em 

contraste, a ética das virtudes não se prende a princípios fixos, mas vê as regras morais 

como reflexões imperfeitas dos padrões de raciocínio exibidos por pessoas virtuosas. Essa 

visão respeita as problemáticas morais contemporâneas por estar baseada em valores 

comuns a tradições orientais e ocidentais – como o budismo, o confucionismo e as heranças 

das tradições greco-romanas –, portanto, são flexíveis e adaptáveis aos diferentes contextos 

culturais e tecnológicos (Vallor, 2016, p. 60-65). Essa crítica é relevante para a proposta de 

Verbeek; como Vallor, ele também destaca a proposta da ética das virtudes8, sugerindo que 

precisamos incorporar os artefatos tecnológicos em nossas considerações morais para uma 

boa vida, reconhecendo sua agência e impacto na formação de valores humanos. Ambos 

 
 

7 Ponto nevrálgico na obra de Vallor, este termo refere-se à interdependência e coevolução das tecnologias e 
das práticas sociais. Cf.: VALLOR, Shannon. Technology and the Virtues: A philosophical guide to a future 
worth wanting. New York, Oxford University Press, 2016. 
 

8 Em Moralizing Technology, sobre a ética das virtudes: “Esta orientação humanista difere radicalmente de 
sua predecessora: a ética das virtudes clássica e medieval. Nessa última, o que era central não era a questão 
da ação correta, mas a questão da vida boa. Esta questão não parte de uma separação entre sujeito e objeto, 
mas do caráter interligado de ambos. Afinal, uma vida boa é moldada não apenas com base nas decisões 
humanas, mas também com base no mundo em que se desenrola (de Vries 1999). A forma como vivemos é 
determinada não apenas pela tomada de decisões morais, mas também pelas múltiplas práticas que nos 
conectam ao mundo material em que vivemos. Isso faz da ética uma questão não de sujeitos isolados, mas, 
sim, de conexões entre os humanos e o mundo em que vivem” (2011, p.31, tradução nossa). 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

27 Israel Simplicio Torres  

apontam para a necessidade de uma ética adaptada às realidades tecnológicas e sociais em 

constante evolução. 

Deste modo, e baseado nos princípios pós-fenomenológicos de Don Ihde, 

Moralizing Technology expande os debates iniciados pela virada empírica para o 

entendimento das tecnologias em termos de sua mediação moral (2011, p.52-54). Assim é 

possível reconhecer o papel ativo das tecnologias nas práticas humanas sem reduzir às 

intenções subjetivas e sem caracterizar a moralidade como uma propriedade intrínseca das 

próprias tecnologias, que também é problemático. Artefatos, ao mediar as experiências 

comuns e individuais, também ajudam a formular questões morais e a encontrar respostas 

para elas. A noção de mediação endossa o papel ativo e relacional das tecnologias, que só 

podem funcionar no contexto de um ambiente para e no qual se situam. 

Em virtude disso, Verbeek propõe uma abordagem ética que vai além da simples 

avaliação de suas consequências, sugerindo um modelo de "acompanhamento tecnológico", 

lembrando o filósofo belga Gilbert Hottois (2010, p.52). Este modelo enfatiza a necessidade 

de moldar a inter-relação entre humanos e tecnologias de maneira responsável, ao invés de 

simplesmente determinar a aceitabilidade moral de uma tecnologia específica. Desse modo, 

a ética deve focar na qualidade da interação entre humanos e tecnologia, refletindo a 

interdependência entre ambos, e não apenas proteger a humanidade dos seus possíveis 

efeitos adversos. Para Verbeek, trata de enriquecer as discussões da abordagem empírica a 

partir de reflexões normativas, como no trabalho de Andrew Feenberg, que ele cita de 

exemplo (2010, p.50). Em suas palavras,  

 
Em vez de fazer da ética um guarda de fronteira que decide até que ponto 
os objetos tecnológicos podem ser permitidos no mundo dos sujeitos 
humanos, a ética deve ser direcionada para a qualidade da interação entre 
humanos e tecnologia. Isso não significa que toda forma de tal interação 
seja desejável, nem que devemos simplesmente desenvolver tecnologias 
aleatoriamente. Mas significa que devemos dar à ideia de que moralidade 
e tecnologia estão intimamente entrelaçadas um lugar central na reflexão 
normativa. E essa é, na minha opinião, exatamente a questão que a 
filosofia e a ética da tecnologia estão enfrentando no momento. Como 
integrar a abordagem empírico-filosófica da tecnologia com a reflexão 
normativa? Como fazer [...] mais uma virada após a virada empírica e a 
virada ética? (Verbeek, 2010, p. 51, tradução nossa). 
 

Para seu funcionamento, é necessário um engajamento profundo entre os designers, 

engenheiros e usuários das tecnologias, de modo a antecipar os impactos sociais e morais 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

28 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

das inovações tecnológicas desde a fase de concepção até sua incorporação na sociedade. 

Afinal, “as tecnologias entram inevitavelmente em relações imprevisíveis com os seres 

humanos, nas quais podem desenvolver impactos inesperados e moralmente relevantes” 

(Id., 2011, p.51, tradução nossa)9. Por conseguinte, uma ética de acompanhamento deve 

considerar tanto os efeitos desejados quanto os não intencionais, promovendo uma análise 

detalhada e contínua do impacto dessas tecnologias nas relações humanas e nas normas 

sociais (Id., 2010, p.53-54). 

Além disso, Verbeek caracteriza os avanços em tecnologias da informação e 

antropotecnologias (implantes cerebrais e diagnósticos pré-implantação) como suficientes 

para que questionemos as distinções tradicionais entre humanos e artefatos tecnológicos. 

Essas técnicas não apenas ampliam nossas capacidades, mas também reconfiguram o que 

significa ser humano. Portanto, não se trata apenas de avaliar a moralidade das tecnologias, 

mas de considerar o que queremos fazer de nós mesmos e como queremos viver com as 

tecnologias que desenvolvemos (2010, p.54). 

Em suma, este artigo explorou a evolução da filosofia da tecnologia desde as 

abordagens clássicas até a pós-fenomenologia, com um foco particular nas contribuições de 

Don Ihde e principalmente Peter-Paul Verbeek. Discutimos como Ihde introduziu a ideia 

de co-constituição entre humanos e artefatos, sublinhando a relação bidirecional e contínua 

entre ambos. Verbeek, por sua vez, expandiu essa perspectiva ao incorporar a dimensão 

moral dos artefatos, argumentando que as tecnologias possuem uma intencionalidade 

emergente que influencia nossas decisões éticas e ações. A análise da mediação tecnológica 

demonstrou que a intencionalidade e a moralidade dos artefatos são co-produzidas através 

das interações entre humanos e tecnologias, resultando em uma ética híbrida que confuta o 

humanismo moderno tradicional. Compreendemos, a partir disso, como a pós-

fenomenologia pode nos oferecer uma visão ampliada para entender e criticar a complexa 

 
 

9 Um exemplo de software é o FoodPhone:  um aplicativo para celulares onde se pode fotografar alimentos 
para saber a quantidade aproximada de calorias, auxiliando pessoas a perder peso. Ele demonstra que, além 
dos benefícios pretendidos, essas tecnologias podem gerar efeitos colaterais indesejados, como o aumento do 
estresse em situações de alimentação, buscas por um padrão ideal inalcançável de beleza, ou uma visão 
reducionista da saúde. Verbeek trata mais especificamente desse exemplo e outros semelhantes em outro 
artigo.  Cf.: VERBEEK, Peter-Paul. Ambient Intelligence and Persuasive Technology: The Blurring 
Boundaries Between Human and Technology. Nanoethics, v. 3, n. 3, p. 231-242, dez. 2009. DOI: 
10.1007/s11569-009-0077-8. Disponível em: https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC2837215/ . 
Acesso em 05 ago. 2024. 

https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC2837215/


 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 32                                                                              ISSN: 2176-5880  

29 Israel Simplicio Torres  

rede de relações que moldam nossa existência tecnológica contemporânea. Deste modo, "a 

ética da tecnologia deve ser uma ética do design, uma ética por outros meios" (Id., 2011, p. 

165).  

Verbeek endossa, então, uma ética amoderna que integra análise empírica e reflexão 

normativa, permitindo que designers e usuários antecipem e avaliem os impactos sociais e 

culturais das tecnologias. Destacamos que os nossos padrões morais se desenvolvem em 

estreita interação com a tecnologia e que as decisões morais são co-moldadas pelo ambiente 

material em que vivemos. Para ele, a responsabilidade ética envolve acompanhar o 

desenvolvimento tecnológico de maneira adequada, equipando usuários e designers com 

ferramentas para antecipar e avaliar o papel mediador das tecnologias. Bem por isso que 

Verbeek, na conclusão de Moralizing Technology (Ibid., p. 165), confronta a visão de 

Protágoras (“O homem é a medida de todas as coisas”), afirmando que, na cultura 

tecnológica atual, "as coisas também são a medida de todos os seres humanos" e que 

artefatos tecnológicos merecem um lugar valioso no coração da ética. 

 

REFERÊNCIAS 

ACHTERHUIS, Hans. American Philosophy of Technology: The Empirical Turn. 
Bloomington, Indiana University Press, 2001. 
CARVALHO, Helder B. A. De. A pós-fenomenologia: relações humano-tecnologia. In. 
OLIVEIRA, Jelson (org.). Filosofia da tecnologia: seus autores e seus problemas. Caxias 
do Sul, Ed. Educs, 2020a. 
_________________________. Hans Jonas e o giro empírico da filosofia da tecnologia: 
notas para um diálogo com a pós-fenomenologia. Filosofia Unisinos, v.21, p.56-71, 2020b. 
DOI: https://doi.org/10.4013/fsu.2020.211.06.  Disponível em: 
https://revistas.unisinos.br/index.php/filosofia/article/view/fsu.2020.211.06. Acesso em 
05/08/2024.  
IHDE, Don. Postphenomenology and technoscience: the Peking University lectures. 
Albany, Suny Press, 2009. 
_________. Tecnologia e o mundo da vida: do jardim à terra. Trad. de Maurício 
Fernando Bozatski. Chapecó: Ed. da Universidade Federal da Fronteira Sul, 2017. 
VALLOR, Shannon. Technology and the Virtues: A philosophical guide to a future 
worth wanting. New York, Oxford University Press, 2016. 
VERBEEK, P.-P. Accompanying Technology: Philosophy of Technology after the Ethical 
Turns. Techné: Research in Philosophy and Technology, v. 14, n. 1, p. 49-54, 2010. 
Disponível em: https://doi.org/10.5840/techne20101417. Acesso em: 18 jun. 2024. 
 
___________. Ambient Intelligence and Persuasive Technology: The Blurring Boundaries 
Between Human and Technology. Nanoethics, v. 3, n. 3, p. 231-242, dez. 2009. DOI: 
10.1007/s11569-009-0077-8. Acesso em: 24 jun. 2024. Disponível em 
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC2837215/ . Acesso em 05 ago. 2024. 

https://doi.org/10.4013/fsu.2020.211.06
https://revistas.unisinos.br/index.php/filosofia/article/view/fsu.2020.211.06
https://doi.org/10.5840/techne20101417
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC2837215/


 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 32                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

30 A MORALIZAÇÃO DOS ARTEFATOS 

___________. Moralizing Technology: Understanding and Designing the Morality of 
Things. Chicago: The University of Chicago Press, 2011. 
___________. What Things Do: Philosophical Reflections on Technology, Agency, and 
Design. Pennsylvania, Penn State University Press, 2005. 
 


