
 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

249 Luciana Ramos 

 

DOI: https://doi.org/10.26694/cadpetfilo.v16i31.6232 

 

 

“A GENTE COMBINAMOS DE NÃO MORRER”: MULHERES NEGRAS ENTRE 
RISCO E RESILIÊNCIA 

 
 
 

“we agreed not to die”: black women between risk and resilience 
 

 
Luciana da Silva Ramos1 

 
 

RESUMO 
O presente texto é oriundo da disciplina “Antropologia do Risco e da Resiliência” ofertada pelo 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da Universidade Federal de Santa Catariana 
(UFSC), ministrada pelo professor Caetano Sordi entre março e julho de 2024. No texto tento refletir 
sobre conceitos e perspectivas sobre risco e resiliência discutidas ao longo da disciplina, no qual 
vislumbro a possibilidade diálogo com meu projeto de pesquisa que busca debruça-se no 
protagonismo da negritude feminina em Batalha no estado do Piauí, focalizando em estratégias para 
promover o sustento de seus grupos domésticos, e na luta pelo reconhecimento de seus territórios. 
O objetivo do presente texto é propor pensar em como mulheres negras evocam a resiliência diante 
dos riscos produzindo suas estratégias de resistência. Em sua escrita marcante, Conceição Evaristo 
traduz em Olhos d’água realidades e sentimentos que retratam a vida dura de pessoas negras, 
principalmente de mulheres que sofrem com a pobreza, com a violência em diversas instâncias e 
com o racismo. O conto A gente combinamos de não morrer que integra o livro Olhos d’água nos 
lembra das lutas, sonhos, medos de pessoas que não se entregam ao desespero e combinam de não 
morrer. 
Palavras-chave: Mulheres negras, resiliência, protagonismo.  
 
 

ABSTRACT 
This text originates from the course “Anthropology of Risk and Resilience” offered by the 
Postgraduate Program in Social Anthropology at the Federal University of Santa Catarina (UFSC), 
taught by Professor Caetano Sordi between March and July 2024. In this text, I attempt to reflect on 
concepts and perspectives on risk and resilience discussed throughout the course, in which I envision 
the possibility of dialogue with my research project that seeks to focus on the protagonism of Black 
women in Batalha, in the state of Piauí, focusing on strategies to promote the sustenance of their 
domestic groups, and on the struggle for the recognition of their territories. The objective of this 
text is to propose thinking about how Black women evoke resilience in the face of risks, producing 
their resistance strategies. In her striking writing, Conceição Evaristo translates in “Olhos d’água” 
realities and feelings that portray the harsh life of Black people, especially women who suffer from 
poverty, violence in various instances, and racism. The short story "We Agreed Not to Die," which 
is part of the book "Eyes of Water," reminds us of the struggles, dreams, and fears of people who 
refuse to give in to despair and agree not to die. 
Keywords: Black women, resilience, protagonism. 

 
1 UFSC. E-mail: lucyramos299@outlook.com 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

250 A GENTE COMBINAMOS DE NÃO MORRER 

 
 

Nós somos o começo, o meio e o começo. Nossas 
trajetórias nos movem, nossa ancestralidade nos guia.  

                                   Antônio Bispo dos Santos (Nego Bispo)  
 
CONSIDERAÇÕES INICIAIS 
 

No presente trabalho apresento algumas reflexões sobre conceitos e perspectivas 

de risco e resiliência traçando um olhar sobre o protagonismo das mulheres negras com foco 

na manutenção e bem-estar de seus grupos domésticos. Meu projeto de pesquisa é resultante 

das vivências ao longo de minha trajetória acadêmica enquanto mulher negra nordestina 

com ancestralidade negra rural. Neusa Santos Sousa argumenta que descobrir-se negro é 

vivenciar a experiência de ter sua identidade dilacerada por inúmeras violências, mas 

também é comprometer-se com o resgate da memória (SOUSA, 1983). 

No final do século XIX e início do século XX, uma das maiores secas já registradas 

assola o sertão do Ceará, os longos períodos de estiagem no interior cearense causou uma 

enorme busca por auxílio na capital Fortaleza. A presença de “indesejados” avançando para 

a capital afetaria o cotidiano dos habitantes “distintos” da cidade de Fortaleza. Jornais como 

O Cearense traziam manchetes que exigiam uma atitude capaz de manter a ordem e de 

afastar os retirantes das principais áreas de contato com a população “distinta”, a cruel 

solução foi a criação de campos de concentração no Ceará os sertanejos eram atraídos pela 

promessa de assistência do estado, e outros se viam forçados a seguirem em peregrinação 

muitas vezes a pé em busca de assistência em outros estados do país (TRAVASSOS, 2011). 

Essas peregrinações de acordo com fontes orais ocorriam a pé debaixo de sol 

escaldante e eram extremamente exaustivas e desumanas. A fome era tão devastadora que 

na travessia a pé de um estado para outro comiam o que viam pela frente desde xique-xique 

- planta cactácea, comum no sertão nordestino -, animal morto, a loucura da fome era tão 

grande que houve até relatos de antropofagia. Segundo as fontes orais a miséria e o 

sofrimento eram enormes.   

 
As estradas cheias de gente de toda parte, de todos os estados passando de 
um estado para o outro, eu lá no meu sítio e as estradas cheias de gente. 
No alpendre da minha casa se arranchava centenas de pessoas, toda noite 
passando a pé pra outros estados para o Piauí para o Maranhão (Dona Diva 
Cavalcante, entrevista ao Nas Pegadas da Hitória, 2020). 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

251 Luciana Ramos 

 

Minha avó Raimunda conta que, minha bisavó (mãe velha) saiu com sua família 

de Crateús no interior do Ceará para o Piauí a pé fugindo dos efeitos da seca de 1915 “saíram 

de Crateús - CE, porque não tinham o que comer. Andavam a pé nas matas, faziam fogo de 

caeira, viajaram cerca de oito dias comendo xique-xique e mandacaru” (Raimunda). A 

migração do sertanejo para Fortaleza tirava o “belo” da cidade que aspirava modernidade. 

Depois de um longo dia de trabalho Rosa Parks2ao se recusar a ceder seu lugar no ônibus 

para um homem branco tornou-se um símbolo na luta contra políticas segregacionistas dos 

Estados Unidos, o ‘não’ de Parks originou o movimento por direitos civis, para a 

antropóloga Veena Das (1997) os eventos críticos revelam a instabilidade da “hegemonia”.  

Durante minhas vivencias acadêmicas no campo iniciada na graduação, sempre me 

chamou atenção como mulheres quilombolas se movem em suas lutas e exercem um 

conjunto enorme de atividades, tanto no âmbito doméstico, produtivo ou comunitário. Para 

Gutterres (2020) a resiliência tem sido evocada especialmente por mulheres ao pensar as 

diferentes formas de se mover na “luta”, buscado compreender as dinâmicas de narrativas 

de ameaças que acionavam a persistência, superação, teimosia e sofrimento.  

Em sua escrita analítica Gutterres (2020) pensa a noção de resiliência como 

dimensão de formas de resistir em contextos de ameaça. Para a autora ao encontrar 

resiliência os sujeitos acionam estratégias de resistência. Dessa forma, a resiliência é 

entendida como a capacidade de aprender com os choques, superar e seguir a vida. Em 

relação a comunidades quilombolas a não titulação da terra cria obstáculos para as 

comunidades acessarem, por exemplo, programas de crédito agrícola, o que favorece a 

dependência agrícola ao pagamento de renda para proprietários de outras terras. A não 

titulação também gera o risco de conflitos pela posso da terra, a mulher negra ainda é a 

principal vítima de várias formas de violência, e muitas são invisibilizadas e silenciadas em 

seu mover nas lutas em busca de justiça social. 

 

APRENDENDO COM A ADAPTABILIDADE 
 

A adaptabilidade diante de obstáculos é uma das características atribuídas às 

pessoas resilientes. No século XIX, dentro da física, a resiliência é entendida como a 

 
2Ativista negra norte-americana, símbolo do movimento dos direitos civis dos negros nos Estados Unidos.  



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

252 A GENTE COMBINAMOS DE NÃO MORRER 

capacidade de um material voltar ao seu estado inicial após um impacto, e está associada à 

elasticidade e flexibilidade. Na segunda metade do século XX, o conceito foi utilizado pela 

Psicologia como capacidade de recuperação/adaptação/reorganização após sujeitos 

sofrerem com situações traumáticas (WALKER; COOPER, 2011). Nesse sentido, a 

resiliência é concebida como um conceito viajante que transita pela física, biologia, 

psicologia, engenharia. Absorver impactos, violências, controlar a situação são algumas das 

diversas características atribuídas a resiliência. Conseguir persistir mesmo com grandes 

oscilações, ao encontrar resiliência automaticamente acionamos estratégias de resistência.   

Nessa direção, Gutterres (2020) durante sua pesquisa de doutorado observa os 

processos de configuração, de formas de resistir em comunidades periféricas diante da 

remoção e ameaça de remoção de moradias. A autora propõe que, a situação precária de 

determinadas populações pensa a resiliência como lugar de resistência. Muitas vezes essas 

remoções chegam até os moradores mascaradas como proposta de “revitalização” do 

espaço. Muitas das propostas de desenvolvimento presente em megaprojetos de 

desenvolvimento não são elaboradas junto com as comunidades tradicionais ou periféricas. 

As propostas são muitas vezes impostas de fora para dentro, e nem sempre são bem 

recebidas pelas comunidades.  

Na cidade de Teresina no Piauí o megaprojeto urbanístico Lagoas do Norte 

provocou mudanças socioespaciais, e transtornos à população de vários bairros menos 

favorecidos. O projeto não considerava as memórias e os afetos da população atingida, 

como relata a líder comunitária Maria Lúcia em entrevista para o site Ponte Jornalismo 

“temos nossos afetos e memórias aqui e querem nos tirar de forma perversa e cruel”. Diante 

da ameaça e do risco da perda de sua moradia a mulher negra e ribeirinha do ‘Boa 

Esperança’ Maria Lúcia surgiu na mídia local como um dos grandes nomes do movimento 

contra as ações do projeto Lagoas do Norte.  

 
Ali é muito mais do que uma casa. A Boa Esperança é o lar de 3.800 
famílias que ergueram suas casas com as próprias mãos, inclusive na 
confecção dos tijolos, já que a região foi um importante polo de olaria na 
década de 80. Lar porque ali elas criaram não só suas famílias como 
também suas raízes. Tudo isso bem perto do meio ambiente e do Rio 
Parnaíba, que divide o Piauí do Maranhão. Esse rio é o quintal da casa de 
muitos moradores, que também retiram dele o seu sustento e o seu 
alimento por meio da pesca e das plantações ao entorno das águas (Maria 
Lúcia, liderança comunitária em entrevista a Ponte Jornalismo, 2019). 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

253 Luciana Ramos 

 
Muitas propostas de desenvolvimento têm oprimido às comunidades. Uma das 

formas de resistir contra as ações do projeto urbanístico foi a luta protagonizada por Maria 

Lúcia com apoio de outros moradores dos demais bairros atingidos, e a resiliência. Além 

de grandes riscos ao meio ambiente o projeto também colocava em risco o apagamento das 

identidades constituídas na dinâmica daquele espaço de resistência. Tal como vem 

propondo Wallace (2020) em suas duras críticas ao capitalismo predatório e exploração 

ambiental o autor afirma, o que há muito tempo os povos tradicionais (quilombolas, 

indígenas entre outros) e ambientalistas nos alertam sobre as consequências da devastação 

do meio ambiente. 

As crescentes forças produtivas no processo de modernização, são desencadeados 

riscos e potências de confiança em uma mediada até então desconhecida (BECK, 1986). O 

sociólogo britânico Giddens (1990) aponta que a sociedade vive uma relação de dualidade 

entre confiança e risco, e isso ocorreria por razão da grande complexidade das relações 

modernas. Vivemos em uma sociedade que precisamos confiar e ao mesmo tempo estamos 

em risco. 

Projetos urbanísticos muitas vezes são elaborados por profissionais estrangeiros 

que não conhecem a realidade do Brasil, a nossa sociedade é dependente do sistema de 

perito como defende Giddens (1990). As propostas ou esses projetos na maioria das 

situações não são construídas com a contribuição da comunidade, o projeto chega com 

ordem de execução e quem sofre com essas ações são as comunidades. Para Lélia Gonzalez 

(2021) uma consciência que não incorporou as lutas, o protagonismo e resistências de povos 

africanos e indígenas escravizados e dizimados pelo colonialismo não permite o acesso à 

potência desses corpos, a autora nos ensina que a memória revela o que a consciência oculta.  

As mulheres das comunidades quilombolas de Batalha, no Piauí estão envolvidas 

diretamente no sustento de seus grupos familiares e nas articulações da associação 

comunitária. Elas complementam a renda de seus grupos domésticos com vendas de 

cosméticos (perfumaria), produção de bolos confeitados (para comemoração de 

aniversários por exemplo), salgados para vender, criação e venda de animais e ajudando os 

maridos na roça. Conforme Maria dos Santos da comunidade Carnaúba Amarela destaca 

“vendo várias coisas, criação de animal (bode, galinha, porco)”. Luana Génot um dos 

principais nomes da atualidade no meio corporativo destacou em entrevista à Gauchazh que: 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

254 A GENTE COMBINAMOS DE NÃO MORRER 

“a mulher negra é resiliente não porque ela quer, mas porque a vida a forjou para ser dessa 

forma”.   

Conforme a explicação de Gutterres (2020), a capacidade de resiliência não é 

apenas tornar-se persistente a desordem, e sim sobre as oportunidades que a desordem pode 

proporcionar em termos de recombinação de “estruturas e processos”, para a autora é a 

renovação do sistema, e de novas trajetórias. Nessa perspectiva, são “processos adaptativos 

que se relacionam com a capacidade de tolerar e lidar com a mudança, e que emergem da 

auto-organização do sistema”.  

Nos países originados pelo processo colonial, a população negra foi massacrada 

durante séculos. O julho das pretas é uma ação política que acontece no país sempre no mês 

de julho em virtude da celebração do dia 25 de julho dia na Mulher Afro-Latina Americana 

e Caribenha criado em 1992. No Brasil as mulheres negras experimentam experiências 

preconceitos e múltiplas discriminações. Nas populações negras a figura da mulher é 

constantemente centralizada e associada a esse lugar de resiliência ao se movimentar em 

suas lutas seja pelo sustento familiar ou em sua articulação na luta pela terra. Nas 

comunidades quilombolas as mulheres estão na ponta da lança ajudando os maridos a prover 

o sustento de seus grupos familiares e na articulação da luta pela terra, muitas vezes essas 

mulheres não são lembradas. O quilombo inclui todas as estratégias de resistência, os 

processos indenitários são longos e existe uma grande dificuldade para que os povos tenham 

acesso aos seus títulos da terra.    

Na comunidade Carnaúba Amarela os moradores mais antigos em grande maioria 

mulheres têm gravado na memória que, no passado havia maus tratos, e ampla jornada de 

trabalho não remunerado os mais velhos ouviram os relatos dos seus pais e avós “meu pai 

falava que meus avós foram escravos. Aí eles (avós) falavam que eles trabalhavam e, 

ganhavam só um prato de comida, às vezes, era trocada a carne por um dia de serviço que 

eles trabalhavam. Mas só que eles não falavam esse negócio de quilombo, não” (Maria dos 

Santos comunidade Carnaúba Amarela em 2022).  

No passado, segundo Maria dos Santos, antes de ser reconhecida como 

remanescente de quilombo, Carnaúba Amarela era uma comunidade escondida “a 

comunidade era escondida, não tinha acesso de nada. aí depois que a gente foi reconhecido 

como quilombola, que melhorou. E aí, antes de ser conhecido como quilombola, a gente era 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

255 Luciana Ramos 

chamada de Família dos Anjos”. A comunidade ainda não possui titulação de posse da terra. 

Maria dos Santos afirma que, inicialmente a terra pertencia a seu bisavô, conhecido 

por Anjo Preto do Exu. Quando seu bisavô faleceu a terra passou a ser de seu avô, Antônio 

dos Anjos, que era o pai de seu pai, e avó da maioria dos moradores da comunidade: “ele 

não comprou aqui, eles chegaram aqui, [...] não tem documento, aí é nós que somos o dono.  

Atualmente em Carnaúba Amarela residem cerca de 30 famílias, cujo sustento 

como a grande parte das comunidades quilombolas do estado, origina-se da agricultura de 

subsistência (roças de arroz, feijão, milho, mandioca) e na criação de animais de pequeno 

porte (galinhas, porcos, bodes, vacas) como fonte primordial de subsistência. Em Batalha é 

muito forte a caprinocultura, o bode é a principal fonte econômica do município de Batalha.  

Maria destaca que na comunidade a terra é coletiva e formada por uma mesma 

família composta por: tias, sobrinhas, primos. Por conta da pouca extensão de terra para 

plantar Maria dos Santos e outros moradores precisar se deslocar para fazer roça em outras 

localidades “muitas das vezes aqui o terreno é pequeno, aí não dá de fazer roça todos os 

anos. Aí a gente sai daqui e vai fazer roça em outro lugar. Em outro lugar que fica perto”. 

Conforme ela descreve essas roças possuem um intervalo de tempo, 

 
aqui se faz roça um ano, passa dois anos, aí que torna fazer de novo. Aí a 
gente vai fazer roça fora. Aí a gente tem que pagar renda também. Quando 
faz roça assim fora, no outro lugar vizinho, aí tem que pagar renda. A 
gente paga renda pro dono da terra, que a gente faz a roça” “A renda que 
a gente fala, a gente faz roça fora, aí se eu (Maria) apanhar quatro caiga 
(carga) de arroz, aí eu dou uma pro dono da terra, e se eu apanhar quatro 
caiga de milho, eu dou uma pro dono da terra também (Maria dos Santos, 
comunidade Carnaúba Amarela em 2022). 

 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

256 A GENTE COMBINAMOS DE NÃO MORRER 

                     
                                               Imagem: Maria dos Santos em roça de arroz arrendada, 2024. 
 
 

A não titulação da terra cria barreiras para as comunidades acessarem programas 

de crédito agrícola, favorecendo a dependência agrícola ao pagamento de renda para 

proprietários de outras terras. No município de Batalha as comunidades quilombolas 

Carnaúba Amarela e Lagoa da Serra possuem pouca extensão de terras para o plantio de 

roça. Para Gutterres (2020, p.102) seguindo na trilha de Foucault, resiliência pode ser 

compreendida como uma capacidade de suportar altas pressões passivamente e 

supostamente sem reagir, acomodar-se. Populações com poucos recursos conseguem ativar 

sua criatividade e sobrevivem a pesar da precariedade da vida, persistindo enquanto 

comunidade. Hoje vivemos em um mundo cheio de contingências, desastres que colocam a 

resiliência em evidência. O texto A gente combinamos de não morrer de Conceição Evaristo 

(2016) apresenta o cotidiano de pessoas negras marcado pela violência, as mulheres negras 

representam uma simbologia importante para a compreensão de comportamentos resilientes 

diante das adversidades.   

Nessa direção, a história da comunidade quilombola Lago da Serra começou, 

segundo Maria José, secretária da Associação Comunitária de Desenvolvimento 

Sustentável dos Produtores Rurais Lagoa da Serra, com seu sogro já falecido. De acordo 

com memória de Maria José, os antepassados de seu sogro foram pessoas em situação de 

escravidão. Ela conta que a história começou com os pais de seu sogro. Maria José recorda 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

257 Luciana Ramos 

que antes do reconhecimento na comunidade não existia serviços básicos como água 

encanada e energia elétrica. 

O vínculo dos povos negros e indígenas americanos com a terra, com as religiões 

locais e com a natureza sobreviveu a perseguições devido principalmente à luta das 

mulheres, que proporcionam uma “fonte de resistência anticolonial” e anticapitalista 

durante mais de quinhentos anos” (FEDERICI, 2017, p. 382). Em nossas conversas, Maria 

José me contava que na associação da comunidade, as mulheres são maioria, com 

aproximadamente 36 mulheres que se dividem em atividades que são necessárias. Além dos 

afazeres domésticos e das articulações na associação, as mulheres de Lagoa da Serra 

também são atuantes na agricultura de subsistência. 

 

          
Comemoração dia das mães, na Associação Comunitária de Desenvolvimento Sustentavél dos Produtores Rurais da 

Comunidade Quilombola Lagoa da Serra - PI, 2024. Acervo pessoal. 
 

Maria José também recordava que antes do processo de reconhecimento era como 

se tivessem as ferramentas sem saber usar por falta de conhecimento. O despertar foi quando 

uma pessoa da família com mais esclarecimento de informações fez uma reunião com a 

comunidade. Assim como em Carnaúba Amarela, na Lagoa da Serra quase todos os 

moradores são parentes, nora, filho, neto. Após a reunião de fundação da associação foram 

feitos projetos para construir um poço tubular, para gerar energia.  

No início, a associação não possuía sede própria. Seus membros se reuniam em 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

258 A GENTE COMBINAMOS DE NÃO MORRER 

um colégio que havia na comunidade. Mais tarde, a associação passou a se reunir na casa 

da sua então presidenta, Francisca Laurisse. No final do ano de 2023 a comunidade 

conseguiu construir uma sede própria da associação que, todavia, ainda não está totalmente 

concluída. Além das reuniões da associação, que ocorrem uma vez no mês, a comunidade 

na sua inacabada sede também realiza as comemorações do dia das mães e dos pais.  

Maria José conta que, na associação não tem outra atividade específica além destas, 

mas que querem se organizar a respeito disso, pensar no que se poderia estar fazendo para 

despertar mais mulheres da comunidade a participarem da associação. O termo 

interseccionalidade criado por Kimberle Williams Crenshaw tenta explicar a multiplicidade 

de nuances que atravessam a vida de mulheres, como raça, classe social, orientação sexual 

todas essas questões podem apresentar experiências singulares em suas lutas (HUDSON-

WEEMS, 2018). 

Conforme aborda Gutterrez (2020) no artigo Everyday resilience: Narratives of 

single refugee women with children, Caroline Lenette, Mark Brough e Leonie Cox (2012, 

p. 650) apontam que,  ser resiliente é muitas vezes relacionado à ‘superação’ - da pobreza, 

pouca instrução escolar, traumas, barreiras linguísticas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          

As pesquisas das autoras abordadas por Gutterrez (2020) também mostram a forte presença 

das mulheres em processos de resiliência. Mulheres negras experienciam cotidianamente 

situações desafiadoras que, fazem parte de suas lutas diárias revelando distintas dimensões 

e complexidades de suas trajetórias.  

 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Em suma, a figura da mulher negra é fortemente centralizada a um imaginário de 

força e resiliência ao se movimentar em suas lutas diárias. Muitas comunidades tradicionais 

e periferias nos centros urbanos possuem sua organização social regida pela figura 

matriarcal, em algumas comunidades quilombolas a figura da mulher exerce poder 

econômico e político em suas comunidades. Nas configurações sociais as mulheres estão 

na ponta da lança ajudando seus companheiros a prover o sustento de seus grupos 

domésticos e na articulação da luta pela terra. Muitas vezes esse protagonismo não é 

lembrado. 

Historicamente, o protagonismo feminino foi invisibilizado, especialmente o das 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

259 Luciana Ramos 

mulheres negras. No entanto, sabemos que as lutas destas mulheres, especialmente aquelas 

entre as comunidades quilombolas, foram conduzidas com a forte e intensa participação as 

mulheres. Tereza de Benguela, Dandara dos Palmares, Carolina Maria de Jesus, e tantas 

outras mulheres, foram fundamentais para a as várias lutas que continuam nos dias atuais. 

 No século XIX, em Salvador na Bahia se registrou uma forte mobilização de luta, 

resistência e afirmação de identidade cultural, protagonizada por escravizados e libertos, e 

que teve entre as suas lideranças a guerreira Luiza Mahin. É impossível falar da Revolta do 

Malês sem lembrar de uma das suas principais protagonistas a quitandeira e guerreia 

africana Luiza Mahin protagonista da Revolta dos Malês na Bahia. Tão importante quanto 

Zumbi na luta pela libertação de Palmares, Dandara lutou ativamente junto ao seu 

companheiro. A pesar da sua importante contribuição e protagonismo nessa luta, Dandara 

não teve o mesmo reconhecimento que Zumbi. 

Por isso é importante ouvir mulheres contando suas histórias para dar voz às 

experiências únicas. As mulheres sofrem com a violência, pobreza e ao racismo entre outras 

violências. Descolonizar nossas mentes e retomar nossa história contada pelo olhar de 

nossos ancestrais é um gesto de resistência ao modo como a cultura dominante pensa a 

história, a identidade e a comunidade (HOOKS, 2019, p.273). Para Bell Hooks fazer do lar 

uma comunidade de resistência tem sido compartilhada em especial por mulheres negras. 

 

REFERÊNCIAS  
BECK, Ulrich. Sociedade de risco: rumo a outra modernidade. Companhia das Letras. 
São Paulo: 1986. 
DAS Veena. Vida e palavras: a violência e sua descida ao ordinário. Editora da Unifesp. 
São Paulo, 2020. 
EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. 1. ed. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca 
Nacional, 2016. 
FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação. São Paulo: 
Elefante, 2017.  
GAUCHAZH. A mulher negra é resiliente não porque ela quer, mas porque a vida a 
forjou para ser dessa forma. Entrevista, 2022. 
GIDDENS, Anthony. As consequências da modernidade. São Paulo: Unesp, 1990. 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Zahar, 2021. 
GUTTERRES, Anelise dos Santos. As diferentes formas de resistir em um contexto de 
ameaça de remoção de moradias. Ayé, 2(1): 100-121, 2020. 
HOOKS, Bell, Olhares negros: raça e representação. Elefante Editora, 2019. 
HUDSON-WEEMS, Clenora. Mulherismo Africana: uma visão geral. Disponível: 
https://insurreicaocgpp.blogspot.com/2018/06/mulherismo-africana-uma-visao-
geral.html. 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

260 A GENTE COMBINAMOS DE NÃO MORRER 

NAS PEGADAS DA HISTÓRIA. Os campos de concentração do Ceará. Youtube: 
Vídeo (13min27s). 22 de julho de 2020. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=eXpr_L5BLYc. 
PONTE JORNALISMO. Boa Esperança, a comunidade ribeirinha em Teresina (PI) 
que, há 10 anos, luta para continuar existindo. Disponível em: https://ponte.org/boa-
esperanca-a-comunidade-ribeirinha-em-teresina-pi-que-ha-10-anos-luta-para-continuar-
existindo/, 2019. 
TRAVASSOS, Lidiany Soares Mota. Uma história não contada: o campo de 
concentração para flagelados de 1915 em Fortaleza - Ceará, 2011. Disponível em: 
http://www.unicap.br/coloquiodehistoria/wp-content/uploads/2013/11/5Col-p.717-
730.pdf. 
WALLACE, Rob. Pandemia e agronegócio: doenças infecciosas, capitalismo e ciência. 
(Tradução: Allan Rodrigo de Campos Silva). Ed. Elefante. São Paulo, 2020.  
WALKER, Jeremy; COOPER, Melinda. Genealogies of resilience: From systems ecology 
to the political economy of crisis adaptation. Security Dialogue, 42(2) 143-160, 2011. 
 

https://www.youtube.com/watch?v=eXpr_L5BLYc
http://www.unicap.br/coloquiodehistoria/wp-content/uploads/2013/11/5Col-p.717-730.pdf
http://www.unicap.br/coloquiodehistoria/wp-content/uploads/2013/11/5Col-p.717-730.pdf

