
 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

212 RAÇA, GÊNERO E ANCESTRALIDADE QUILOMBOLA 

 

 

DOI: https://doi.org/10.26694/cadpetfilo.v16i31.6047 

 

 
RAÇA, GÊNERO E ANCESTRALIDADE QUILOMBOLA:  

REFLEXÕES ACERCA DAS POLÍTICAS PÚBLICAS E JUVENTUDE 
 
 

Race, gender and quilombola ancestry: reflections on public policies and youth 
 
 
 

Márcia Regina Galvão de Almeida1 
 
 
 
 

 

RESUMO 

O estudo trata da luta de mulheres quilombolas quanto à violação dos direitos básicos e garantia de 
políticas públicas. A metodologia é qualitativa, de revisão bibliográfica e pesquisa de campo. As 
análises apontam a relevância da mulher nas funções de liderança, como no Quilombo Marinheiro, 
na luta e ancestralidade local. 
Palavras-chave: Mulheres Quilombolas. Juventude Feminina. Políticas Públicas. Resistência. 
 
 

ABSTRACT 

The study deals with the struggle of quilombola women regarding the violation of basic rights and 
the guarantee of public policies. The methodology is qualitative, bibliographic review and field 
research. The analyzes point to the relevance of women in leadership roles, such as in Quilombo 
Marinheiro, in the struggle and local ancestry. 
Keywords: Quilombola Women. Female Youth. Public policy. Resistance. 
 
 
 
INTRODUÇÃO 
 

O contexto é violento e excludente, o Estado é necropolítico, e o cenário é de puro 

terror. A vida cotidiana deixou de ser normal com tamanha violência, seja urbana ou rural, 

e, com isso, as desigualdades estão todas agudizadas. Há uma população que, além de sofrer 

com essas atuais problemáticas, vem resistindo, durante séculos, às opressões estruturais 

 
1UFPI. E-mail: galvaomarcia81@gmail.com 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

213 Márcia Regina Almeida 

ocasionadas pelo racismo institucional, que atua como princípio de ação dos organismos do 

Estado colonizador: são as comunidades quilombolas-, que sempre foram colocadas à 

margem das políticas públicas do Estado brasileiro, incluindo principalmente o acesso à 

terra, à educação, à assistência social, à segurança e à saúde. 

A configuração do Estado brasileiro é fruto das contradições de classe, raça e gênero 

que conformam a estrutura da formação sócio-histórica do Brasil, portanto tanto o Estado 

como as políticas públicas são atravessados pelo racismo institucional. As populações 

quilombolas, têm sido vitimadas por esse racismo institucional e por uma desassistência em 

termos de políticas públicas que incidem no seu modo de viva e no acesso a direitos. Dessa 

forma, as mulheres quilombolas sofrem uma violência institucional com a falta de serviços 

no âmbito das políticas públicas em suas comunidades. 

Nessa perspectiva, este artigo traz considerações sobre a importância da participação 

das mulheres quilombolas na resistência e luta em seus territórios. O problema central é 

saber como as mulheres são citadas nas políticas públicas voltadas para as comunidades 

quilombolas, haja vista, a relevância da mulher na luta e na ancestralidade local, 

especialmente das mulheres jovens. 

Nesse cenário, o presente trabalho objetiva verificar as principais políticas públicas 

que trabalham a questão de gênero, com recorte para as mulheres nessas comunidades e, 

compreender a importância da mulher jovem para a luta cotidiana do Quilombo Marinheiro. 

Busca-se compreender a realidade da mulher negra da Comunidade Quilombola 

Marinheiro, objeto de pesquisa de mestrado, concluído em 2022, do Programa de Pós-

Graduação em Políticas Públicas da Universidade Federal do Piauí-(PPGPP/UFPI), em 

particular, quanto ao acesso às políticas públicas no território quilombola. Ademais, este 

artigo, justifica-se por visibilizar a luta da mulher negra e jovem quilombola. 

Assim sendo, de maneira analítica e interseccional, a realidade dessas mulheres 

oferece a compreensão de que as violências sofridas pelas mulheres negras acontecem com 

a atuação de várias avenidas identitárias em uma só ocasião. Essas intersecções, que 

relacionam gênero, classe e raça, são independentes e interdependentes e agem na vida da 

mulher negra. 

 

 

 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

214 RAÇA, GÊNERO E ANCESTRALIDADE QUILOMBOLA 

 
METODOLOGIA 

 

Para analisar a realidade da mulher negra na Comunidade Quilombola Marinheiro, 

esta pesquisa se desenvolveu a partir de um aparato metodológico qualitativo, que teve 

como principais métodos a pesquisa bibliográfica, observação direta e a análise de conteúdo 

temática, desenvolvida por Bardin (2016), que permite compreender comunicações e 

expressões do conteúdo, a fim de inferir sobre a realidade estudada. Dessa forma,“Percebe-

se que a análise de conteúdo é um conjunto de técnicas de análise de comunicações, que 

tem como objetivo ultrapassar as incertezas e enriquecer a leitura dos dados coletados” 

(MOZZATO; GRZYBOVSKI, 2011, p. 734). A entrevista foi a estratégia para a coleta de 

informações e, a análise de conteúdo, modalidade temática do método. Este trabalho é um 

recorte da dissertação de mestrado da presente pesquisadora no Quilombo Marinheiro, 

Piripiri - PI. 

 

 

RESULTADOS E DISCUSSÕES 

 

Os quilombos surgiram no Brasil desde que os primeiros negros e negras 

escravizados chegaram a este território resistindo ao regime colonial escravista, cujo 

negro/a africanos eram a principal mão de obra. Os primeiros relatos oficiais sobre a 

presença de quilombos no território brasileiro surgem em 1740 quando o Conselho 

Ultramarino Português definiu o que era Quilombo, nas palavras de Santos (2017, p. 1021), 

“alguns dos primeiros indícios de atribuição de identidade quilombola remontam a 1740, 

relacionando-se à constatação da reunião de dado número de pessoas negras rebeladas 

contra o sistema escravista”. 

Desde o período escravista até a atualidade, os Quilombos foram se reorganizando, 

redefinindo, resistindo e recriando-se de outras formas. Assim que, os modos de vida dos 

Quilombos na atualidade não são uma reprodução dos quilombos na época escravista, estes 

guardam daquela forma de resistência anterior, a ancestralidade, dinâmicas de organização 

sociocultural, mas os quilombos atualmente têem suas particularidades históricas que 

devem ser reconhecidas e respeitadas. 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

215 Márcia Regina Almeida 

Uma das primeiras políticas que tentava reconhecer as comunidades quilombolas, 

especialmente na questão do território, foi o artigo 68 das Disposições Constitucionais 

Transitórias (ADCT) da Constituição de 1988, objetivando conferir a titularidade de suas 

terras e busca por políticas públicas. Segundo Vogt (2014, p. 154), “antes de tudo, preservar 

a identidade cultural do grupo-alvo, identidade essa que estaria ameaçada de extinção na 

ausência de políticas públicas voltadas para sua preservação e perpetuação”. Todavia, 

apesar dessa prerrogativa constitucional, as comunidades quilombolas têm dificuldades de 

regularizar suas terras, pois o processo é lento e burocrático. 

Em consulta realizada, em junho de 2021, no site da Fundação Cultural Palmares, 

constava o número de 2.809 comunidades quilombolas certificados, destas, apenas 33 

possuíam a titulação, isso é, o reconhecimento definitivo e legal da posse de seus territórios 

(DUARTE; GROSSI; ALMEIDA, 2021, p. 621). 

Para Carneiro (2019), no Brasil e na América Latina, a violação colonial de mulheres 

negras e indígenas, por aristocratas brancos, e, o fenômeno da miscigenação são as raízes 

de todas as construções de nossa identidade nacional. Racismo, patriarcalismo, capitalismo 

e desigualdade de gênero que atravessam ao mesmo tempo os corpos de mulheres 

quilombolas, e que, no contexto da crise humanitária/sanitária, revelam a extrema 

agudização estrutural das desigualdades sociais impetradas pelo neoliberalismo no Estado 

necropolítico, reforçam as mazelas sociais expressas no interior das comunidades rurais 

negras. 

As mulheres negras estão no papel da cultura nacional e sua atuação, na formação 

dessa cultura é negada; a desigualdade de gênero tornou-se cada vez mais séria e a violência 

sexual contra as mulheres negras se transformou em romance (CARNEIRO, 2019). O 

patriarcado, incide sobre todas as mulheres de forma violenta, entretanto sobre as mulheres 

negras recai elementos diferenciados em relação às mulheres brancas. A fragilidade que é 

atribuída à mulher branca pela perspectiva patriarcal, como forma de controlar seu corpo e 

suas decisões, não se estende, conforme Sueli Carneiro (2019), às mulheres negras, sobre 

estas o controle ocorre de outras formas. As mulheres negras, sempre precisaram trabalhar, 

em várias funções, tais como, vendedoras, quituteiras, prostitutas e nunca foram vistas pela 

sociedade racista e patriarcal, como frágeis.. 

Nessa perspectiva, esse contingente da população, não foi reconhecido e foi 

estereotipado, em especial, pela tentativa de apagar a categoria de raça do discurso nacional 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

216 RAÇA, GÊNERO E ANCESTRALIDADE QUILOMBOLA 

da democracia racial, porque sem essa linguagem os pesquisadores não poderiam descrever 

as desigualdades raciais que abalam a vida das pessoas e comunidades negras do Brasil 

(COLLINS, BILGE, s-d). A autora ainda diz que as mulheres afro-brasileiras constituíam 

uma parcela considerável e visível do Brasil, todavia, por causa da exclusão da categoria de 

raça, as mulheres negras não existiam como segmento formal da sociedade brasileira. Pode-

se dizer que “as mulheres negras desafiaram essas interconexões históricas entre ideias de 

raça e projeto de construção de nação do Brasil como cenário de apagamento das mulheres 

afro-brasileiras” (COLLINS; BILGE, s-d, p. 16). 

Ao longo da história social do Brasil, as pessoas se opuseram ao reconhecimento da 

luta e da participação das mulheres negras em todos os setores da sociedade, principalmente 

no que se refere às mulheres do campo, pois neste espaço o processo produtivo está 

relacionado ao universo masculino. Porém, na realidade dos agricultores, as mulheres 

participam ativamente no trabalho das cooperativas, são protagonistas das lutas cotidianas, 

das atividades produtivas e domésticas (GUEDES; SALGADO, 2017). 

Nesse contexto é que trazemos as reflexões sobre a realidade das mulheres 

quilombolas, em especial, jovens mulheres do Quilombo Marinheiro, campo de pesquisa 

durante o mestrado em políticas públicas (PPGPP/UFPI), finalizado em 2022, da autora 

deste trabalho. 

A Comunidade Quilombola Marinheiro situada na zona rural de Piripiri - PI, dista a 

36 km da sede município, atualmente, é composta, aproximadamente, por 87 (oitenta e sete) 

famílias, e, com a soma de seus membros por família, chega-se a 420 (quatrocentos e vinte) 

pessoas. Em 1997, a comunidade de Marinheiro propôs um procedimento administrativo à 

Fundação Cultural Palmares, exigindo a certificação como Comunidade Remanescente 

Quilombola (CRQ), e foi emitida a certificação através do selo da fundação que reconhece 

a Comunidade Marinheiro como território quilombola. 

É nesse contexto de luta e resistência que o quilombo Marinheiro recebeu a Certidão 

de Autodefinição da Fundação Cultural Palmares (FCP) em 02 de maio de 2016, cuja 

Portaria/Palmares nº 104/2016 foi publicada no Diário Oficial da União em 20 de maio de 

2016 e lutam pela segurança do território, sua titulação, desde 1997. Após 24 anos de luta, 

a Comunidade Quilombola de Marinheiro, no dia 08 de setembro de 2021, recebeu a 

titulação coletiva de seu território por meio do Instituto de Terras do Piauí (INTERPI). 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

217 Márcia Regina Almeida 

Ressaltamos que a área do território regularizada é de 208.145 ha, o que não corresponde à 

totalidade do território reivindicado, pois existem duas áreas de uso, de nome Fazendinha e 

Olho D’agua, de grande importância para a comunidade quanto ao acesso aos recursos 

naturais como fruteiras, pastagem para os animais que criam, e que não estão 

compreendidas pela delimitação em questão. 

Na Comunidade Quilombola Marinheiro, a mulher negra também tem presença nas 

decisões políticas, sendo que a principal liderança do quilombo é uma mulher presidenta da 

Associação dos Trabalhadores(as) Rurais do Quilombo Marinheiro, bem como toda a 

diretoria é composta por mulheres quilombolas. A luta dessa comunidade, no momento 

contemporâneo, sob o espectro de uma democracia racial, é por maior visibilidade das 

demandas da população, em especial, dos serviços básicos de educação e de saúde. 

A luta das mulheres negras quilombolas se encontram nos mais variados segmentos 

da sociedade em que vivem e das relações dessa sociedade com outras comunidades e com 

o Estado brasileiro. Nesse sentido, é importante que se pense a luta da Comunidade 

Marinheiro, em especial das mulheres quilombolas por mais serviços essenciais, a partir da 

teoria da interseccionalidade e do Estado necropolítico. 

Dessa forma, uma perspectiva teórica-metodológica que permite a compreensão da 

realidade das mulheres negras, levando em consideração os vários fatores que determinam 

as violências orquestradas contra essa parcela significativa da população, é a 

interseccionalidade, criada por Kimberlé Crenshaw (KYRRILLOS, 2020). Sobre isso, 

Kyrrillos (2020, p.1) afirma: 
A interseccionalidade pode ser entendida como uma ferramenta de análise que 
consegue dar conta de mais de uma forma de opressão simultânea. Com essa 
lente, os processos discriminatórios não são compreendidos isoladamente, nem 
se propõem uma mera adição de discriminações, mas sim, abraça-se a 
complexidade dos cruzamentos dos processos discriminatórios e a partir daí se 
busca compreender as condições específicas que deles decorrem. (KYRRILLOS, 
2020, p. 1). 
 

Segundo Akotirene (2019), o conceito de interseccionalidade decorre da experiência 

e das exigências das feministas negras, que não são observadas pelo movimento feminista 

ou pelo movimento antirracista, sendo que este último concentra-se apenas nos homens 

negros. Ribeiro (2017), ao analisar o discurso de Sojourner Truth, afirma que o movimento 

feminista hegemônico iria enfrentar um grande dilema em seus cabedais teóricos-

metodológicos, no sentido de universalizar o conceito de mulher. De acordo com a autora: 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

218 RAÇA, GÊNERO E ANCESTRALIDADE QUILOMBOLA 

 
Esse debate de se perceber as várias possibilidades de ser mulher, ou seja, do 
feminismo abdicar da estrutura universal ao se falar de mulheres e levar em conta 
as outras intersecções, como raça, orientação sexual, identidade de gênero, foi 
atribuído mais fortemente à terceira onda do feminismo, sendo Judith Butler um 
dos grandes nomes. (RIBEIRO, 2017, p. 14). 

 
Nesse sentido, a interseccionalidade aparece como dispositivo metodológico e 

teórico. Incorpora o racismo, a estrutura capitalista e o modelo "cisheterpatriarcado" 

(AKOTIRENE, 2019) como “produtores de avenidas identitárias em que mulheres negras 

são repetidas vezes atingidas pelo cruzamento e sobreposição de gênero, raça e classe, 

modernos aparatos coloniais” (AKOTIRENE, 2019, p. 14). 

Isso é relevante porque todos devem estar atentos ao fato de que as experiências das 

mulheres negras, baseadas nas diferenças existentes, irão produzir diferentes tipos de 

relacionamento quando confrontadas com o racismo estrutural, o sexismo e a orientação 

sexual. Essas diferenças são marcadas pelas feministas negras como caminhos de 

identidade, em que os eixos da opressão se encontram em uma encruzilhada, criando um 

sistema de opressão interconectado. 

Kilomba (2019) argumenta que o silenciamento das pessoas negras aconteceu de 

várias maneiras, inclusive com o uso de máscaras. Esse silenciamento não permite a 

emergência cultural da população negra, que sofre, assim, com políticas segregacionistas e 

de imposição cultural e política, por muitas vezes, sendo utilizado o uso da força. 

Nessa perspectiva, ressalta-se que o movimento feminista negro brasileiro e o 

movimento feminista negro americano são constituídos por sua abordagem de identidade 

contextual. O contexto brasileiro é baseado na falsa democracia racial, enquanto o contexto 

americano é constituído pela relação de apartheid, como comenta Carneiro (2019): 

 
No Brasil e na América Latina, a violação colonial perpetrada pelos senhores 
brancos contra as mulheres negras e indígenas e a miscigenação daí resultante 
está na origem de todas as construções de nossa identidade nacional, estruturando 
o decantado mito da democracia racial latino-americana, que no Brasil chegou 
até as últimas consequências. (CARNEIRO, 2019, p. 1). 

 
Portanto, mesmo que exista diferenças contextuais, porque a interseccionalidade é 

uma ferramenta ancestral, as feministas negras tentam construir uma estrutura simbólica 

que seja compartilhada em todos os ambientes e espaços. Encruzilhadas nos permitem 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

219 Márcia Regina Almeida 

entender as trajetórias da identidade racial de maneira independente e interdependente, 

relacionadas a outras trajetórias identitárias, como gênero e patriarcado. 

Aqui, essa encruzilhada pode ser compreendida a partir da articulação de categorias 

dispostas pelas autoras, que são o gênero, a classe e a raça nas políticas públicas de saúde 

para as comunidades quilombolas. Logo, surge outro importante conceito que permite 

compreender a forma de construção dessas políticas públicas, que deixam à margem a 

sociedade quilombola, como ficará claro a seguir com o caso do Quilombo Marinheiro. 

Esse conceito tão relevante é a necropolítica, que, segundo Mbembe (2016, p. 5), é: 

“expressão máxima de soberania, concebida como o poder e a capacidade de ditar quem 

pode viver e quem deve morrer”. As políticas públicas que estão voltadas para as 

comunidades quilombolas são escassas. Isso faz com que as populações dessas localidades 

fiquem à margem dos cuidados básicos e, consequentemente, mais suscetíveis à morte. 

Nessa perspectiva, o protagonismo da mulher negra e quilombola, no Quilombo 

Marinheiro, ganha ênfase, principalmente com a performance política das mulheres da 

Associação dos Trabalhadores (as) Rurais do Quilombo Marinheiro. Segundo relato das 

líderes da comunidade, as lutas travadas pela associação, na pandemia e, atualmente, são as 

mesmas travadas historicamente contra os atores políticos do Estado do Piauí e do 

município de Piripiri, direcionadas para melhoria na oferta dos serviços de saúde, 

assistência social, educação e da regulamentação fundiária. 

A comunidade Quilombola Marinheiro, ultimamente, está contemplada apenas por 

uma escola do ensino fundamental, o que proporciona uma falta de qualificação para a 

população, em especial para a juventude quilombola, dificultando até no processo de 

reconhecimento dos indivíduos como membros de uma comunidade tradicional, atenuado 

pelo constante preconceito racial, social e econômico sofrido pela população dessa 

comunidade. 

Em tempos de pandemia, a comunidade passou por uma dificuldade extrema com 

relação à testagem e a tratamento que deveriam ser realizados as pessoas com sintomas da 

covid-19. Isso aconteceu devido à falta de uma unidade básica de saúde na comunidade, 

que só consegue acesso aos serviços de saúde, nas cidades de Capitão de Campos e na sede 

em Piripiri, ambas no Estado do Piauí. No ano de 2022, a prefeitura de Piripiri - PI, 

implementou no quilombo atendimento médico onde a comunidade seria atendida de quinze 

em quinze dias, todavia, essa frequência do médico no quilombo não perdurou por muito 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

220 RAÇA, GÊNERO E ANCESTRALIDADE QUILOMBOLA 

tempo. Hoje, de acordo com os quilombolas, o médico vem ao Marinheiro de forma 

esporádica, não suprindo as necessidades das famílias. 

Outro ponto importante que merece atenção de todos, conforme a fala das mulheres 

do quilombo, a principal luta travada pela Comunidade Marinheiro é com relação à questão 

fundiária, haja vista que, na atualidade, a organização das comunidades quilombolas 

remanescentes “dá-se mediante necessidade de defesa do território frente a pressões pela 

inserção na lógica das sociedades urbano-industriais, marcadas por impactos 

socioambientais permeados por injustiça ambiental” (SANTOS, 2017, p. 1). Uma dessas 

injustiças ambientais foi à apropriação por parte de pessoas externas aos documentos 

realizados no levantamento sobre a identidade étnica e sobre a parte fundiária do território 

pertencente à Comunidade Marinheiro. O que demonstra que a necropolítica do Estado 

brasileiro em seus vários níveis, atua na resseção dos direitos das populações tradicionais. 

As mulheres negras quilombolas são pouco citadas nas políticas públicas voltadas 

para as comunidades quilombolas, o que vai de contrário a importância das mulheres na 

ancestralidade e resistência dessas comunidades no enfrentamento diário ao 

desenvolvimento e expansão capitalista, especialmente do agronegócio. Soares (2021, p. 

523) afirma que o cotidiano de resistência e lutas das comunidades quilombolas é feita por 

mulheres que “tecem, noite e dia, espaços coletivos onde depositam força, conhecimento, 

sabedoria e tecnologias diversas que rompem em momento oportuno, na forma de luta 

comunitária, coletiva e transgressora”. 

Para Duarte, Grossi e Almeida (2021), demonstram que as lutas e resistências das 

mulheres quilombolas avançam cada vez mais na dimensão política da vida, da luta política, 

especialmente pela perspectiva diferente sobre o afeto, que está ligado ao ser quilombola, 

ou seja, a identidade e pertencimento passado entre gerações. Essa ancestralidade é 

relevante, pois, para as autoras, a referência aos antepassados/as no cotidiano, se dar pelo 

rememoramento da dimensão política, social, cultural, econômica, civil e afetiva em ser 

quilombola. 

A Política Nacional de Promoção da Igualdade Racial tem algumas ações que são 

direcionadas às mulheres, a primeira é o incentivo ao protagonismo da juventude 

quilombola e ações de empoderamento da mulher, especificamente para a atuação no 

mercado de trabalho. 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

221 Márcia Regina Almeida 

Já, a Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades 

Tradicionais no art. 3º parágrafo XII apresenta como objetivo: “implementar e fortalecer 

programas e ações voltados às relações de gênero nos povos e comunidades tradicionais, 

assegurando a visão e a participação feminina nas ações governamentais, valorizando a 

importância histórica das mulheres e sua liderança ética e social” (BRASIL, 2007, p, 4). 

Essa política demonstra que as mulheres agem como lideranças políticas em suas 

comunidades e, que, o fortalecimento dessas ações pode melhorar a luta e resistência dos 

quilombos. 

As mulheres do Quilombo Marinheiro de Piripiri - Piauí, tem participações 

importantes dentro da comunidade, pois, são fortes pilares da economia, por atuarem na 

agricultura e na pecuária, que são dois eixos econômicos da comunidade quilombola. 

Atuam ainda dentro da Política, sendo que a Associação dos trabalhadores/as da 

Comunidade Quilombola Marinheiro tendo à frente mulheres quilombolas, sejam jovens, 

adultas e idosas cada dia se organiza e se fortalece. Ainda são importantes na religiosidade 

local, que é o Terecô, religião de matriz africana com forte tendência matrilinear, com 

terreiros comandados por mães de santo. 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS  
 

Este trabalho se propôs a compreender as principais políticas públicas que trabalham 

a questão de gênero, com recorte para as mulheres nessas comunidades e, compreender a 

importância da mulher jovem para a luta cotidiana do Quilombo Marinheiro. 

Na imersão da literatura, observou-se que as comunidades negras e, em especial, as 

mulheres negras, foram invisibilizadas pelo Estado brasileiro, que por meio da democracia 

racial, não permitiu a compreensão da realidade desses segmentos sociais, principalmente 

porque o Brasil se constitui como uma sociedade escravocrata, racista e patriarcal. Todavia, 

percebe-se que a realidade de cada comunidade é singular, em que, mesmo com o sistema 

econômico rural sendo pautada na atividade masculina, na comunidade Quilombola 

Marinheiro, o protagonismo da mulher negra salta aos olhos na atuação política das líderes 

e demais membros da associação. Que, como líderes comunitárias, incentivam e organizam 

os membros da comunidade a lutarem por seus direitos e superarem os preconceitos e as 

dificuldades encontradas, principalmente, quanto ao acesso aos serviços de saúde, 

assistência social, educação e da regulamentação fundiária de toda a área considerada 



 

 

CADERNOS PET, V. 16 , N. 31                                                                             ISSN: 2176-5880 
 

222 RAÇA, GÊNERO E ANCESTRALIDADE QUILOMBOLA 

ancestral pela comunidade. Para os quilombolas do Marinheiro, a pandemia da Covid-19 

foi sinônimo de abandono, racismo e necropolítica. 

Ressalta-se a resistência dessas mulheres e a situação do acesso às políticas públicas 

da mulher negra quilombola, a partir do olhar interseccional. Nessa perspectiva, pode-se 

observar que as violências sofridas pelas mulheres negras extrapolam as regras legislativas 

que garantem seus direitos e estão dentro de um processo de invisibilização da comunidade 

negra e das inúmeras violências sofridas por essas mulheres, que, no caso, não têm acesso 

aos serviços básicos. 

Mesmo com a regularização das terras do território quilombola Marinheiro, nota-se 

que ainda existe poucas políticas públicas que assegurem os direitos básicos a essa 

comunidade, como o direito a educação, a saúde e tantos outros direitos não assegurados. 

Isso demonstra que o Estado brasileiro ainda marginaliza essas comunidades e, mesmo que 

existam leis que obriguem a ação de agentes do Estado para essa finalidade, de dar plenos 

direitos a essas comunidades, a ação política de governos, especialmente de direita, não 

atende às demandas dessa população. 

Destaca-se também, que a resistência das mulheres da Comunidade Quilombola 

Marinheiro já as colocou em postos de destaque em suas comunidades, onde atuaram como 

líderes políticas nas reivindicações públicas. Entretanto, o acesso às políticas públicas 

básicas ainda lhes é negado pelo Estado, o que se constitui como desrespeito e violência à 

dignidade da pessoa humana, na negação de seus direitos constitucionalmente garantidos. 

 Por fim, observou-se que os direitos das comunidades quilombolas começaram a 

ser estabelecidos a partir da promulgação da Constituição Federal/88. As mulheres são 

pontos centrais nas lutas das comunidades quilombolas, devido a sua atuação no cotidiano 

dessas comunidades, como fica claro no Quilombo Marinheiro, onde as mulheres têm 

funções de liderança em várias dimensões da vida social. Portanto, é importante que as 

mulheres tenham destaque nas políticas públicas, especialmente para a formação das 

mulheres jovens na comunidade, para que rompam com o racismo que existe para com as 

juventudes e a população quilombola de modo geral. 

 

 
 
 



 

   

CADERNOS PET, V. 16, N. 31                                                                              ISSN: 2176-5880  

223 Márcia Regina Almeida 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Márcia Regina G. de. TERRITÓRIO, ANCESTRALIDADE E 
TITULAÇÃO: o caso da Comunidade Quilombola Marinheiro de Piripiri-PI. 
Dissertação (mestrado em políticas públicas)-Programa de Pós-Graduação em Políticas 
Públicas/Universidade Federal do Piauí. Teresina, p.227.2022. 
AKOTIRENE, C. Interseccionalidade. Feminismos Plurais, São Paulo, 2019. 
BARDIN, L. Análise de Conteúdo. Edições 70, 2016. 
BILGE, S; COLLINS, P. O Movimento das Mulheres Negras no Brasil IN MTUR. 
Introdução ao Pensamento Feminista Negro. São Paulo, [s-d]. 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil, Brasília-DF, 1988. 
BRASIL, Política Nacional de Promoção da Igualdade Racial. Brasília, 2003. 
BRASIL, Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades 
Tradicionais. Brasília, 2007. 
CARNEIRO, S. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a 
partir de uma perspectiva de gênero. In: HOLLANDA, H. B. (org). Pensamento feminista: 
conceitos fundamentais, Rio de Janeiro, Bazar do Tempo, 2019. 
DUARTE, Joana; GROSSI, Patrícia; ALMEIDA, Eliane. Luta pelo território: as 
experiências sociais das mulheres quilombolas no âmbito das políticas públicas. Revista de 
Políticas Públicas, 2021. 
GUEDES, A; SALGADO, M. Mulheres Quilombolas: Breves considerações sobre 
gênero, raça e geração no Quilombo de Santa Rita da Barreira. Fortaleza - CE, 2017. 
KILOMBA, G. Memórias da Plantação: episódios de racismo cotidiano. (J. Oliveira, 
Trad.). Cobogó, 2019. 
KYRRILLOS, G. M. Uma análise crítica sobre os antecedentes da interseccionalidade. In: 
Revista Estudos Feministas, 2020, disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ref/a/zbRMRDkHJtkTsRzPzWTH4Zj/?lang=pt, acesso em: 5 mar. 
2023. 
MBEMBE, M. Biopoder e soberania: estado de exceção, política da morte. Arte & 
Ensaios, 2016. 
MOZZATO, A. R.; GRZYBOVSKI, D. Análise de Conteúdo como Técnica de Análise de 
Dados Qualitativos no Campo da Administração: Potencial e Desafios. RAC, Curitiba, v. 
15, n. 4, p. 731-747, jul./ago. 2011. 
RIBEIRO, D. O que é lugar de fala? Feminismos Plurais, Letramento. Belo Horizonte- 
MG, 2017. 
SANTOS, A. Protagonismo Político das Mulheres Quilombolas e violência de gênero. 
Seminário Internacional Fazendo Gênero (Anais Eletrônicos), Florianópolis, 2017. 
SOARES, Maria. Territórios insurgentes: a tecitura das lutas e das resistências de mulheres 
quilombolas. Revista Katálysis., Florianópolis, v.24, n. 3, p. 522-531, set./dez. 2021. 
VOGT, Gabriel. O artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT) 
como instrumento de reparação: território, identidade e políticas de reconhecimento. 
Revista O Social em Questão - Ano XVII - nº 32 - 2014. 
 
 

 

https://www.scielo.br/j/ref/a/zbRMRDkHJtkTsRzPzWTH4Zj/?lang=pt

