
Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

81 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

http://dx.doi.org/ 10.26694/pensando.v1 6i39.6998 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons  

https://creativecommons.org/licenses/by -nc/4.0 

 

 
 

DISCURSO E DISSENSO:  

LYOTARD E RANCIÈRE COMO CRÍTICOS DE HABERMAS  

 
Discourse and Dissensus:  

Lyotard and Rancière as Critics of Habermas  

 
 

Italo Alves  

Loyola University  
 

 

 

Resumo : O artigo analisa as críticas de Jean -François Lyotard e Jacques Rancière ao modelo de fundamentação 

da normatividade proposto por Jürgen Habermas. A partir da distinção entre modelos morais e éticos na filosofia 

política, argumenta -se que o procedimento discursivo habermasiano, embora ofereça critérios importantes de 

validação normativa, é limitado ao lidar com a multiplicidade de formas de expressão presentes na interação 

social. Lyotard introduz o conceito de “diferendo”, sustentando a incomensurabilida de entre diferentes regimes 

de linguagem, enquanto Rancière enfatiza a importância do “dissenso” como forma de reivindicação política que 

desafia as condições de acesso ao procedimento discursivo. O artigo sugere que uma teoria da normatividade 

social deve  considerar não apenas os mecanismos discursivos de validação, mas também as disputas pré -

discursivas sobre a capacidade de participação política e as práticas estéticas que as constituem. Propõe -se uma 

reavaliação da teoria habermasiana à luz das contribu ições de Lyotard e Rancière, expandindo a análise da 

normatividade para incluir formas de expressão e disputa que precedem ou escapam ao discurso racional.  

 

Palavras -chave : Consenso; Dissenso; Normatividade  

 

Abstract : This article analyzes Jean -François Lyotard’s and Jacques Rancière’s critiques of Jürgen Habermas’s 

model of normative grounding. Building on the distinction between moral and ethical models in political 

philosophy, it argues that while Habermas’s discur sive procedure offers important criteria for normative 

validation, it is limited when addressing the multiplicity of forms of expression in social interaction. Lyotard 

introduces the concept of “différend” to highlight the incommensurability betwee n different language regimes, 

while Rancière emphasizes “dissensus” as a form of political claim -making that challenges the conditions of 

access to discursive procedures. The article suggests that an adequate theory of social normativity must consider 

not only discursive mechanisms of validation, but also pre -discursive struggles over the capacity for political 

participation and the aesthetic practices that constitute them. It proposes a reassessment of Habermas’s theory 

in light of Lyotard’s and Rancière’s  contributions, expanding the analysis of normativity to include forms of 

expression and contestation that precede or escape rational discourse.  

 

Keywords : Consensus; Dissensus; Normativity  

 

 

 

 

  



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

82 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

1.  Introdução  
 

A filosofia política pode ser dividida entre dois modelos de compreensão do 

processo de elaboração e identificação da normatividade. De um lado está o modelo 

“moral”; de outro, o “ético”. No primeiro grupo estão aquelas abordagens que buscam um 

núcleo mora l mais ou menos rígido passível de acordo por uma maioria. O modelo, porém, 

costuma lidar com certa dificuldade com a divergência e os extremismos, de modo que o 

núcleo passível de consenso possa se tornar demasiado restrito e abstrato. Estão neste 

grupo a bordagens como a de Rawls e Habermas, que buscam princípios morais 

universalizáveis que possam ser objeto de algum tipo de acordo racional. No segundo 

grupo estão abordagens que buscam resolver o problema apostando na defesa de formas 

de vida particulares capazes de avançar ideais emancipatórios ou democráticos. Para este 

modelo, a dificuldade está em lidar com o imperativo político da necessária convivência 

entre diferenças, o que pode impossibilitar a formação de um “nós” democrático. Neste 

grupo, estão a bordagens como as de Adorno ou Foucault, que privilegiam a 

particularidade de formas de vida determinadas em detrimento de princípios morais 

universais. Em outras palavras, para os modelos morais, a dificuldade está na 

particularidade; para os modelos étic os, na universalidade.  

Levando em conta essa distinção analítica que propomos, nosso objetivo é analisar 

criticamente o papel do “consenso” na formação de normatividade, particularmente 

através do exame das contribuições de Jean -François Lyotard e Jacques Rancière ao debate 

sobr e os limites do modelo habermasiano. O artigo se estrutura em três momentos 

principais. Primeiro, examinamos a filosofia moral de Habermas e sua fundamentação 

normativa baseada no consenso e no discurso. Para Habermas, sujeitos em interação 

discursiva, ao utilizarem a linguagem em sua função comunicativa, fazem pressuposições 

transcendentais das quais se deduz que a interação discursiva seja orientada ao consenso. 

Esse modelo fundamenta a instituição social da esfera pública nas democracias liberais 

moderna s, articulando a ideia de uma justificação normativa pelo consenso com uma 

esfera pública de fins políticos e normativos.  

Em seguida, analisamos as críticas levantadas por Lyotard e Rancière quanto à 

obtenção e validade de um sistema normativo baseado no consenso. Lyotard introduz o 

conceito de “diferendo” para destacar a incomensurabilidade entre diferentes regimes de 

lingua gem, enquanto Rancière desenvolve a noção de “dissenso” como forma de 

reivindicação política que desafia a exclusão de vozes não reconhecidas. Para estes 

autores, que identificamos ao modelo “ético” de filosofia política, o consenso não encerra 

toda capaci dade normativa de contextos políticos de formação ou justificação normativa. 

O artigo propõe uma reavaliação da teoria habermasiana que incorpore as contribuições 

de Lyotard e Rancière, argumentando que a normatividade social deve considerar não 

apenas o d iscurso e o consenso, mas também práticas não discursivas e estéticas. Assim, 

sugerimos com amparo nos autores franceses que o “dissenso” possui também certa 

capacidade normativa, expandindo o escopo da normatividade para incluir formas de 

expressão que vã o além do discurso racional.  

2. Habermas: discurso, consenso, normatividade  
 

Nesta seção, apresentamos a noção habermasiana de normatividade como 

resultado de engajamento político conducente ao consenso. Na primeira seção, 

apresentamos a tese moral de Habermas a respeito do princípio de universalização, ou 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

83 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

Princípio U, e buscamos demonstrar como o princípio tem o consenso como fim ou 

consequência de sua aplicação. Na segunda seção, apresentamos a teoria habermasiana 

da esfera pública e argumentamos que o consenso exigido por U tem na esfera pública seu 

lugar  de efetivação concreta. O artigo culmina em uma formulação mínima que resume os 

elementos centrais no projeto habermasiano e que será objeto de crítica nos capítulos 

subsequentes: (a) pessoas privadas reunidas em um público/afetadas pela observância 

geral  da aplicação de uma norma hipotética (b) chegam a um acordo/consenso (c) por 

meio de discursos.  

2.1. Consenso  
 

A modernidade trouxe consigo restrições argumentativas para teorias morais. Se 

antes regras de ação podiam ser justificadas por revelação ou providência divina, com a 

revolução copernicana de Kant, no que diz respeito à filosofia moral, a razão tornou -se o  

fulcro da normatividade moral, e novos critérios de justificação passaram a ser 

introduzidos e exigidos de qualquer teoria que buscasse dar uma resposta para a pergunta 

“como devemos agir?”. Kant busca estabelecer, então, fundamentos a priori  para a ação,  

afastados de interesses, vontades particulares e problemas concretos. Pela primeira vez 

buscava -se estabelecer princípios de ação que fossem despreocupados com situações 

particulares, fins últimos ou contextos específicos.  

A proposta habermasiana de justificação de normas morais parte deste ponto. 

Habermas entende que a intuição de Kant a respeito da universalização de máximas como 

forma de torná -las representação de uma vontade geral está fundamentalmente correta. 

A justifi cação de regras de ação, afinal, deve ser o produto de uma vontade objetiva, 

supraindividual. A discordância em relação a Kant surge quanto à forma de se atingir essa 

universalização. Habermas entende que Kant se vale de um experimento do pensamento, 

o que  torna o procedimento, por definição, individualista, e, como consequência, coloca a 

perspectiva da pessoa que se vale da fórmula de universalização em vantagem em relação 

a todas as outras pessoas possivelmente afetadas pela regra. Isto é, se o imperativo  

categórico exige que minha ação seja balizada por uma máxima que eu  possa querer que 

se torne lei universal, isso significa que a única pessoa envolvida na testagem da minha 

máxima sou eu. A verdadeira universalização, por outro lado, requereria que todos  os 

afetados ou possivelmente afetados pela aplicação de uma determinada norma adotassem 

a posição de todos os outros e considerem seus interesses. Não apenas universal, a 

justificação de normas deve também ser intersubjetiva. A “verdadeira imparcialidade” , diz 

Habermas,  

pertence apenas àquele ponto de vista a partir do qual pode -se 
generalizar precisamente aquelas normas que podem contar com 
assentimento universal porque evidentemente incorporam um interesse 
comum a todos os afetados. São essas normas que merecem 
reconhec imento intersubjetivo. 1 

Buscando responder a esse problema, Habermas introduz um princípio de acordo 

com o qual normas podem então ser avaliadas e validadas à medida que preenchem a 

necessidade de justificação intersubjetiva. Ele o chama de Princípio U. De acordo com 

Habermas, no rmas são válidas se:  

 
1 HABERMAS, Jürgen, Moral Consciousness and Communicative Action , Cambridge: MIT Press, 1990, p.  65. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

84 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

(U) Todos os afetados podem aceitar as consequências e efeitos colaterais 
[side effects ] que se pode antecipar ter sua observância geral para a 
satisfação dos interesses de todos (e essas consequências são preferíveis 
àquelas de possibilidades alternativas de regulação). 2 

O Princípio U é um artifício transcendental -pragmático desenhado de modo a se 

evitar a aplicação monológica do princípio kantiano de universalização. A intuição 

original de Kant, de que normas de ação são justificadas na medida em que são 

universalizáveis,  é mantida, e neste sentido o princípio é transcendental. A mudança aqui 

é de procedimento. Não mais um experimento do pensamento, o procedimento agora deve 

levar em conta a posição de sujeitos reais engajados em ação comunicativa, e neste sentido 

o princí pio é pragmático. Muito embora U não nos ofereça um procedimento detalhado, 

apresenta as linhas gerais de como uma norma de ação pode ser considerada correta ou, 

na terminologia habermasiana, válida: uma norma hipotética deve ser considerada; devem 

ser lev ados em conta as consequências e efeitos colaterais de sua aplicação, bem como a 

existência de sujeitos afetados por ela; prevendo a observância geral da norma hipotética, 

todos os sujeitos afetados devem considerar os interesses de todos os demais; se as 

consequências forem, ao mesmo tempo, preferíveis às consequências de possibilidades 

alternativas de regulação e aceitas por todos os envolvidos, a norma é válida.  

O Princípio U se difere, neste respeito, de outros princípios de universalização 

também influenciados pelo (ou, neste caso, diretamente baseados no) imperativo 

categórico de Kant, como a ideia da posição original de John Rawls. 3 Para Rawls, qualquer 

pessoa racional e razoável é capaz de determinar se sujeitos igualmente racionais e 

razoáveis, em uma posição original hipotética, concordariam a respeito de dada série de 

princípios de justiça a serem aplicados à estrutura básica da sociedade da qual fariam 

parte, desconhecendo suas posições sociais específicas. É por isso que, para Habermas, o 

procedimento de Rawls é ainda monológico, e cai na mesma crítica feita contra Kant: falha 

em ser pragmático. O sujeito que aplica o experiment o do pensamento põe -se em uma 

posição de vantagem em relação a todos os outros afetados pelo princípio sob escrutínio, 

e portanto não se obtém uma verdadeira universalização. Quem aplica o procedimento de 

universalização de Rawls é qualquer pessoa  racional  e razoável, e não sujeitos reais em um 

contexto argumentativo prático. Daí a necessidade de U. McCarthy resume a inovação de 

Habermas na sua reformulação própria do imperativo categórico:  

Em vez de considerar válida toda máxima que posso querer que seja uma 
lei universal, devo submeter minha máxima a todos os outros para fins 
de testar discursivamente sua pretensão de validade. A ênfase muda de o 
que cada um pode querer, sem contradição, qu e seja lei universal, para o 
que todos podem querer de acordo com uma norma universal. 4 

Habermas está informado pela teoria dos performativos de Austin, que distingue 

atos ilocucionários entre constatativos e performativos – estes, através de sua própria 

ilocução, capazes não apenas de descrever coisas no mundo, mas de realizar  coisas. 5 A 

partir disso, entende que, numa situação de engajamento comunicativo, podemos 

distinguir dois tipos de afirmação ou reivindicação. De um lado, afirmações assertóricas, 

que são usadas em discurso constatativo, relacionam -se com fatos e dizem respeito a 

 
2 Ibid . 
3 RAWLS, John, A Theory of Justice: Revised Edition , Cambridge: Belknap Press, Harvard University Press, 
1999. 
4 MCCARTHY, Thomas, The Critical Theory of Jurgen Habermas , Cambridge: MIT Press, 1978, p.  326. 
5 Ver AUSTIN, J.L., How To Do Things With Words , New York: Oxford University Press, 1970.  



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

85 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

reivindicações de verdade. De outro, afirmações normativas, usadas em discursos 

regulativos e que dizem respeito a reivindicações de validade normativa. Reivindicações 

de validade normativa, segundo Habermas, estão intimamente relacionadas com a 

realidade social. E sujeitos em interação comunicativa, ao “coordenarem seus planos de 

ação consensualmente, com o acordo atingido em qualquer ponto sendo avaliado em 

termos do reconhecimento intersubjetivo de reivindicações de validade,” estão 

automaticamente fazen do reivindicações de validade normativa (de verdade, correção e 

veracidade). 6 Em suma, o argumento de Habermas, neste momento, baseia -se na ideia de 

que, através de atos de fala em situação de engajamento comunicativo, sujeitos 

apresentam demandas normativas implícitas. É dessa posição transcendental de 

reivindicações normativas qu e Habermas deduz a necessidade de universalização de 

normas de ação através de sua testagem num contexto comunicativo, portanto 

necessariamente intersubjetivo.  

O Princípio U, ao estabelecer um mecanismo de verificação da universalização de 

regras morais, evita uma aplicação monológica de regras de ação. A forma própria em que 

essa universalização se dará, entretanto, está no âmbito do que Habermas chama de 

princí pio da ética do discurso, ou Princípio D, que é introduzido logo em seguida. Segundo 

D, “Somente podem reivindicar validade as normas aprovadas (ou passíveis de aprovação) 

por todos afetados em sua capacidade como participantes de um discurso  prático”. 7 

Quando entramos no âmbito da argumentação propriamente moral, passamos a falar, 

segundo Habermas, de um tipo de interação propriamente discursiva. Discurso é um tipo 

específico de ação comunicativa, cuja particularidade é a reflexividade. Através do 

discu rso, participantes supõem a possibilidade de atingir -se consenso. Esse consenso não 

se refere necessariamente ao conteúdo das normas em disputa, mas ao menos à 

legitimidade do debate racional como forma apropriada de determinar a validade 

normativa. A argu mentação moral teria como fim esse atingimento ou restituição de um 

consenso original que tenha sido perdido ou quebrado. Ela “serve para resolver conflitos 

de ação por meios consensuais ”.8 

O Princípio D teria, portanto, a função de determinar o procedimento através do 

qual o princípio de universalização U deve ser levado a cabo. E esse procedimento é o 

engajamento em um tipo específico de comunicação: o discurso. O campo semântico com 

o qual  estamos lidando aqui é o do discurso e do consenso. Através do discurso, um tipo 

reflexivo de ação comunicativa, sujeitos buscariam resolver conflitos de ação tendo como 

fim a restituição de um consenso originário. Esse fim consensual é dado por uma 

justi ficação transcendental: trata -se de uma pressuposição implícita no uso comunicativo 

da linguagem.  

A diferença entre U e D é sutil e controversa. Segundo Abizadeh, 9 U é responsável 

por determinar no que consiste a validade normativa – o assentimento, por todos afetados 

pela aplicação de uma norma, das consequências possíveis de sua observância geral. D, 

por outro lado, é responsável por informar o procedimento atravé s do qual essa validade 

normativa deve ser encontrada – a testagem prática através da aprovação de participantes 

em interação discursiva. D nos interessa aqui principalmente porque responde de forma 

principiológica e normativa a mesma pergunta que a teoria  habermasiana da esfera 

 
6 HABERMAS, Moral Consciousness and Communicative Action , p. 58. 
7 Ibid ., p. 66, grifo nosso.  
8 Ibid ., p. 67, grifo nosso.  
9 ABIZADEH, Arash, In Defence of the Universalization Principle in Discourse Ethics, The Philosophical 
Forum , v. 36, n. 2, p. 193–211, 2005, p. 200. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

86 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

pública responde de forma histórica e descritiva. O procedimento de testagem de 

universalização de regras de ação toma a forma de um engajamento discursivo. E esse 

engajamento discursivo se manifesta historicamente na instituição da esfera pública. 

Falarem os dela a seguir.  

Seyla Benhabib, diferentemente de Abizadeh, entende que a diferença entre U e D 

é que o primeiro apenas insere o elemento consequencialista à formulação do segundo. 

Isto é, U, enquanto critério de validade para normas de ação, importa -se 

fundamentalmente c om o resultado do processo argumentativo no qual é verificado. O 

que deve ser aceito por todos os afetados pela norma sob escrutínio, diz o princípio, são 

as consequências e efeitos colaterais antecipáveis da aplicação da norma. U sustenta -se 

sobre o acord o factual, de sujeitos em interação discursiva, sobre um conteúdo moral 

determinado. A consequência principal de U, seu principal elemento de distinção, segundo 

Benhabib, é o de “garantir o consenso”. 10 A autora, que concorda com Habermas até aqui, 

enxerga nesta orientação principiológica ao consenso um elemento problemático. O 

problema de teorias do consenso, segundo ela, “é tão velho quanto o dito de Rousseau: ‘ On 

les forcera d’être libre ’. O consenso, sozinho, não pode servir de critério para nada; nem 

para verdade, nem para validade moral”. 11 

Benhabib entende que a demanda universalista de Kant, apresentada como 

consenso discursivo em Habermas, é útil para pensarmos alguns casos de justificação 

normativa, mas não todos. São dados dois exemplos ilustrativos. Por um lado, e como 

ponto positivo, o  consenso pode ter potencial crítico e reflexivo em relação a práticas ou 

estruturas sociais já cristalizadas ou reificadas. Poderíamos imaginar, por exemplo, que 

nem todos os sujeitos engajados discursivamente na nossa esfera pública contemporânea 

consent iriam com a existência da propriedade privada, o que a tornaria inválida como 

norma social e abriria espaço para pensarmos configurações e arranjos alternativos da 

relação pessoa –coisa. Por outro lado, como ponto negativo, poderíamos imaginar que 

estivesse  em questão a norma moral de não causar sofrimento desnecessário a outra 

pessoa, e que, entre os sujeitos engajados na discussão, houvesse masoquistas, que buscam 

precisamente a aflição de sofrimento desnecessário a outra pessoa. Isso invalidaria a regra 

moral, já que não seriam mais todos  os indivíduos que poderiam consentir com ela, mas 

somente alguns? “O que parece ser a virtude de U no exemplo da propriedade, isto é, sua 

indeterminação, é sua fraqueza no segundo caso”. 12 

A alternativa apresentada por Benhabib é a adoção do consenso como critério 

exclusivamente procedimental, não substancial, nem consequencialista. 13. O fulcro da 

crítica de Benhabib é a distinção kantiana entre deveres negativos e positivos. Segundo a 

autora, a ética comunicativa de Habermas passa ao largo dessa distinção. O Princípio U 

insere um elemento consequencialista, caindo, com isso, no proble ma da tematização de 

deveres positivos, de questões substanciais sobre a vida boa. Por esse motivo, deve ser 

abandonado em prol do Princípio D. Enquanto Habermas privilegiaria o consenso como 

resultado, Benhabib pensa -o como tematização progressiva de acor dos parciais, ou seja, 

como procedimento . A ideia de universalização passa do resultado da discussão moral 

para a discussão em si, dizendo respeito às próprias condições de engajamento discursivo.  

 
10 BENHABIB, Seyla, Situating the Self: Gender, Community and Postmodernism in Contemporary Ethics , 
Cambridge: Polity Press, 1992, p.  47. 
11 Ibid . 
12 Ibid ., p. 45. 
13 Ibid ., p. 47. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

87 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

A questão, porém, é controversa. Maeve Cooke entende que a proposta de 

Benhabib de uma ética comunicativa sem o consenso consequencialista de U é 

problemática, pois atentaria contra uma das premissas centrais da teoria habermasiana: 

o cognitivismo ético – a ideia de que há verdades morais que podemos conhecer. Segundo 

Cooke,  

Podemos cortar a ligação interna afirmada por Habermas entre justiça e 
consenso apenas se abandonarmos a pretensão de percepção moral da 
qual se vale [sua] teoria. A tentativa de elaborar um modelo dialógico de 
ética que mantenha o entendimento universalis ta de justiça de Habermas 
enquanto abandona a ideia de justiça como consenso obtido 
discursivamente só terá sucesso se abandonar a ideia de verdade moral; 
o custo é um enfraquecimento considerável de seu poder cognitivo. 14 

Além disso, o foco no consenso enquanto procedimento, não como resultado, 

implicaria uma perda considerável no potencial crítico de uma teoria discursiva da 

normatividade. Enquanto Habermas nos forneceria condições de criticar, ao mesmo 

tempo, a forma em q ue é feita uma decisão em matéria moral e os fundamentos sobre os 

quais ela se baseia, a alternativa de Benhabib seria capaz apenas da primeira. “O preço 

pago [por Benhabib] é um agnosticismo em relação à validade dos fundamentos sobre os 

quais reivindicaç ões morais são assentadas, e um enfraquecimento subsequente do poder 

crítico da teoria, já que ela não é mais capaz de dizer coisa alguma a respeito da validade 

do conhecimento incorporado pelas normas e princípios morais”. 15 

A forma como Cooke aborda o consenso em Habermas é tomando -o como 

elemento com múltiplas significações, aparecendo principalmente sob duas formas. A 

primeira é a acepção de consenso como “idealização forte que é pressuposição necessária 

da prática linguíst ica cotidiana” – a ideia de que, se algo é válido, todos devem concordar 

que esse algo é válido. Tal aplicação se daria a toda forma de argumentação. A segunda é 

a ideia de consenso como “idealização forte que é pressuposição necessária da 

argumentação”. E sta, por sua vez, é a ideia de que, se algo é válido, todos devem concordar 

que esse algo é válido para todos . Aplica -se apenas a algumas formas de argumentação, 

notadamente a moral, e obviamente levanta controvérsias. 16 

Habermas não está dizendo que consenso sempre é possível a respeito de questões 

envolvendo normas de ação. Está dizendo, porém, que a discussão sobre regras de ação 

envolve pressuposições transcendentais, e que entre essas pressuposições 

transcendentais es tá a ideia de que discussões sobre normas de ação possuem em si a 

possibilidade de consenso – de que, dado tempo suficiente, eventualmente os sujeitos da 

discussão chegariam a um acordo. Mas ao mesmo tempo que Habermas lança a sujeitos 

reais em interação d iscursiva a tarefa de justificar normas de ação, o fulcro justificativo 

permanece um argumento transcendental. Aqui surge uma tensão: de um lado, dois 

princípios que convergem na sua prescrição de uma justificação propriamente prática -

política ; de outro, um fundamento superior que resta num plano teórico -linguístico . Pelo 

menos três questões surgem deste ponto – sobre a necessidade, sobre a utilidade e sobre 

o registro do consenso num tal projeto de fundamentação normativa.  

 
14 COOKE, Maeve, Habermas and Consensus, European Journal of Philosophy , v. 1, n. 3, p. 247–267, 1993, 
p. 259. 
15 Ibid ., p. 261. 
16 Ibid ., p. 250. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

88 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

A primeira, ventilada por Cooke: o consenso é necessário ?17 Qual a necessidade do 

consenso numa teoria de validação normativa? É possível argumentar em defesa de uma 

teoria comunicativa da moralidade sem nos valermos do consenso como objetivo central? 

O que seria de uma interação discursiva que tematizasse normas de ação se 

abandonássemos a ideia de uma busca transcendental pelo consenso? A segunda: o 

consenso é útil ? O modelo de justificação de Habermas exige que todas  as pessoas 

acordem sobre a norma. Considerando, porém, um regime político radicalmente 

pluralista, em que pessoas discordam não apenas sobre fins substanciais e concepções de 

vida boa, mas sobre modos de engajamento discursivo – ou discordam mesmo de form a 

não predicativa – o consenso, se possível, não teria um escopo muito reduzido, e portanto 

de po uca ou nenhuma utilidade numa teoria de fundamentação da normatividade social? 

E a terceira: em qual registro  se situaria o consenso? Se, após análise das duas questões 

anteriores, ainda assim julgarmos necessário  e útil  para uma teoria de fundamentação da 

normatividade social um apelo ao consenso, é lícito pensarmos tratar -se o consenso de 

uma questão própria de outro registro, ou modo de argumentação, que não o 

transcendental? Seria possível tratarmos a possibilidade de  consenso como questão 

prática, isto  é, a ser verificada historicamente e em contextos determinados?  

As questões postas progridem num movimento de apresentação de limitações da 

teoria habermasiana, e ao mesmo tempo pressupõem e dão ensejo a críticas externas, ou 

indiretas. Essas críticas serão explicitadas e discutidas nas seções seguintes. Por ora, na 

pr óxima seção, cabe apresentar a teoria de Habermas sobre a esfera pública e incorporar 

nela as questões aqui levantadas, trazendo -as do registro da teoria moral para o da teoria 

política. No final da segunda seção, as questões serão novamente levantadas, ma s naquele 

momento levarão em conta as novas categorias apresentadas.  

        2.2. Esfera pública, Consenso e Discurso  
 

A teoria moral de Habermas e sua teoria da esfera pública não se confundem, 

embora partilhem de concepções sobre a formação da normatividade. Diferem 

principalmente em relação ao seu âmbito. Sua teoria moral busca responder à questão 

sobre a possibilidade de fundamentação de normas de ação. Sua teoria da esfera pública, 

por outro lado, busca responder à questão sobre a possibilidade de formação de vontade 

democrática. Os motivos para estudo conjunto das duas teorias neste trabalho são 

principalmente três, i ntimamente relacionados:  

Primeiro, há pontos de confluência entre as duas, que podem ser resumidos, em 

linhas gerais, nos conceitos de discurso e consenso. Ambos são elementos que aparecem 

nos dois momentos da obra de Habermas e os contornos que assumem são 

frequentemente os mesmo s, respeitadas as diferenças de âmbito. Como nota McCarthy, 

“não é possível entender a teoria jurídica e política de Habermas sem também examinar 

sua teoria moral […]. Elas são, de fato, interconectadas tão proximamente que poderíamos 

dizer, com alguma jus tificação, que sua teoria moral é uma teoria de ‘moralidade política’ 

[…] e sua teoria política [é], ao menos em seu núcleo, uma ‘política moral’”. 18 

Segundo, o fulcro da teoria moral de Habermas é um grupo de falantes em 

engajamento discursivo. Este âmbito é o âmbito do político – o mesmo âmbito em que têm 

 
17 Ibid ., p. 156. 
18 MCCARTHY, Thomas, Practical Discourse: On The Relation of Morality to Politics, in : CALHOUN, Craig 
(Org.), Habermas and the Public Sphere , Cambridge: MIT Press, 1992, p.  51. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

89 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

lugar as discussões e os discursos sobre a política a suas instituições, entre elas a esfera 

pública.  

Terceiro, e mais importante, as duas lidam com processos e procedimentos de 

formação e justificação de normatividade social, e compreendem dois aspectos do que 

poderíamos chamar de teoria geral da normatividade social de Habermas. É oportuno 

apontar que Ha bermas operou mudanças em sua teoria da esfera pública em suas obras 

posteriores, preocupadas com questões de direito, política e moral. Porém, como comenta 

McCarthy, desde suas primeiras investigações sobre a categoria da esfera pública até seus 

livros ma is recentes, “por mais que tenha havido mudanças em sua concepção das 

instituições políticas e dos processos apropriados, suas ideias normativas básicas 

permaneceram em maior parte constantes”. 19 

Publicada em 1962, Mudança Estrutural da Esfera Pública: Investigações sobre 

uma categoria da sociedade burguesa  tornou -se obra paradigmática para a teoria crítica 

ao conferir à categoria de “esfera pública” centralidade na discussão sobre as dinâmicas 

de formação da opinião pública e de sua vinculação à normatividade social. Em Mudança 

Estrutural , além de traçar os processos sociais que deram origem à esfera pública como 

categoria histórica – muito resumidamente: a ascensão, na Europa, a partir do século X VI, 

de uma burguesia urbana que “discute mediante razões” e que passa a adquirir cada vez 

mais poder político –, Habermas procede através de uma reconstrução propriamente 

conceitual da esfera pública enquanto categoria filosófica. “Sua exposição sugere que  uma 

teoria contemporânea da democracia deve tomar conhecimento das mudanças históricas 

que minaram a esfera pública liberal. A teoria política democrática, em outras palavras, é 

inseparável da análise social e histórica”. 20 É o livro em que Habermas melhor expõe uma 

concepção detalhada da esfera pública. Posteriormente a sua publicação, o conceito viria 

a tomar relevância novamente em Teoria do Agir Comunicativo . A discussão do conceito 

de esfera pública em Teoria  está, porém, submetido a um projeto normativo particular, 

enquanto, em Transformação Estrutural,  a preocupação é no desvelamento de uma 

autocompreensão da esfera pública construída socio -historicamente.  

O objetivo de Habermas na obra de 1962 é demonstrar como é possível que um 

público seja capaz de movimentar processos comunicativos que levem à formação de uma 

normatividade social a partir do próprio substrato social do qual emergem. Habermas 

elege como o bjetivo de estudo a estrutura, as funções, a origem e as transformações “do 

modelo liberal  de esfera pública burguesa”. 21 O que nos interessará, por ora, é o desenho 

habermasiano da autoconcepção dessa esfera pública liberal, isto é, o formato e as funções 

atribuídos de forma imanente à esfera pública a partir do próprio movimento de interação 

entre discursos normativos. Hab ermas estabelece sua gênese histórica na circulação de 

mercadorias e notícias trazidos pelo crescimento da burguesia na Europa, e termina o 

texto analisando o papel das democracias de massa surgidas a partir do século XIX na 

desconstituição das condições d e possibilidade de uma esfera pública em seu modelo 

liberal – é a tese da transformação estrutural, que dá título à obra.  

Nosso interesse em Transformação Estrutural  é o de sublinhar as formas políticas 

que assumem as categorias morais estabelecidas por Habermas em Consciência Moral . 

Sugerimos que há uma homologia entre as categorias desta e daquela obra. Ressaltamos, 

 
19 MCCARTHY, Practical Discourse: On The Relation of Morality to Politics, p.  51. 
20 POSTONE, Moishe, Political Theory and Historical Analysis, in : CALHOUN, Craig (Org.), Habermas and the 
Public Sphere , Cambridge: MIT Press, 1992, p.  166. 
21 HABERMAS, Jürgen, Mudança estrutural da esfera pública , São Paulo: Unesp, 2014, p.  91. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

90 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

aqui, dois elementos importantes da autocompreensão liberal da esfera pública, a saber: a 

orientação ao consenso e a formação discursiva da normatividade. 22 

 

i) Consenso:  

 

Com o surgimento e fortalecimento dos modelos parlamentaristas, a função 

normativa da esfera pública fica mais evidente. É no parlamento que os debates públicos 

mediante razões, sobre os assuntos de interesse comum a respeito do funcionamento da 

sociedade civil (e, progressivamente, do poder público) têm lugar. À medida que os 

parlamentos passam a ser reconhecidos como fonte legislativa em sentido forte, na 

Europa, fica mais clara a ideia da normatividade social como o produto de um acordo – 

neste caso, aco rdos pragmáticos entre representantes populares e estamentais.  

Os parlamentos, ao explicitarem essa função normativa da esfera pública, também 

trazem à tona uma tensão latente na ideia de produção da normatividade a partir do 

acordo. De um lado, a lei deveria ser universal – aplicável a todos e fruto de uma vontade 

oriunda do âmbito do social como tal, e de nenhuma forma limitada a uma vontade 

particular principesca ou estamental. De outro lado, deveria ser também racional, tendo 

como fundamento alguma ideia de verdade e razão, e não meros interesses particulares 

negoc iados in casu . Nas palavras de Habermas, essa tensão culminava numa compreensão 

de que a esfera pública com função política normativa deveria “conduzir a voluntas  a uma 

ratio  que se produz na concorrência pública de argumentos privados como o consenso 

sobre o que é, na prática, necessário no interesse geral”. 23 Em outras palavras, a 

autocompreensão da esfera pública em sua função normativa determinava que, de um 

lado, o fulcro da lei deveria ser uma vontade originada na “concorrência pública de 

argumentos privados”. Por outro lado, esses argumentos privados deve riam ser 

conduzidos em direção à razão, expressa na forma de consenso.  

 

ii) Discurso : 

  

A esfera pública, antes de adquirir funções políticas, era substancialmente 

literária. Na França do século XVII, o “público” era uma designação aplicável aos 

consumidores de arte e literatura – a corte e partes da aristocracia e da alta burguesia, os 

que d ispunham de assentos nos camarotes do teatro. Com a virada do século XVIII, as 

funções culturais da sociedade vão se deslocando paulatinamente da corte à cidade. 

Ganham relevância nesse período os cafés  e salons . Esses espaços funcionam como 

ambientes de c irculação de ideias, produtos literários e opiniões políticas entre um público 

culto aristocrata e a intelectualidade burguesa, com o tempo se estendendo a estratos mais 

baixos da sociedade. A discussão mediante razões, que se consolidaria como meio própri o 

de interação comunicativa da esfera pública em sua função política, tem como objeto, em 

sua origem, obras de arte e literatura.  

Os cafés  e salons , à medida que deslocavam para si a função e a denominação de 

“esfera pública”, se afirmavam como espaços de troca e discussão livre das “opiniões”, e o 

formato que essas opiniões assumiam era o de discursos . Enquanto os textos escritos eram 

vistos como capazes de atingir a parcela culta dos cidadãos, os discursos orais eram 

capazes de atingir a todas. “Dificilmente”, diz Habermas, “haveria algum grande escritor 

 
22 Poderíamos também falar dos princípios de publicidade e de universalidade aqui.  
23 HABERMAS, Mudança estrutural da esfera pública , p. 227. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

91 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

do século XVIII que não tenha apresentado primeiramente suas ideias essenciais para 

debate em tais discursos”. 24 

O discurso se sedimenta, dessa forma, como o veículo dessas opiniões, e 

desvincula -se do modelo oral para assumir, de forma ampla, o conceito de manifestação 

comunicativa de cunho reflexivo. A esfera pública, inicialmente em suas funções literárias 

e artís ticas e mais tarde assumindo suas funções políticas, tem no discurso o veículo 

próprio da transmissão de ideias políticas e proposições normativas. A esfera pública 

burguesa em seu modelo liberal se define, finalmente, como o espaço no qual pessoas 

privada s reunidas em um público chegam a um acordo por meio de discursos. 25 

Essa formulação é importante, porque concentra de forma clara e concisa os 

grandes elementos da autocompreensão da esfera pública liberal. Enquanto o Princípio U 

determinava que uma norma moral é válida, abstratamente, se “todos os afetados podem 

aceitar a s consequências e efeitos colaterais que se pode antecipar ter sua observância 

geral para a satisfação dos interesses de todos (e essas consequências são preferíveis 

àquelas de possibilidades alternativas de regulação)”, 26 a autocompreensão da esfera 

pública determina que normas serão válidas se as pessoas privadas reunidas em um 

público e envolvidas em trocas discursivas chegarem a um acordo. A esfera pública 

funciona, dessa forma, na sua autocompreensão liberal, como a in stituição concreta que 

leva a cabo o imperativo daquele princípio moral abstrato. Nesse sentido, podemos 

identificar uma homologia entre as categorias morais e políticas de formação e justificação 

normativa.  

Podemos considerar, metodologicamente, uma concepção mínima que dê conta 

da incorporação de U e D, princípios morais abstratos, e, ao mesmo tempo, da 

autocompreensão da função política da esfera pública. A formulação resultante, que 

resume a proposta norma tiva em tela, é a seguinte: (a) pessoas privadas reunidas em um 

público/afetadas pela observância geral da aplicação de uma norma hipotética (b) chegam 

a um acordo/consenso (c) por meio de discursos . 

Nas próximas seções, trataremos especificamente do ponto (c), a saber, o 

problema da parcialidade da adoção do discurso como único meio capaz de transmissão 

de reivindicações normativas. O objetivo é demonstrar que, embora Habermas reconheça 

a existência d e normatividade em práticas não discursivas, sua teoria não oferece boas 

ferramentas para incorporar formas não discursivas de expressão no procedimento de 

validação normativa. Este é um âmbito de disputa pela politicidade , ou seja, pela 

capacidade de prop or e receber reivindicações normativas. Sugerimos, com Lyotard e 

Rancière, que há formas de manifestação política, como o dissenso na forma de desacordo 

não predicativo, que desafiam os limites do modelo discursivo habermasiano; não porque 

neguem a possibi lidade do consenso, mas poque questionam as condições de acesso ao 

próprio procedimento discursivo de validação.  

Para desenvolver o argumento, nos valemos de dois conceitos principais – o 

diferendo , de Lyotard, e o dissenso , de Rancière. Com Lyotard, pretendemos explorar 

como, em um nível exterior ao discurso, existem outros regimes de frases capazes de 

veiculação de demandas normativas. Esses regimes são incomensuráveis entre si – não há 

como pôr regimes diferentes no mesmo  plano, o que faz com que seja impossível, 

argumenta Lyotard, a justificação de um modelo único de manifestação de demandas sem 

 
24 Ibid ., p. 147. 
25 Ibid ., p. 299. 
26 HABERMAS, Moral Consciousness and Communicative Action , p. 65. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

92 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

uma exclusão injustificada de regimes e gêneros distintos do discurso. O que o modelo 

habermasiano faria é submeter todos esses regimes a uma norma comum, discursiva, 

orientada para questões de justiça ou validade. A ideia do diferendo abre uma porta para 

explorarmos a existência de algo talvez protopolítico , isto é, que diz respeito à interação 

humana conflituosa, mas que se situa além do discurso; ao mesmo tempo, mostra que esse 

algo  é um algo dissensual, conflituoso.  

Esse conflito é de definição difícil. Rancière diz que seria uma disputa estética . 

Segundo ele, Habermas estaria muito avançado ao pressupor um sujeito político que faz 

demandas normativas, quando, antes da existência de um sujeito político “formado”, há 

uma disputa sobre a própria constituição dessa subjetividade política; ou, colocan do de 

outra forma, a capacidade de propor demandas e reivindicações normativas não pode ser 

pressuposta, pois está, ela também, envolta em dinâmicas dissensuais de disputa. Essa 

disputa, que é uma disputa justamente pela capacidade de emissão de reivindica ções 

normativas no político, portanto discursivas, não pode ser, conceitualmente falando, 

também discursiva. Uma disputa sobre o discurso é logicamente anterior ao discurso. Por 

essa razão que Rancière as chama de estéticas – estão ligadas a uma certa sens ibilidade 

que propõe a possibilidade de mundos distintos. O que está em jogo, em sua discussão 

sobre o dissenso, é constituição de sujeitos políticos, capazes de agir politicamente, 

propondo e recebendo demandas normativas.  

3. Linguagem e diferendos: Lyotard  
 

Nosso objetivo aqui é investigar como o argumento de Lyotard nos permite 

vislumbrar uma abertura para discussão de um âmbito de disputa extradiscursivo, em que 

poderíamos falar, mesmo fora do que chamamos até agora de política e político, em algum 

tipo de atividade política ou “protopolítica” – um âmbito em que subsiste uma dinâmica 

de interação intersubjetiva conflituosa, mas cujo conflito se localiza fora do uso 

comunicativo da linguagem, e fora também do discurso. Trataremos da proposta teórica 

de Lyotar d em O Diferendo  (1988) e explicitamos os pontos em que sua tese sobre o uso, a 

natureza e as funções da linguagem oferece constrangimentos argumentativos para uma 

teoria deliberativa da normatividade social como a que identificamos em Habermas.  

O conceito central do livro homônimo, publicado originalmente em 1983 e 

considerado o maior trabalho de Lyotard, talvez junto com O Mal -Estar na Pós -

Modernidade , é o “diferendo”. Com o conceito, o autor busca tematizar um tipo específico 

de conflito que se passa no âmbito linguístico, entre unidades linguísticas (frases) 

incomensuráveis entre si, e sobre o qual não há nenhum elemento metaprescritivo que nos 

permi ta emitir juízos de valor exteriores ao próprio conflito. E a opção pela valorização de 

um eleme nto em detrimento de outro seria essencialmente injustificável. O diferendo, para 

Lyotard,  

seria um caso de conflito entre (pelo menos) duas partes, que não pode 
ser equanimemente revolvido por falta de uma regra de juízo aplicável a 
ambos os argumentos. A legitimidade de um dos lados não implica a falta 
de legitimidade do outro. Entretanto, apl icar uma única regra de 
julgamento a ambos para resolver seu diferendo como se ele fosse um 
mero litígio seria cometer uma injustiça a (pelo menos) um deles (e a 
ambos se nenhum dos lados admite essa regra). 27 

 
27 LYOTARD, Jean -François, The Differend: Phrases in Dispute , Manchester: Manchester University Press, 
1988, p. xi.  



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

93 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

Lyotard fala, a título de exemplo, da situação de um demandante perante um 

tribunal, que oferece uma demanda contra um réu. O réu, após receber a demanda, 

argumenta que ela é inepta – sustenta que a demanda não faz sentido, e por isso deve ser 

desconsidera da pelo tribunal. A partir deste momento, e por força desse argumento do 

réu, a questão volta -se contra o demandante, já que o que está em jogo passa a ser a aptidão 

de sua demanda. Ao ter sua demanda questionada, o demandante, segundo Lyotard, 

“perde os m eios de argumentar e se torna, por esse motivo, uma vítima”. 28 Se o processo 

for decidido pelo tribunal – seja entendendo que a demanda é apta e dando razão ao 

demandante, ou, por outro lado, acatando a acusação do réu de inaptidão da demanda e 

por isso absolvendo -o – o tribunal tem a questão por resolvida. Segundo L yotard, a decisão 

do tribunal neste caso, que representa a “regulação” do conflito e o fim do processo, está 

adotando não apenas a demanda ou acusação de uma das partes sobre um objeto externo, 

mas também o próprio idioma em que essa demanda ou acusação é feita. Ora, se o réu 

acusa a demanda de inanidade, enquanto o demandante, por outro lado, compreende que 

ela tem razão de prosperar, considerando que ambos estão expressando crenças 

autênticas, o conflito é mais do que apenas sobre o objeto do litígio, tam bém é sobre os 

meios de expressão das demandas.  

As duas partes, neste caso, não estão falando o mesmo “idioma”, e o tribunal não 

encontra forma de resolver o conflito sem adotar o idioma de uma (e apenas uma) das 

partes. Se concede razão ao demandante, significa que não foi capaz de adotar o idioma 

do r éu, que não apenas discordou da demanda, mas viu nela uma inaptidão; com isso, foi 

incapaz de conceituar o dano sentido pelo réu. Por outro lado, se dá razão ao réu, significa 

que negou o idioma do demandante, não sendo capaz, da mesma forma, de compreende r 

o dano sentido pelo demandante. Ao adotar um dos lados, o tribunal ignora não apenas a 

demanda da parte preterida, mas sua própria forma de manifestação, seu idioma.  

Outro exemplo é o da relação entre um trabalhador e seu chefe. De um lado, por 

exemplo, o trabalhador compreende sua relação com o chefe como de submissão de sua 

força de trabalho à exploração de um capitalista para extração de mais -valor. De outro, o 

chef e a compreende como um recurso ao mercado para a contratação de um prestador de 

serviço para supressão de uma deficiência temporária em seu ciclo de produção. 

Ignoremos, apenas para fins do argumento, as decorrentes preferências morais e políticas 

que a hi stória do pensamento atribuiria a cada um dos discursos. Veremos, com isso, que 

não estão, o trabalhador e seu chefe, falando necessariamente de objetos diferentes. Este 

não é o caso, poderíamos dizer, de discursos distintos e conflitantes sobre o mundo, m as 

do próprio conflito entre mundos distintos, sem a existência de um supermundo  que 

submeta ambos os mundos a um critério comum de julgamento, que seja capaz de decidir 

quais dos mundos esteja certo, afinal. Não há plano comum entre a concepção do 

trabalh ador e aquela de seu chefe, uma não é comensurável à outra, e não há maneira de 

definir qual delas está fundamentalmente correta. Segundo Lyotard, essa inabilidade de 

provar a correção de um dos idiomas sobre outro é um traço caracterizante do diferendo. 29 

A tese de Lyotard está sustentada sobre sua concepção própria da linguagem. 

Diferentemente de Habermas, Lyotard entende que a linguagem não é algo que “usamos”, 

ou um instrumento do qual nos servimos. A linguagem está sempre -já aí. Ao mesmo 

 
28 Ibid ., p. 9. 
29 Ibid ., p. 10. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

94 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

tempo, não existe como tal – o que existem são jogos de linguagem. 30 Seu objeto de estudo, 

em decorrência disso, também não é a enunciação de um sujeito falante (um ato 

pragmático de fala), mas a frase (uma unidade linguística). A linguagem, para Lyotard, 

também não é um ambiente homogêneo. Há diferentes regimes de frases,  diferentes 

gêneros, incomensuráveis entre si.  

O autor questiona o paradigma comunicativo da linguagem, que entende 

homogeneizante: o modelo habermasiano do consenso seria incapaz de lidar com a 

linguagem em sua infinidade de jogos, elegendo um regime específico, o discurso, em 

detrimento de vários out ros. Para Lyotard, a justificativa habermasiana para essa eleição 

é insuficiente, já que pressupõe a hegemonia de um gênero expressivo (o discurso) sobre 

outros regimes. Para Lyotard, a melhor imagem para representar a linguagem é a do 

arquipélago. Cada gê nero de discurso seria uma ilha, e entre as ilhas nos caberia 

expedições de apresentação do conteúdo de uma a outra. A condução dessas expedições 

caberia a diversas faculdades, dentre as quais o entendimento seria apenas uma delas. 

Cabe à faculdade do ente ndimento – e aqui está sua crítica à tradição racionalista – apenas 

“assegurar a passagem entre [um território e outro]” (Lyotard, 1988, p. 131, nota “Kant 3”).  

É por essa razão que Lyotard entende uma tentativa de derivar autoridade a partir 

do uso da linguagem como uma empreitada essencialmente infrutífera. A autoridade, 

segundo ele, não é “deduzível”. A tentativa de justificá -la, de qualquer forma que seja, 

resulta em falácias formais: círculo vicioso (tenho autoridade sobre X porque X me 

autorizou a tê -la), petição de princípio (a autorização autoriza a autoridade), regressão 

infinita (X é autorizado por Y, que é autorizado por Z...) e o “paradoxo dos idioletos ” (Deus, 

a Vida etc. me designaram como portador de autoridade, porém sou a única testemunha 

dessa revelação). 31 (Lyotard, 1988, p. 142).  

A questão da autoridade tem lugar na frase normativa. A norma é o que 
transforma uma prescrição em uma lei. ‘Você deve executar tal e tal ação’ 
formula a prescrição. O normativo acrescenta: ‘É uma norma ordenada 
por x ou y’. Ele põe a frase prescritiva ent re aspas. Poderia ser perguntado 
de onde vem a autoridade de x e y. Ela vem dessa frase, que os situa no 
lugar do emissor [ addressor ] no universo que autoriza a prescrição. O 
referente para esse universo é a frase prescritiva, que, entende -se, é 
autorizada  por esse próprio fato. [...] Em sua forma, o normativo implica 
a citação de um prescritivo. Este prescritivo é autonomizado. O normativo 
é uma frase sobre uma frase, uma metalinguagem, mas não descritiva. 32 

Lyotard é crítico ao paradigma comunicativo de Habermas e à atribuição da 

função do discurso como a de busca e produção de consenso. Habermas define discurso 

como uma forma de ação comunicativa pós -convencional em que participantes 

necessariamente pressupõ em em princípio a possibilidade de um consenso racional e 

universal a respeito de uma reivindicação de validade hipotética. 33 Lyotard elabora uma 

 
30 Lyotard baseia -se no conceito de Wittgenstein de “jogos de linguagem” para falar uma multiplicidade não -
totalizante de regimes de frases, da linguagem considerada como atividade. Wittgenstein elucida o conceito no 
aforisma 23 das Investigações Filosóficas : “Mas quantos tipos de sentenças existem? Digamos, asserção, 
questão e comando? – Há inúmeros  tipos: inúmeros tipos diferentes de uso do que chamo de ‘símbolos’, 
‘palavras’, ‘sentenças’. E essa multiplicidade não é algo fixo, dado de uma vez por todas; mas novos tipos de 
linguagem, novos jogos de linguagem [ language -games ], como podemos chamá -los, passam a existir, e outros 
se tornam obsoletos e são esquecidos. [...] Aqui o termo ‘ jogos de linguagem ’ serve para dar prominência ao fato 
de que o falar  da linguagem é parte de uma atividade, ou de uma forma de vida”. WITTGENSTEIN, Ludwig, 
Philosophical investigations , Oxford: Basil Blackwell, 1968, par.  23. 
31 LYOTARD, The Differend , p. 142. 
32 Ibid ., p. 142–143. 
33 COOKE, Habermas and Consensus, p.  25. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

95 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

crítica do consenso através da crítica do próprio discurso como meio próprio de resolução 

de conflitos, e opera uma “desconstrução da estrutura comunicativa” como tal. É claro que 

há dissenso entre discursos distintos sobre um mesmo objeto, mas há também c onflito 

entre o discurso e outros regimes de frases, não discursivas.  

Em A Condição Pós -Moderna ,34 Lyotard afirma diretamente que o princípio do 

consenso como critério de validação é insuficiente, pois reside sobre uma narrativa ( récit ) 

que se tornou obsoleta e contestável. Para Lyotard, a ideia elaborada e defendida por 

Habermas de um acordo entre homens como inteligências crescentes e vontades livres, 

condicionado pela prática do diálogo entre argumentos, reside também sobre o ideal d e 

emancipação. Supor que os locutores possam e devam entrar em acordo é dizer que a 

finalidade do diálogo é o consenso – é isso que contesta Lyotard, argumentando que o 

consenso não é um fim, mas um estado local em relação à heteromorfia dos jogos de 

lingu agem. 35 

Para Lyotard, não há como a legitimidade ou validade ser oriunda do consenso. O 

consenso causa violência à multiplicidade de jogos de linguagem, ao esperar que todas as 

posições confluam em uma única, em detrimento de todas as outras. A legitimidade, diz 

L yotard, vem antes de uma situação de dissentimento, onde as múltiplas manifestações 

linguísticas particulares têm a possibilidade de se manifestar. O problema da linguagem, 

contra  Habermas, não é o do consenso, mas o da incomensurabilidade entre frases. O 

regime discursivo é apenas um dos modelos possíveis: “o discurso, com efeito, tem como 

protagonista as frases articuladas, com um locutor, um destinatário, uma mensagem etc. 

O modelo argumentativo, discursivo, que é o de Habermas [...], faria com que todas  as 

outras frases fossem reconduzidas a esse único modelo”. 36 

A ideia de que o discurso seria um metamodelo  de engajamento linguístico, aquele 

capaz de servir como fonte de autorização da normatividade social, não teria, portanto, 

justificativa. O discurso pretenderia regular todos os enunciados, mas não tem essa 

capacidade, já que está preso a um regime especí fico do uso da linguagem, incomensurável 

com outros diversos regimes possíveis. A ideia de um debate aberto mediante razões, que 

pressupõe uma ideia de comunicação como intercâmbio de informações, não daria cont a, 

por esse motivo, da multiplicidade de formas de frases e gêneros – denotativo, prescritivo, 

avaliativo, performativo etc.  

A crítica de Lyotard não chega a invalidar o Princípio de Universalização U de 

Habermas. Como vimos, U estabelece a necessidade de universalização de regras morais, 

de modo a se evitar uma aplicação monológica de regras de ação. O que estabelece a forma 

discursiva  como a apropriada para o procedimento, porém, é o Princípio D. A crítica de 

Lyotard se mostra mais agressiva, portanto, contra D: além de apontar a parcialidade da 

eleição do discurso como regime próprio e único da interação linguística capaz de t omar 

parte na fundamentação de normas de ação, Lyotard questiona a própria possibilidade de 

fundamentação universal da normatividade, dada a incomensurabilidade entre diferentes 

regimes expressivos.  

Em razão dessa derrocada do discurso como regime privilegiado, Lyotard também 

ataca um dos pontos centrais da teoria habermasiana: a possibilidade de que um 

participante em um procedimento deliberativo tenha acesso às capacidades 

 
34 LYOTARD, Jean -Francois, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge , 1st edition. Minneapolis: 
University Of Minnesota Press, 1984.  
35 PAGÈS, Claire, Le différend de Lyotard avec Habermas et Rorty: pourquoi communication et consensus ne 
permettent pas de penser la communauté, Sztuka i Filozofia , v. 3839, p. 303–313, 2011, p. 312. 
36 Ibid ., p. 311. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

96 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

interpretativas de outro participante. Ou seja, que seja capaz de saber que aquilo que está 

sendo dito por alguém e compreendido de determinada forma por ele também esteja sendo 

compreendido da mesma forma por outro. Lyotard sugere que não há forma de sabê -lo. A 

comunicação é eivada desta característica de intraduzibilidade radical. No fim das contas, 

não tenho como saber se aquilo que digo está sendo entendido pelo meu interlocutor da 

mesma forma que o entendo. E se aceitarmos esse argumento, a ideia de um  procedimento 

deliberativo que se baseia em colocar -se na posição de outrem para avaliar as possíveis 

consequências para eles da aplicação de uma norma hipotética não é viável, pois a 

linguagem impede essa possibilidade. O “ ideal role -taking ” habermasiano, para Lyotard, 

estaria, portanto, prejudicado. Em consequência disso, as relações sociais deveriam ser 

pensadas não através de um critério ilusório de consenso (porque impossível), mas de um 

critério agonístico de linguagem. Não é preciso ap enas uma teoria  da comunicação, mas 

uma teoria dos jogos de linguagem “como uma agonística”. 37 

A crítica epistemológica levantada por Lyotard a Habermas, em suma, é a de que 

é impossível acessar os meios interpretativos de outro sujeito em engajamento discursivo. 

Quando um sujeito pensa que o faz, está apenas pressupondo que o outro está entendendo 

o mesmo que ele, que estão, digamos, falando a mesma língua, mas não tem condições de 

assegurar -se disso. Um dos constrangimentos argumentativos de Habermas, ou de 

qualquer teoria da racionalidade comunicativa, é o de provar que a racionalidade é 

universal , ou seja, que seu acesso é garantido de forma ampla. O argumento 

procedimentalista é de que, na medida em que existem critérios de racionalidade 

implícitos na linguagem, temos condições de distinguir um consenso verdadeiro (aquele 

de acordo com a racional idade linguística) de um falso, e, portanto, poderemos distinguir 

razão de coerção, validade de força. 38 Lyotard, por outro lado, argumenta que a ideia de 

discurso não pode ser sustentada como critério metaprescritivo de validade independente 

de contexto – isto é, como regra que define universalmente como devem ser os movimentos 

de jogos de linguagem para qu e sejam admissíveis, neste caso, para fins normativos. Isso 

porque os jogos de linguagem são essencialmente incomensuráveis entre si. Habermas 

concebe o problema da legitimidade como o da busca pelo consenso universal e, por esse 

motivo, pressuporia errone amente que fosse “possível para todos os falantes chegar a um 

acordo sobre quais regras ou metaprescrições são universalmente válidas para jogos de 

linguagem”. 39 Ao fazer isso, Habermas estaria violentando a heterogenia de jogos de 

linguagem:  

A ideia de que um gênero supremo envolvendo tudo que está em jogo 
poderia fornecer uma resposta suprema às perguntas -chave dos vários 
gêneros colapsa sobre a aporia de Russell. Ou este gênero é parte do 
conjunto de gêneros, o que faz dele apenas um entre o utros, e portanto 
sua resposta não é suprema. Ou então ele não é parte do conjunto de 
gêneros, e portanto não envolve a si mesmo [e sua resposta, por 
consequência, também não é suprema]. O gênero especulativo tem essa 
pretensão. [...] O princípio da vitóri a absoluta de um gênero sobre outro 
não faz sentido. 40 

Lyotard aponta para um âmbito que é conflituoso, de disputa, mas que está ainda 

fora do discurso. Um âmbito em que o discurso é um entre vários regimes possíveis. Não 

 
37 LYOTARD, The Differend , p. 10. 
38 VILLA, Dana R., Postmodernism and the Public Sphere, The American Political Science Review , v. 86, n. 3, 
p. 712–721, 1992, p. 716. 
39 LYOTARD, The Differend , p. 47. 
40 Ibid ., p. 82. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

97 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

está mais em jogo a disputa sobre modelos institucionais (por exemplo, da política), nem 

sobre formas discursivas de ordenação simbólica do âmbito conflituoso de interação 

humana (o político), mas uma disputa mais ampla, que abarca todas as anteriores, sob re 

a possibilidade de manifestação de algo, de concepção do mundo. E para Lyotard, esse 

âmbito é linguístico. A interação é entre frases, que se ligam umas às outras e formam 

regimes; que em sua interação formam gêneros. Todas essas unidades são, no fim da s 

contas, incomensuráveis umas com as outras. Cada uma representa um mundo à parte. 

Não há filosofia possível (política ou qualquer outra) que não leve em conta essa natureza 

da linguagem. E o papel da filosofia (também da literatura e da política) é teste munhar 

tais diferendos e encontrar idiomas em que possam ser expressos sem que sejam 

dissolvidos por um regime hegemônico único.  

Em suma, Lyotard mostra que tratar a deliberação mediante razões como meio e 

o consenso como fim significa cristalizar um único regime de frases como apto a um 

procedimento de formação ou justificação normativa. E há pelo menos dois problemas 

com isso. O p rimeiro é o de que a opção por privilegiar um gênero ou regime de frases em 

detrimento de outros excluiria, de pronto, a possibilidade de identificarmos potencial 

normativo presente em regimes e gêneros que não se prestariam, à primeira vista, à 

deliberaçã o mediante razões – poderíamos pensar, por exemplo, em interjeições, piadas, 

comentários sarcásticos, gestos corporais; todos esses potencialmente capazes de 

demonstrar, embora de forma não necessariamente racional, propositiva, e muitas vezes 

nem discursi va, críticas a estados de ação, a expectativas de comportamento e, de certa 

forma, demandas normativas. 41 

O segundo problema para o qual Lyotard chama atenção é o de que a limitação de 

escopo da deliberação mediante razões pressupõe um tipo muito específico de sujeitos 

participantes. Os agentes engajados em deliberação devem discutir orientados por 

critérios r acionais. Com isso, pressupõe -se que esteja superada a discussão sobre a 

natureza e o escopo do regime deliberativo do uso da linguagem, sobre quais são os 

critérios de razão capazes de orientar a discussão. A concordância sobre esses pontos 

(explícita ou não) limita de antemão o procedimento a um grupo de agentes que 

compartilham de uma mesma concepção de mundo, um mesmo senso de história, de 

política, de instituições. O desacordo permitido pelo procedimento pressuporia, por fim, 

que todos os diferendos  culturais já estivessem resolvidos. Só poderia haver desacordo 

entre aqueles que já estivessem muito próximos de um acordo. 42 O caminho adequado 

seria o oposto: reconhecer que a hegemonia de determinados gêneros é também histórica 

e aberta a disputa:  

A Revolução Industrial concedeu o privilégio de julgar ao gênero técnico, 
cuja aposta era na maximização do desempenho, isto é, em obter a melhor 
relação de entrada e saída [ input/output ] no dispositivo 
[arraisonnement ], como Heidegger diria, do referente, seja qual for ele (o 
social incluso) pela vontade (ou prazer) do self . Há, portanto, hegemonia 
de gêneros, que são como figuras da política. Elas lutam por modos de 
ligação [entre frases]. 43 

 
41 Ver, por exemplo, GOFFMAN, Erving, The Presentation of Self in Everyday Life , 1. ed. Edinburgh: 
University of Edinburgh, 1956; e BUTLER, Judith, Excitable speech: a politics of the performative , New York: 
Routledge, 1997.  
42 DÉOTTE, Jean -Louis, The Differences Between Ranciere’s Mésentente (Political Disagreement) and Lyotard’s 
Différend, SubStance , v. 33, n. 103, p. 77–90, 2004, p. 89. 
43 LYOTARD, The Differend , p. 141. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

98 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

Lyotard nos mostra, em O Diferendo , que existe um âmbito social de disputa que 

se situa ainda fora do âmbito do que temos chamado de político. Ao observarmos a 

dinâmica desse âmbito (ou dessa questão , se preferirmos), somos levados a uma 

compreensão expandida das formas que o dissenso pode assumir: não necessariamente 

uma solicitação em  uma instituição, nem uma reivindicação a uma instituição, mas 

manifestações contra  a própria ordem institucional que abrange as dinâmicas anteriores. 

Esse território “extra -político” será tema mais detido de Rancière, em sua discussão sobre 

o dissenso e os aspectos estéticos da política. Para Rancière, esse âmbito proto -político é, 

na verdade, o âmbito próprio da política. A disputa política própria é aquela sobre a 

capacidad e de ser e agir politicamente.  

4. Desacordo e disputas estéticas: Rancière  
 

Jacques Rancière, assim como Lyotard, está interessado na articulação entre 

política e estética. Seu livro Dissensus , tradução do francês mésentente , tem como 

subtítulo “Sobre política e estética”. A escolha pela tradução do francês mésentente  para o 

inglês dissensus  é justificada por Rancière em La méthode de l’égalité , entrevista 

publicada em livro. Nesta obra, Rancière explica que mésentente  está no campo semântico 

de entendre  (perceber, entender, concordar), o que representa a dimensão “sensível e 

confl ituosa da comunidade política”. Como essa conotação é perdida na tradução para 

outras línguas (talvez menos no português desentendimento  do que no inglês 

disagreement ), a escolha foi por substituir o termo por dissensus , no português dissenso  

– uma palavra latinada que não é originária do latim, e que portanto adquire um 

significado funcional. Segundo Devin Shaw, dissenso  

dá nome ao que a política e a estética compartilham no que se diz respeito 
a desafiar, interromper e transformar relações entre discursos, práticas e 
afetos. A ‘definição funcional’ salienta mais uma dimensão crucial do uso 
de dissenso  por Rancière: que as práticas de desacordo político e 
igualdade estética não podem ser definidas de antemão, o que significa 
que os momentos de dissenso abrem a possibilidade de uma 
emancipação social, estética e política imprevista. 44 

O principal alvo de crítica de Rancière é a democracia consensualista e os 

elementos teóricos que ela pressupõe e propõe. O que a democracia do consenso 

defenderia é “que a experiência da ordem social é comum e não -litigiosa. Uma visão 

consensual da políti ca sempre envolve uma tentativa de definir as precondições que 

determinam a escolha política como objetivas e unívocas”. 45 O dissenso é a marca que 

mostra o caráter ilusório dessa escolha consensual, segundo Rancière. É o veículo próprio 

da disputa política. O verdadeiro momento político, aqui, é semelhante àquele do 

diferendo – um âmbito social fora do campo discursivo da po lítica – o momento da 

reivindicação daquilo ou daqueles que não podem acessar os meios discursivos 

tradicionalmente aceitos como políticos – aqueles que dissentem, e por isso não são 

reconhecidos como capazes de agir politicamente. A disputa política por e xcelência é a 

disputa pela capacidade de falar, ou, em outras palavras, pela capacidade de se inserir e 

agir no político, de propor demandas e reivindicações normativas.  

 
44 SHAW, Devin Zane, Egalitarian Moments: From Descartes to Rancière , London: Bloomsbury Publishing, 
2017, p. 10. 
45 RANCIÈRE, Jacques, Dissensus: on politics and aesthetics , London; New York: Continuum, 2010, p.  5. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

99 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

O dissenso de Rancière e o diferendo de Lyotard estão próximos, mas não se 

confundem. Uma situação de dissenso compreende a existência de pelo menos dois 

sujeitos (falantes) que usam as mesmas palavras, mas com sentidos distintos, ou que com 

as mesmas pala vras buscam designar referentes distintos. O dissenso mais radical, porém, 

acontece quando um dos sujeitos da interação não é capaz de entender aquilo que é 

emitido pelo segundo como uma linguagem articulada, um discurso, um logos  organizado 

pela linguagem , e identifica no parceiro de interação apenas um ruído , uma voz 

inarticulada, que Rancière chama, a partir de Aristóteles, de phôné . “Essa voz, que, 

segundo Aristóteles, os humanos têm em comum com os animais, só pode expressar 

sensações, prazer ou dor, na forma de um grito [ cry ], contentamento ou ódio, e de aplausos 

ou vaias no caso de um grupo. Se algumas pessoas não conseguem considerar outras como 

falantes, é simplesmente porque não as veem, porque não têm a mesma parte política na 

divisão do sensível”. 46 O que Rancière está dizendo é que há demandas que não são nem 

computadas, entendidas como demandas, pois a forma que assumem não é a de 

articulação racional em discurso. Como não são esperadas, não são entendidas, ou então 

são recebidas como mero ruído ou  barulho inarticulado. A especificidade do dissenso, diz 

Rancière, é apontar para esse momento “anterior” ao discurso. O dissenso tem o papel de 

demonstrar um “mundo possível” em que seja concedido à phôné  o reconhecimento de 

sua politicidade, sua capacidade de também propor, receber ou se relacionar com 

demandas e reivindicações de normatividade.  

Esse é o motivo pelo qual o modelo comunicativo do político seria essencialmente 

problemático: ao eleger como locus  da legitimidade normativa aquele de sujeitos em 

interação discursiva, o modelo pressupõe a existência de participantes já constituídos 

como sujeitos capazes de discursividade, ou seja, capazes de externar demandas e 

reivindicações normativas em forma de d iscurso. Segundo Rancière, este já é um passo 

muito avançado – é necessário tematizar, antes, como essa discursividade é concedida e 

disputad a. Se partirmos de sujeitos já constituídos política e discursivamente, não 

conseguimos de dar conta das disputas que envolvem a própria capacidade de emissão de 

discursos políticos.  

Habermas não explica como os que não contam ganharão acesso ao 
fórum público onde o debate acontece, como conflitos além da litigância 
provável podem aparecer, como o improvável pode acontecer – o 
improvável sendo portanto uma forma de aparecer capaz de pr oduzir um 
evento. Para Rancière, se há pessoas invisíveis, anônimas e 
marginalizadas [ disenfranchised ], é porque elas não participam da vida 
pública (política) da cidade (os mecanismos para dividir partes legítimas, 
a polícia etc.); é porque, embora elas t enham um lugar reconhecido na 
sociedade, isto é, um lugar visto como útil, e são identificadas como tal 
pela sociologia hoje, elas mesmo assim são excluídas da legitimidade de 
falarem por si. 47 

O campo discursivo limita a participação àqueles considerados capazes de 

discursividade. A capacidade de realizar demandas e reivindicações normativas está 

condicionada à emissão de um discurso. De forma semelhante a Lyotard, Rancière se 

questiona: como sa ber que aquilo que alguém está falando é um discurso?  

 
46 DÉOTTE, The Differences Between Ranciere’s Mésentente (Political Disagreement) and Lyotard’s Différend, 
p. 79. 
47 Ibid ., p. 80. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

100 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

Como ter certeza de que o animal humano fazendo um barulho na sua 
frente está de fato articulando um discurso, e não apenas expressando 
um estado de ser? Se há alguém que você não quer reconhecer como ser 
político, você começa por não vê -lo como portador d os sinais de 
politicidade, por não entender o que ele diz, por não ouvir o que sai de 
sua boca como discurso. 48 

Para compreender a crítica de Rancière, é importante ter em mente sua definição 

própria da “política”. Rancière opera com dois conceitos centrais e opostos, o da política e 

o da “polícia”. Como exprime nas teses 7 e 8 do capítulo Dez teses sobre política , a polícia 

compreende os âmbitos de formatação de instituições ou de coordenação da ação humana 

no mundo. É o âmbito da “contagem das partes”. 49 Um âmbito em que as posições sociais 

já estão, de certa forma, dadas; em que a disputa está encerrada e “foracluída”. Aquilo que 

Rancière chama de política, por outro lado, está fora desse mundo já partido ( partagé ): o 

conflito político não é entre grupos com diferentes interesses. A política “forma uma 

oposição entre lógicas que contam as parcelas e partes [ parties and parts ] da comunidade 

de formas diferentes”. 50 A política, além de envolver o âmbito da polícia, também dá conta 

de recepcionar aqueles que não têm parte no âmbito “policial” discursivo, mostra que há 

um âmbito de conflito e oposição, do que o autor chama de dissenso, ainda fora do que até 

aqui chamam os de política e político  

O problema de Rancière é o da constituição de um sujeito capaz de agir no campo 

do que chamamos até aqui de político – em outras palavras, o processo pelo qual um ruído 

passa a ser entendido como discurso, ou um ato de fala, se quisermos, passa a ser 

entendido como demanda normativa. Habermas estaria pressupondo muita coisa quando 

fala em um procedimento através do qual uma norma hipotética é posta em jogo para que 

sujeitos em interação comunicativa a escrutinizem com a apresentação de discursos e 

contradis cursos. Contra Habermas, Rancière defende que o discurso político próprio 

“antes de tudo, implica uma disputa sobre a própria qualidade daqueles que falam”. 51 

Habermas não tematizaria essa disputa pela capacidade política e discursiva – que 

Rancière chama de politicidade , a capacidade de ser e agir politicamente – e por isso 

restringiria a interação política normativamente relevante apenas à de tipo discursivo. 

Neste ponto é importante a figura do agitador político – aquele que contrapõe à esfera 

pública uma questão nova,  que reivindica a ela o status  de questão, e a si o status  de sujeito. 

Como exemplifica Déotte:  

Os agitadores inventam a si mesmos ao trazerem ao fórum público um 
objeto de litígio do qual não se ouvira falar – por exemplo, que relações 
de trabalho não são privadas, ligando um proprietário e um locatário, 
mas públicas e, portanto, sujeitas à lei – da í o reconhecimento do direito 
à greve, por exemplo. Feministas trouxeram a mulher para fora do círculo 
familiar de invisibilidade em que foram tanto colocadas quanto 
legitimadas pela ordem social [...]. 52  

Essa disputa pela capacidade de emissão de discursos políticos, ou pela 

politicidade, para Rancière, é uma disputa estética. O processo do que poderíamos chamar 

 
48 RANCIÈRE, Dissensus , p. 38. 
49 Há um jogo com a palavra grega damos , que talvez tenha dado origem ao demos  de democracia. Damos  
originalmente designaria aqueles que não possuem terras, ou, nos termos de Rancière, não seriam “partes” na 
divisão/partição ( partage ) do sensível, o âmbito da política e da estética.  
50 RANCIÈRE, Dissensus , p. 35. 
51 Ibid ., p. 9. 
52 DÉOTTE, The Differences Between Ranciere’s Mésentente (Political Disagreement) and Lyotard’s Différend, 
p. 85–86. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

101 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

de “politização” de sujeitos não acontece com sujeitos previamente constituídos. Pelo 

contrário, sua politização é simultânea à sua “subjetivação”. Ao entrarem na esfera de 

interação entre discursos normativos, são reconhecidos como sujeitos (políticos) e por isso 

adquirem sua subjetividade (política). Esse movimento é simultâneo, e consiste na 

inscrição de uma manifestação no registro do logos  articulado. Quando um sujeito disputa 

sua politicidade, está essencialmente levantando uma demanda contra a ordem 

institucional. A demanda, por esse motivo, é conflituosa. É uma espécie de demanda por 

reconhecimento: uma demanda contra a ordem institucional, para que ela reconheça o 

demandante como sujeito. E é estética, não moral, nem discursiva, porque diz respeito à 

própria capacidade de reconhecer discursos; está localizada em um âmbito, como já vimos, 

anterior ao discurso.  

A disputa a qual Rancière se refere é estética porque diz respeito à apresentação 

ou reivindicação de novos mundos, novos territórios, novas possibilidades de 

conceituação, enfim, novas sensibilidades – aisthesis .53 Esse é um dos motivos que levam 

Rancière a entender que há uma proximidade entre política e estética. A disputa política é 

dada em território estético, no que toca à sensibilidade, as paixões etc. Neste aspecto, há 

uma convergência com Mouffe, que também atribui ao âmbito político uma característica 

antilógica, ou antirracionalista. Rancière nos mostra que há disputas ocorrendo no âmbito 

que escapa ao discurso. Com isso, nos colocar o desafio de descobrir ferramentas que 

deem conta de explorar potencial no rmativo inscrito em práticas não -comunicativas, não -

discursivas e mesmo irracionais.  

Com as ferramentas teóricas e filosóficas que nos propiciam Lyotard e Rancière, 

somos levados a entender que o próprio âmbito de interação social entre discursos e 

reivindicações normativas está situado em um campo de batalha em que está em jogo 

também a f orma de emissão desses discursos e reivindicações. O dissenso, aqui, é o que 

joga luz sobre a precariedade do sujeito político, no sentido de que sua constituição se 

sustenta essencialmente sobre uma competição pela capacidade de emissão de discursos. 

Nest e ponto, retomamos a crítica de Stahl: Habermas limita seu escopo ao discurso como 

forma própria de interação comunicativa capaz de normatividade. 54 Ao fazê -lo, exclui de 

pronto toda e qualquer outra manifestação em que há potencial capacidade normativa, ou 

veiculação de algum tipo de demanda. Lyotard e Rancière nos mostram que essa 

capacidade normativa extradiscursiva não é apenas potencial, mas efet iva: está inscrita 

no próprio uso da linguagem e nas práticas políticas.  

Atentar para o papel do dissenso, aqui, demonstra, além da necessidade de 

incorporação de um momento “protopolítico” na discussão sobre a subjetividade política 

em uma teoria reconstrutiva da normatividade social, também a necessidade de 

encontrarmos ferra mentas teóricas para considerar essas demandas e reinvindicações 

não -discursivas em um projeto normativo crítico. O desafio posto, dessa forma, é de uma 

filosofia política normativa que seja capaz de dar conta do potencial normativo inscrito 

em práticas nã o apenas discursivas, mas também linguísticas, performativas, ou 

quaisquer outras que se provarem capazes de demandar e reivindicar.  

 

5. Conclusão  
 

 
53 Ibid ., p. 85. 
54 STAHL, Titus, Habermas and the Project of Immanent Critique, Constellations , v. 20, n. 4, p. 533–552, 2013. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

102 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

Apresentamos, aqui, uma análise crítica da fundamentação consensualista da 

normatividade social na filosofia moral de Habermas, contrastando -a com as 

contribuições de Jean -François Lyotard e Jacques Rancière. Inicialmente, formulamos de 

maneira concisa o m odelo comunicativo habermasiano de fundamentação da 

normatividade social, resumido em três elementos: (a) pessoas privadas reunidas em um 

público/afetadas pela observância geral da aplicação de uma norma hipotética (b) chegam 

a um acordo/consenso (c) por m eio de discursos.  

As críticas pós -estruturalistas de Lyotard e Rancière revelam tensões importantes 

no modelo habermasiano de fundamentação da normatividade. Com Lyotard, exploramos 

o conceito de  diferendo  lingu ístico – uma disputa entre regimes distintos de frases em 

rela ção aos quais n ão h á comensurabilidade poss ível. Esta an álise, ancorada em uma 

concep ção wittgensteiniana de linguagem, evidencia que a própria eleição do discurso 

como meio apropriado para a veiculação de demandas normativas é objeto de disputa, 

situando -se em um âmbito “protopolítico” que escapa ao modelo habermasiano tal como 

apresentado no âmbito de sua teoria moral e teoria da esfera pública.  

Com Rancière, aprofundamos o exame deste âmbito de disputa pré -discursiva, 

identificado como fundamentalmente estético. Rancière questiona o “ponto de partida” 

habermasiano – sujeitos já discursivamente constituídos – e problematiza a ausência de 

tematizaç ão sobre a aquisição ou reconhecimento da capacidade política discursiva. Sua 

crítica do  dissenso  como reivindica ção pol ítica aponta para limitações na eleição do 

regime discursivo e consensual como único apropriado à fundamentação da 

normatividade social.  

De fato, Habermas admite exceções à prevalência do procedimento discursivo 

para validação normativa. De um lado, Habermas concede que expressões como “protestos 

de massa”, enquanto atividades com alto conteúdo expressivo, podem funcionar como 

espécies de c atalizadores de questões de interesse público, propelindo -as como objeto de 

discussão numa esfera pública mediada por razões. 55 De outro, formas estéticas de 

expressão, segundo Habermas, só poderiam ser admitidas enquanto “proto -discursos”: a 

expressão estética poderia adquirir fins racionais e ser “validade através da experiência 

estética”, o que a faria “tomar o lugar de um argu mento” e portanto servir às mesmas 

funções. 56 Habermas também admite que alguns usos não estritamente racionais da 

linguagem podem entrar no campo da discussão mediante razões: é o caso do discurso 

religioso, que admitiria um procedimento de “tradução” através do qual passaria a ser 

admissível como d iscurso racional à medida que puder ser transposto em um registro 

secular. 57 Em nenhum momento, porém, Habermas concede que esses elementos 

expressivos e “proto -discursivos”, que considera “parasíticos” ao discurso, possam eles 

mesmos intervir diretamente no mundo. Habermas não os confere, em outras palavras, 

autonomia em sua capa cidade normativa.  

A contribuição específica de Lyotard e Rancière está precisamente em atentar ao 

âmbito que antecede ou escapa ao discurso: as disputas sobre quem pode falar, em que 

termos, e o que conta como discurso. Ao limitar seu escopo epistemológico ao discurso, a 

abordagem racionalista de Habermas enfrenta dificuldades significativas para integrar 

 
55 HABERMAS, Jürgen, Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of Law and 
Democracy , Reprint edition. Cambridge, Mass.: The MIT Press, 1998, p.  381. 
56 HABERMAS, Jürgen, The Theory of Communicative Action , Boston: Beacon, 2007, p.  20. 
57 HABERMAS, Jürgen, “The Political”: The Rational Meaning of a Questionable Inheritance of Political 
Theology, in : MENDIETA, Eduardo; VANANTWERPEN, Jonathan (Orgs.), The power of religion in the public 
sphere , New York: Columbia University Press, 2011, p.  15–33. 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

103 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

modelos não -discursivos de expressão em uma teoria da normatividade social. 

Comportamentos não discursivos, manifestações simbólicas, escolhas estéticas e rituais 

possuem papel normativo importante que permanece subteorizado no modelo 

habermasiano. Em esfe ras públicas reais, a  forma  de apresenta ção de reivindica ções é, 

como demonstra Ranci ère, tanto ou mais importante quanto seu conte údo normativo.  

Concluímos propondo uma ampliação do escopo da normatividade para além do 

discurso racional, não como rejeição do modelo de Habermas, mas como seu complemento 

necessário. Quando um grupo político opta por organizar uma passeata em vez de assinar 

uma petiçã o, essa escolha revela concepções de estratégia política, ideais de 

comunicabilidade e, fundamentalmente, propostas e expectativas de normalização. Desde 

o texto de uma carta aberta até as palavras escritas nos cartazes de um protesto, todos 

esses elemento s revelam – às vezes mais claramente que o conteúdo discursivo – intenções 

e reivindicações normativas, formas de interação com reivindicações contrárias, e o 

substrato normativo no qual conflui essa interação. Assim, uma teoria adequada da 

normatividade s ocial deve incorporar tanto as dimensões consensuais quanto as 

dissensuais, tanto os aspectos discursivos quanto os estéticos, reconhecendo a 

complexidade irredutível da expressão política.  

 

Referências bibliog ráficas  

 

ABIZADEH, Arash. In Defence of the Universalization Principle in Discourse Ethics. The 
Philosophical Forum , v. 36, n. 2, p. 193–211, 2005. 

AUSTIN, J.L. How To Do Things with Words . New York: Oxford University Press, 1970. 
(The William James Lectures Delivered at Harvard University in 1955).  

BENHABIB, Seyla. Situating the Self: Gender, Community and Postmodernism in 
Contemporary Ethics . Cambridge: Polity Press, 1992. Disponível em: 
<http://gen.lib.rus.ec/book/index.php?md5=5e2f365a6b7999632693ee15a25849f3>. Acesso 
em: 14 ago. 2017. 

BUTLER, Judith. Excitable speech: a politics of the performative . New York: Routledge, 
1997. 

COOKE, Maeve. Habermas and Consensus. European Journal of Philosophy , v.  1, n.  3, 

p. 247–267, 1993. 

DÉOTTE, Jean -Louis. The Differences Between Ranciere’s Mésentente (Political 
Disagreement) and Lyotard’s Différend. SubStance , v. 33, n. 103, p. 77–90, 2004. 

GOFFMAN, Erving. The Presentation of Self in Everyday Life . 1.  ed. Edinburgh: 
University of Edinburgh, 1956.  

HABERMAS, Jürgen. Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of 
Law and Democracy . Reprint edition. Cambridge, Mass.: The MIT Press, 1998.  

HABERMAS, Jürgen. Moral Consciousness and Communicative Action . Trad. Christian 
Lenhardt; Shierry W. Nicholsen. Cambridge: MIT Press, 1990. (Studies in Contemporary 
German Social Thought).  

HABERMAS, Jürgen. Mudança estrutural da esfera pública . Trad. Denilson Werle. São 
Paulo: Unesp, 2014.  

HABERMAS, Jürgen. “The Political”: The Rational Meaning of a Questionable Inheritance 
of Political Theology. In : MENDIETA, Eduardo; VANANTWERPEN, Jonathan (Orgs.). The 



Alves, Ítalo         Discurso e Dissenso : L yotard e Rancière como críticos de Habermas  

104 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

power of religion in the public sphere . New York: Columbia University Press, 2011, p.  15–
33. 

HABERMAS, Jürgen. The Theory of Communicative Action . Trad. Thomas MacCarthy. 
Boston: Beacon, 2007.  

LYOTARD, Jean -François. The Differend: Phrases in Dispute . Trad. Georges Van Den 
Abbeele. Manchester: Manchester University Press, 1988.  

LYOTARD, Jean -Francois. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge . Trad. 
Geoff Bennington; Brian Massumi. 1st edition. Minneapolis: University Of Minnesota 
Press, 1984.  

MCCARTHY, Thomas. Practical Discourse: On The Relation of Morality to Politics. In : 
CALHOUN, Craig (Org.). Habermas and the Public Sphere . Cambridge: MIT Press, 1992, 
p. 51–72. 

MCCARTHY, Thomas. The Critical Theory of Jurgen Habermas . Cambridge: MIT Press, 
1978. 

PAGÈS, Claire. Le différend de Lyotard avec Habermas et Rorty:  pourquoi communication 
et consensus ne permettent pas de penser la communauté. Sztuka i Filozofia , v.  3839, 
p. 303–313, 2011. 

POSTONE, Moishe. Political Theory and Historical Analysis. In : CALHOUN, Craig (Org.). 
Habermas and the Public Sphere . Cambridge: MIT Press, 1992, p.  164–180. 

RANCIÈRE, Jacques. Dissensus: on politics and aesthetics . London; New York: 
Continuum, 2010.  

RAWLS, John. A Theory of Justice: Revised Edition . Cambridge: Belknap Press, Harvard 
University Press, 1999.  

SHAW, Devin Zane. Egalitarian Moments: From Descartes to Rancière . London: 
Bloomsbury Publishing, 2017.  

STAHL, Titus. Habermas and the Project of Immanent Critique. Constellations , v. 20, n. 4, 
p. 533–552, 2013. 

VILLA, Dana R. Postmodernism and the Public Sphere. The American Political Science 
Review , v. 86, n. 3, p. 712–721, 1992. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Philosophical investigations . Oxford: Basil Blackwell, 1968.  
 

 

 
 

Doutor em Filosofia  (PUCRS ) 
Doutorando em Filosofia (Loyola University, Chicago)  

E -mail:  ialves@luc.edu        

   

  

 

mailto:ialves@luc.edu

