
Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

33 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

http://dx.doi.org/ 10.26694/pensando.v1 6i39.6851 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons  

https://creativecommons.org/licenses/by -nc/4.0 

 

 
 
 

A MORAL COMO “SEMIÓTICA DOS AFETOS” NO PENSAMENTO DE 
NIETZSCHE  

 

Morality as “semiotics of affects” in Nietzsche’s thought  
 
 

Átila Brandão Monteiro  
UFPI  

 
Resumo: Este artigo propõe uma leitura do pensamento de Friedrich Nietzsche em que a moral é compreendida 
como uma “semiótica dos afetos”, ou seja, como expressão simbólica de determinadas configurações pulsionais 
historicamente consolidadas em forma de valores. E xplicitando o procedimento genealógico desenvolvido pelo 
próprio Nietzsche, a investigação busca interpretar os valores morais não a partir de sua validade normativa, mas 
a partir de sua proveniência, função e efeitos sobre a vida. A análise é conduzida po r uma abordagem filosófico -
conceitual, centrada na leitura crítica de obras como Genealogia da moral , Além do bem e do mal  e O crepúsculo 
dos ídolos , e mobiliza ainda comentadores contemporâneos. Parte -se da hipótese de que os valores morais atuam 
como sintomas de uma organização afetiva específica do corpo e da cultura, expressando formas de obediência 
e interiorização que produzem o “indivíduo moral ”. A tipologia entre moral dos senhores e moral dos escravos 
permite avaliar os efeitos dos valores sobre a potência vital, servindo como critério para um diagnóstico filosófico 
das formas de vida. O artigo pretende ressaltar que Nietzsche não visa fundamentar uma nova moral, mas 
interpretar a moralidade enquanto linguagem simbólica dos afetos e prática históric a de organização da vida.  
 
Palavras -chave : Nietzsche; genealogia; moral; afetos.  
 
Abstract : This article proposes an interpretation of Friedrich Nietzsche's thought in which morality is 
understood as a "semiotics of affects" —that is, as a symbolic expression of specific pulsional configurations 
historically consolidated into values. Based on th e genealogical method developed by Nietzsche, the investigation 
interprets moral values not through their normative validity, but through their origin, function, and effects on 
forms of life. The analysis follows a conceptual -philosophical approach  centered on key texts such as On the 
Genealogy of Morality , Beyond Good and Evil , and Twilight of the Idols , along with relevant commentaries. The 
hypothesis is that morality operates as a symptom of affective organization, expressed in practices of obedience, 
memory, and guilt, which culminate in the emergence of the "moral individual." The typology of master morality 
and slave morality serves as a diagnostic tool for assessing the ways in which different forms of life affirm or 
negate vital potency. The article aims to emphasize that Nietzsche does not aim to establish a new morality, but 
interprets morality as a symbolic language of affections and a historical practice of organizing life.  
 
Keywords : Nietzsche; genealogy; morality; affects.  

 
 
Introdução  
 
 A obra de Friedrich Nietzsche inaugura uma nova maneira de abordar o fenômeno 
moral, afastando -se das tradições racionalistas e universalistas que dominaram a filosofia 
ocidental. Em vez de procurar fundamentos absolutos para os valores morais, Nietzsche 
propõe uma abordagem genealógica que visa compreender a proveniência e a função 
desses valores enquanto expressões de modos de vida específicos. Neste sentido, 
pretendemos mostrar que a moral não é vista como um reflexo da razão ou da essência do 
humano, ma s como um “sintoma”: um signo que remete a uma organização pulsional 
subjacente, relativa à corporeidade. A partir dessa perspectiva, torna -se possível pensar a 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

34 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

moral como uma “semiótica dos afetos”, isto é, como linguagem simbólica de forças e 
relações de poder que atravessam o corpo e a cultura.  
 A reflexão nietzschiana se afasta, portanto, das interpretações que veem a 
moralidade como mera repressão ou como simples instrumento de controle social. 
Nietzsche propõe uma escuta mais atenta: a moral seria uma superfície visível de um 
processo subterrâ neo de formação dos corpos e subjetividades. Suas normas, valores e 
ideais são compreendidos como expressões sintomáticas de determinadas configurações 
afetivas que se impõem historicamente sobre a multiplicidade instintiva do ser humano. 
Neste sentido, o procedimento genealógico revela -se, como esperamos mostrar, como um 
método interpretativo que procura compreender os valores em sua historicidade e sua 
corporeidade, investigando as forças que os criam, sustentam e naturalizam.  
 Partindo dessa hipótese, este artigo propõe uma análise da moral como expressão 
simbólica de formas de organização da vida, a partir dos conceitos nietzschianos de 
vontade de potência, comando e obediência e formas de vida. Ressaltando, contudo, que o 
objetivo da reflexão sobre a moral não é simplesmente o de criticar os valores morais 
estabelecidos, mas compreender o tipo de vida que eles tornam possível — ou que 
impedem de florescer. Neste contexto, a distinção entre “moral dos senhores” e “moral dos 
escravos” será especialmente relevante, pois permite vislumbrar dois modos 
fundamentais de valoração: um afirmativo e criador, outro reativo e ressentido.  
 Ao pensar a moral como linguagem dos afetos e não como expressão da razão, 
Nietzsche nos convida a deslocar a própria pergunta filosófica: não mais “o que é o bem?”, 
mas “que forças se expressam por meio do que chamamos de bem?” Essa mudança de 
perspectiv a exige uma atenção crítica às formas pelas quais os valores operam no nível 
pré-reflexivo, inscritos no corpo e modulados pelas exigências da coletividade. A 
genealogia, nesse sentido, não busca justificar ou refutar valores, mas desvelar sua 
proveniência  e avaliar seu valor para a vida.  
 
1. Moralidade e sociabilidade: a produção do “eu”  
 

Nietzsche elabora um sofisticado procedimento, que denomina de “genealógico”, 
para interpretar e avaliar os valores morais em função dos modos de vida que se 
expressam através deles. Estes modos de vida, por sua vez, são concebidos como certas 
configuraçõe s afetivas relativas ao modo de organização da corporeidade em termos de 
impulsos e afetos. O procedimento genealógico teria a vantagem de nos permitir observar 
a moral não como um sistema abstrato de normas, mas como o efeito de uma determinada 
economia d os afetos, resultante de disputas e ordenações entre forças pulsionais 1. Ao 
investigar a origem e os efeitos das formações morais, Nietzsche procura compreender que 
tipo de vida se afirma ou se nega por meio delas, revelando que a moral é menos uma 
questão de verdade e mais uma questão de saúde, potência e criação — ou, inver samente, 
de decadência e ressentimento 2. Com isso, a genealogia se torna uma clínica filosófica da 
cultura: não se trata apenas de julgar os valores, mas de diagnosticar as forças que neles 
operam e as formas de vida que os sustentam.   

O filósofo percebe, assim, que os impulsos e instintos, como elementos vinculados 
à corporeidade e suas disposições afetivas, são constituintes fundamentais da existência 
humana, todavia não são auto -organizados e tampouco se configuram ao acaso. Como 
anim al social e, portanto, linguístico e autoconsciente que é, todo indivíduo humano passa 
por uma série de aprendizados, sendo “educado” ou “formado”. A hipótese nietzschiana, 
que aqui será elaborada, propõe que o humano aparece originalmente como um excesso 
pulsional, polimorfo, repleto de tendências contraditórias, mas que se torna de alguma 

 
1  Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , primeira dissertação, §13. 
2 Ibidem, prólogo, §3; NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos, ou, como se filosofa com o martelo , ‘moral 

como antinatureza’, §4 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

35 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

forma estabilizado em torno de determinados valores 3. O processo de formação, de 
educação, nada mais é que o processo de moralização: “toda moral é, em contraposição ao 
laisser aller , um pouco de tirania contra a ‘natureza’ e também contra a ‘razão’.” 4  

Neste processo ocorre uma modulação de seus instintos e impulsos, onde há o 
estímulo de certos afetos e desestímulo de outros, visando o estabelecimento de um caráter, 
em que os instintos são ordenados  e hierarquizados . E aqui chegamos propriamente à 
tematização da moral, que pode ser entendida como “a teoria das relações de dominação 
sob as quais se origina o fenômeno ‘vida’.” 5 Ou seja, a moral revela sobretudo estas relações 
de imposição de determinadas finalidades, direcionamentos e ordenação para os 
indivíduos -multiplicidades que por si mesmos (ou “naturalmente”) não teriam uma 
tendência definida ou, o que dá no mesmo, teriam  inúmeras possibilidades. Por isso, a 
moral revelaria sobretudo uma relação de conflito entre direcionamentos e possibilidades 
sobre a matéria -prima vital.  

A moral pode ser caracterizada, por um lado, como uma espécie de imposição 
espontânea e impessoal do todo social sobre cada indivíduo que o compõe, de 
determinadas condutas entendidas como socialmente necessárias, com vistas à 
manutenção de um grupo. Ou se ja, a moral é uma imposição externa ao indivíduo 
enquanto tal e que o precede, aparecendo quase como uma lei natural, pois “o essencial e 
inestimável em toda moral é o fato de ela ser uma demorada coerção” 6. Na perspectiva 
histórico -naturalista que subjaz ao pensamento de Nietzsche, a moral é caracterizada em 
sua gênese pela obediência  cega a uma série de hábitos e costumes tidos como tradicionais 
e que, por isso, aparecem como inquestionáveis. “Moralidade não é outra coisa (e, portanto, 
não mais! ) do que obediência a costumes, não importa quais sejam; mas costumes são a 
maneira tradicional de agir e avaliar.” 7. Nesse sentido, é preciso destacar que o fundamental 
na moral é sobretudo o aspecto da submissão e adesão incondicional a uma determinada 
forma de agir e avaliar simplesmente por aparecer como a única e inevitável, naturalizada 
pela tradição, até mesmo se  esta contraria alguma inclinação imediata do indivíduo, ou 
que lhe cause desprazer: “o essencial” para a moralidade, diz o filósofo, é que “se obedeça  
por muito tempo e numa  direção” 8.  

Certamente a sujeição ao costume por parte dos indivíduos não se dá de forma 
passiva e tampouco por uma adesão automática. A tradição que sustenta os costumes 
aparece como uma “autoridade superior, a que se obedece não porque ordena o que nos é 
útil, mas p orque ordena”, ou seja, principalmente pelo medo terrível do que pode acontecer 
em caso de transgressão, pois não se trata de um temor relativo a algo trivial, mas de “um 
medo ante um intelecto superior que manda, ante um incompreensível poder 
indeterminad o, ante algo mais do que pessoal – há superstição  nesse medo.” 9 Enquanto 
conjunto de costumes e valores que estabelecem o permitido e o proibido, a moral se 
sustenta em primeiro lugar sobre este alicerce da obediência irrefletida, do medo ante o 
que pode acontecer caso haja o desrespeito ou o desvio aos hábitos e cost umes 
tradicionais, mas sobretudo da racionalidade pouco desenvolvida que fomenta 
simultaneamente o poder da autoridade – que se reveste de um caráter misterioso – e o 
medo ante a mesma. Destarte, há uma necessidade de que os costumes sejam 
absolutamente re speitados, o que ocasiona um comportamento forçosamente gregário, 
onde qualquer atitude minimamente individual ou questionadora seria vista como 
“imoral”.  

Todavia, a moral não obstante ser coletiva, não se resume a uma imposição 
meramente exterior de obediência. Apontamos acima o que seria a moralidade apenas em 

 
3 Cf. GIACOIA Jr., Oswaldo. Nietzsche: o humano como memória e como promessa . Petrópolis, RJ: Vozes, 2014 , p. 

24 ss.  
4  NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , § 188 
5  Ibidem, § 19 
6  Ibidem, § 188 
7  NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais , §9 
8  NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , §188 
9  NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais , § 9 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

36 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

sua gênese, tomando por pressuposto todas as considerações anteriores sobre o humano, 
em um estágio descrito por Nietzsche como “moralidade dos costumes” 10. Entretanto, a 
argumentação nos encaminha para um momento posterior, onde tais demandas oriundas 
da autoridade tornam -se exigências do próprio indivíduo para consigo mesmo, sem que 
seja necessária a coerção externa . É o momento em que a consciência  adquire um papel 
fundamental nesse processo, isto é, quando da maturação do “indivíduo moral”, consciente 
de si, que age moralmente não por medo de ser punido, mas porque “ sabe” ou porque tem  
gravado na memória (ou inscrito no próprio corpo) o que deve ou não fazer, 
independentemente de uma instância externa que lhe diga. Algo que se torna possível, 
como é de se supor, tã o somente a partir da produção de uma “memória da vontade” 11, 
onde se gravaram a ferro e fogo pelo menos “cinco ou seis ‘não quero’ com relação aos 
quais se fez uma promessa , a fim de viver os benefícios da sociedade” 12, a partir da qual a 
consciência ganha densidade no sentido moral – como responsabilidade. Nesse sentido, o 
indivíduo age ou deixa de agir porque tem consciência  do que entende como seu “dever”, 
em suma, porque sente -se  responsável  e autônomo  – acredita -se capaz de dispor de si 
mesmo, de autocontrole e autodirecionamento 13. Pela demorada coerção dos instintos e 
impulsos, pela longa relação de obediência, surge, de forma aparentemente paradoxal, a 
“liberdade” e a “autodeterminação”, na medida em que no fim das contas “essa tirania, esse 
arbítrio, essa extrema e grandiosa est upidez educou  o espírito” 14, ao lhe impor ou 
selecionar uma forma determinada – introjetando em cada indivíduo uma hierarquia 
determinada de valores a que se deve obediência, a partir dos próprios conteúdos do 
agrupamento social específico.  

O humano, como indivíduo moral, torna -se assim, um animal que pode fazer 
promessas,  capaz de compreender e explicar os costumes, e mesmo de dar razões para o 
seu agir. Surge o “indivíduo soberano” e racional, “igual apenas a si mesmo, novamente 
liberado da moralidade do costume” 15, que carrega a lei consigo, que se lembra , que age de 
acordo com ela, que é capaz de distinguir o certo e o errado e de julgar por si mesmo a 
conduta que deve seguir. Esta situação favorece a convivência na medida em que se torna 
menos problemática pois a imposição das regras já não se faz de for ma explícita, sem 
coerção externa: aqui a autoridade se torna implícita, oculta -se sem, no entanto, perder o 
poder , em suma, é interiorizada . Ocorre a introjeção da lei moral e, por consequência, a 
autorregulação e autocoerção pelo próprio indivíduo – a autoridade torna -se 
simultaneamente consciência moral ( Gewissen ) e lei positiva. O indivíduo moral supõe não 
obedecer a ninguém a não ser a si mesmo – ou, pelo menos, a uma parte de si, já que 
continua tendo desejos que devem ser, de acordo com os costumes, evitados e/ou 
suprimidos – pois se reconhece como racional e capaz de seguir a lei moral.  

O desenvolvimento da consciência moral é um desdobramento histórico da 
situação descrita anteriormente, de imposição meramente externa desde a “moralidade 
dos costumes”, tendo sempre como fio condutor a ideia de obediência , uma vez que toda 
moral é normativa – mesmo num estágio mais desenvolvido da humanidade ou do 

 
10  Ibidem; NIETZSCHE, Friedrich. Humano, Demasiado Humano I: um livro para espíritos livres, §96 
11 “[…] um ativo não -mais -querer -livrar -se, um prosseguir -querendo o já querido, uma verdadeira memória da 

vontade : de modo que entre o primitivo ‘quero’, ‘farei’, e a verdadeira descarga da vontade, seu ato, todo um 
mundo de novas e estranhas coisas, circunstâncias, mesmo atos de vontade, pode ser resolutamente interposto, 
sem que assim se rompa esta longa cadeia do querer. Mas quanta coisa isto não pressupõe!” (NIETZSCHE, 
Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , segunda dissertação, §1) 

12  NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , primeira dissertação, §3 
13 “O orgulhoso conhecimento do privilégio extraordinário da responsabilidade , a consciência dessa rara 

liberdade, desse poder sobre si mesmo e o destino, desceu nele até sua mais íntima profundeza e tornou -se 
instinto, instinto dominante – como chamará ele a esse instinto dominante, supondo que necessite de uma 
palavra para ele? M as não há dúvida: este homem soberano o chama de sua consciência… ” (NIETZSCHE, 
Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , segunda dissertação, §2) 

14  NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , §188 
15  NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , segunda dissertação, §2 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

37 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

indivíduo 16. Ou seja, mesmo que haja uma maior “liberdade individual” quando da 
superação do estado de “moralidade dos costumes”, tal liberdade aparece atrelada ao fardo 
da responsabilidade , isto é, a consciência das consequências do agir que carrega consigo 
a possibilidade de autopunição ou do sentimento de honra, ou seja, de um autojulgamento 
independente de uma instância imediatamente exterior de observação, de um juiz ou 
executor da lei.  Assim, pode -se dizer, que no tocante à obediência, não há uma grande 
mudança quando do aparecimento da autonomia nos indivíduos, pois estes devem dela se 
servir primordialmente para seguir os costumes ou os valores, para “dar a lei para si  
mesmo” por “livre espontânea vontade”, com a diferença, porém, de não se sentirem 
coagidos por um poder externo para seguir os costumes, pelo contrário, o indivíduo moral 
torna -se orgulhoso e satisfeito quando o faz – ostenta o fato de ser um animal obedi ente. 
Por outro lado, quando não segue a lei moral, ele mesmo se encarrega em primeiro lugar 
de punir -se, especialmente com o sentimento de culpa e má consciência 17, não ficando 
isento, é claro, e dependendo do tipo de transgressão, da punição pela lei positiva ou, pelo 
menos, de um constrangimento em relação ao todo social.  

Há, portanto, em cada individualidade, como parte constituinte da mesma, um 
elemento do social, que garante a estabilidade na convivência e uma certa sensação de 
liberdade. Este elemento, que aqui chamamos de consciência moral ou “memória da 
vontade”, e qu e Freud, por exemplo, chamará de “ Supereu ”, está tão intrinsecamente ligado 
ao indivíduo maduro e a constituição da individualidade nas sociedades que aparece como 
algo desde sempre existente. E de fato, se pensarmos que o indivíduo  só passa a “existir” 
pr opriamente quando supera uma determinada fase onde ainda não domina a linguagem 
e tampouco está consciente de si, então, a afirmação tem alguma razão de ser. Ora, se a 
consciência, a linguagem e a capacidade de agir de forma regulada são características de  
um indivíduo comum, podemos dizer então, que o indivíduo só é indivíduo porque é um 
ser social, porque uma coletividade o precede e o torna possível. Em outras palavras, o 
indivíduo  “nasce” quando é capaz de auto -observação e se crê capaz de autodetermina ção, 
ou seja, quando dispõe de consciência. Mas esta lhe traz uma falsa sensação de liberdade 
incondicionada, ao ponto de ele acreditar -se como absolutamente responsável por si 
mesmo, pelas suas escolhas, pelas suas ações, pelas suas ideias – quando só pôd e ter estes 
elementos em virtude dos valores do todo social que precede sua existência individual.  

O desenvolvimento de um indivíduo desde seu nascimento até alcançar a vida 
adulta obedece uma lógica semelhante: as crianças, em geral, são educadas sob coerção 
externa – uma forma de “moralidade dos costumes” – e aprendem modos de se comportar, 
de agir, d e sentir e de pensar que lhes são impostos: ela não dispõe ainda de “liberdade de 
escolha”, não é autônoma. Com o seu desenvolvimento, a caminho da vida adulta ela é 
incentivada a entender as razões (ou inventá -las) dos valores que segue, e portanto, é 
tomada pela ilusão de segui -los não mais pela simples imitação ou coerção, mas porque os 
entende como válidos ou necessários. Quanto aos valores, eles geralmente não são 
questionados – e se por algum acaso o forem, o indivíduo sofre uma série de 
constrangimen tos e sente novamente algum tipo de coerção, tanto mais sutil quanto 

 
16 “Na medida em que sempre, desde que existem homens, houve também rebanhos de homens (clãs, 

comunidades, tribos, povos, Estados, Igrejas), e sempre muitos que obedeceram, em relação ao pequeno 
número dos que mandaram – considerando, portanto, que a obediência foi até agora a coisa mais longamente 
exercitada e cultivada entre os homens, é justo supor que via de regra é agora inata em cada um a necessidade 
de obedecer , como uma espécie de consciência formal  que diz: ‘você deve absolutamente fazer isso, e 
absolutamente se abster daquilo’, em suma, ‘você deve’. E sta necessidade procura saciar -se e dar um conteúdo 
à sua forma; nisso ela agarra em torno, conforme sua força, impaciência e tensão, de modo pouco seletivo, 
como um apetite cru, e aceita o que qualquer mandante  – pais, mestres, leis, preconceitos de classe, opiniões 
públicas – lhe grita no ouvido. A singular estreiteza da evolução humana, seu caráter hesitante, lento, com 
frequência regressivo e tortuoso, deve -se a que o instinto gregário da obediência é transmi tido mais facilmente 
como herança, em detrimento da arte de mandar. Se imaginarmos esse instinto levado à aberração, acabarão 
por faltar os que mandam e são independentes; ou sofrerão intimamente de má consciência e precisarão antes 
de tudo se iludir, para  poder mandar, isto é, acreditar que eles apenas obedecem. Essa situação existe realmente 
na Europa de hoje: eu a denomino a hipocrisia moral dos que mandam. [...]” (NIETZSCHE, Friedrich. Além do 
Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , §199, grifos nossos).  

17  Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , segunda dissertação.  



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

38 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

poderosa, já que a autopunição da má consciência e da culpa são ferramentas 
poderosíssimas de controle de conduta.  

Desta forma, a consciência moral presente em cada indivíduo – que emerge da 
convivência social entre humanos e que se torna suma representante da autonomia – traz 
consigo, em virtude de suas origens, também as exigências sociais relativas a uma série de 
condutas que aparecem como  adequadas ou inadequadas  à coletividade e que se agrupam 
em torno da noção de costume e, portanto, de moral. É preciso ter em mente, segundo 
Nietzsche, que “originalmente fazia parte do domínio da moralidade toda a educação e os 
cuidados da saúde, o casamento, as artes da cura, a guerra, a agricultura, a fala e o silêncio, 
o relacionamento de uns com os outros e com os deuses […] Originalmente, portanto, tudo 
era costume [...]” 18. Ora, então quando estamos discutindo sobre a moralidade, mais 
especificamente sobre os valores morais,  falamos como eles são fundamentais para a 
compreensão do humano, pois representam sobretudo o modo de ser deste enquanto 
integrante de um todo social – por isso, nesta perspectiva, a moral não é representativa de 
uma “natureza espiritual” do ser humano, o u sinal de algum caráter inteligível do homem, 
mas, sim, um produto histórico de um determinado ser natural, biológico e social – isto é, 
a moral condensa as normas relativas a uma determinada forma de vida humana 
historicamente constituída,  à medida que estabelece modos de agir, sentir e pensar 
condensados em valores , oriundos e simultaneamente mantenedores de uma coletividade, 
de um todo social.  

Portanto, o “Eu”, que já foi pensado como algum tipo de “substância” metafísica ou 
algum elemento autodeterminado, é mais social do que parece à primeira vista. Essa 
complexidade engloba justamente a dimensão do corpo e das tendências instintivas ou 
pulsio nais, formando hierarquias temporárias para a totalidade do corpo. Estas relações, 
é preciso acrescentar, são moduladas segundo determinados costumes , segundo 
exigências que não  lhe são intrínsecas, exigências externas relativas ao todo social que 
antecede  o indivíduo e que inscreve em seu corpo uma determinada configuração 
mediante a longa obediência. Estas exigências ou valores que compõem uma determinada 
moral, mostra o quanto os valores se inscrevem no próprio corpo em sua hierarquia 
pulsional, garantindo tanto sua efetividade e poder quanto sua invisibilidade e sutileza ao 
nível da consciência . Em outras palavras, a moral é muito mais enraizada na dimensão 
“inconsciente” do corpo do que na consciência moral 19. 

Assim, se o indivíduo soberano, “eu pensante”, despreza em certa medida a própria 
corporeidade, tampouco tem ciência imediata desses costumes enquanto  costumes: pelo 
contrário, estes lhe aparecem como sua própria natureza, como integrantes de sua 
essencialidade, como o “modo de ser” do próprio humano em geral. Os valores e modos de 
ser aparecem assim como eternos, existentes “desde sempre” – perspectiva  que surge 
apenas da falta de sentido histórico – e, com isso, torna -se bastante difícil que se perceba 
como tendo vindo -a-ser, como produção humana, como uma possibilidade entre outras 
que por algum motivo se tornou efetiva. Nesse sentido, torna -se possível uma cegueira 
diante dos valores que orientam o nosso pensar e agir: sem este ofuscamento nenhuma 
moral teria força, se desde o princípio se soubesse que sua validade é relativa; nenhum 
valor teria poder suficiente para se impor e se manter, se não fosse pela obediência 
irrefletida que, ao perdurar, torna -se obediência voluntária, ou, pelo menos, autoimposta  
que, por sua vez, torna o indivíduo capaz de buscar explicações e fundamentações 
“racionais” para sua obediência, ou seja, para o fato de não poder facilmente agir de forma 
diferente daquela que se foi acostumado . O “Eu”, em suma, é resultado das demandas 
sociais gregárias sobre a diversidade de instintos e impulsos que constituem o corpo, 

 
18  NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais , §9 
19 “A moralidade efetiva do homem na vida de seu corpo é cem vezes maior e mais sutil que toda a moralização 

erigida por conceitos. O número de ‘tu deves’ que trabalham continuamente em nós! As considerações que 
possuem os que comandam e os que obedecem entr e si! O saber sobre as funções superiores e inferiores que 
está aqui em obra!” (NIETZSCHE, Fragmentos póstumos, 1884, 25 [437] apud  WOTLING. Patrick. Befehlen und 
Gehorchen . A realidade como jogo de comando e de obediência segundo Nietzsche. In: NASSER, Eduardo; 
RUBIRA, Luís. Nietzsche no século XXI . Porto Alegre, RS: Editora Zouk, 2017 , p. 337) 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

39 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

garantindo que essas imposições morais sejam ativamente assimiladas e também 
propagadas 20. 
 
2. Moral como semiótica dos afetos  
 

É válido ressaltar que no estágio da consciência moral desenvolvida, onde a 
moralidade já preenche parte significativa da vida psíquica dos indivíduos, a autoridade 
moral já está de alguma forma garantida, e isso permite alguma variação nos modos de 
ser. C ontudo, os valores  mais fundamentais permanecem – uma vez que a própria 
individualidade crescente é garantida e mantida pelo elemento social introjetado –, em 
especial, aqueles valores de que o indivíduo soberano sequer tem consciência, que 
orientam os juí zos por ele emitidos e que tornam possível todas as avaliações e prescrições 
relativas aos domínios supracitados da existência cotidiana. Por seu caráter subterrâneo – 
são valores incorporados de geração em geração, inscritos no próprio corpo, relativos à 
organização afetiva – eles não são facilmente tematizados ou sequer podem ser 
diretamente apontados, pois fogem ao âmbito da consciência, e a moral serve, por isso, 
enquanto signo do modo de organização daqueles , como um fio condutor para que 
possamos inte rpretá -los. Nas palavras de Nietzsche:  

 
Moral é apenas uma interpretação de determinados fenômenos, mais 
precisamente, uma má  interpretação. O julgamento moral é parte, como o 
religioso, de um estágio de ignorância em que falta inclusive o conceito de 
real, a distinção entre real e imaginário: de modo que “verdade”, nesse 
estágio, designa coisas que agora chamamos de “quimeras”.  Portanto, o 
julgamento moral nunca deve ser tomado ao pé da letra: assim ele 
constitui apenas contra -senso. Mas como semiótica  é inestimável: revela, 
ao menos para os que  sabem, as mais valiosas realidades das culturas e 
interioridades que não sabiam o bastante para “compreenderem” a si 
próprias. Moral é apenas linguagem de signos, sintomatologia: é preciso 
saber antes de que  se trata, para dela tirar proveito 21. 

 
A moral, nesse sentido, torna possível uma “semiótica dos afetos”, ou seja, é 

entendida como uma espécie de símbolo que guarda sob si uma interpretação dos 
elementos constitutivos da totalidade do corpo vivo, à medida que apresenta uma 
determinada ordenaçã o ou hierarquização dos impulsos e um sistema de finalidades. A 
moral é que torna possível para nós pensarmos sobre a dimensão inconsciente que nos 
escapa, pois dá sinais da organização vital avaliativa da qual emerge, e de onde retira sua 
força e razão de  ser . Pode ser pensada, por isso, como o resultado dos enfrentamentos 
vitais pelos quais passou coletivamente o animal homem na tentativa de perseverar na 

 
20 Neste sentido, é preciso destacar que principalmente a filosofia é carregada de moralidade, especialmente 

quando se pretende “fundamentar” valores morais, e cai num círculo vicioso de justificação racional do 
costume, do que já está dado, de uma moral vig ente, sem se perguntar pelas origens da moralidade ou sequer 
se há morais distintas – isto é, sem pôr a moral como um problema, tomando -a antes como o mais precioso, 
sem suspeitar dela por acreditar estar o mais distanciado possível de um senso -comum que n ão pensa 
rigorosamente. Segundo Nietzsche, “Precisamente porque os filósofos da moral conheciam os fatos morais 
apenas grosseiramente, num excerto arbitrário ou compêndio fortuito, como moralidade do seu ambiente, de 
sua classe, de sua Igreja, do espírito de sua época, de seu clima e seu lugar – precisamente porque eram mal 
informados e pouco curiosos a respeito de povos, tempos e eras, não chegavam a ter em vista os verdadeiros 
problemas da moral – os quais emergem somente na comparação de muitas  morais. Por estranho que possa 
soar, em toda ‘ciência da moral’ sempre faltou o problema da própria moral: faltou a suspeita de que ali havia 
algo problemático. O que os filósofos denominavam “fundamentação da moral”, exigindo -a de si, era apenas, 
vista à  luz adequada, uma forma erudita da ingênua fé na moral dominante, um novo modo de expressá -la, e 
portanto um fato no interior de uma determinada moralidade, e até mesmo, em última instância, uma espécie 
de negação de que fosse lícito  ver essa moral como um problema – em todo caso o oposto de um exame, 
questionamento, análise, vivissecção dessa mesma fé.” (NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: 
prelúdio a uma filosofia do futuro , §186) 

21 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos , ou, como se filosofa com o martelo,  “os ‘melhoradores’ da 
humanidade”, §1 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

40 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

existência, a partir dos quais determinados sistemas de valores se impuseram e se 
mantiveram de formas variáveis ou mesmo deixaram de ser. Pode ser entendida também 
como resultado de experimentações, a partir das quais o humano, coletivamente, 
interpretou a si mesmo, a vida e a realidade circundante, adaptou -se e transformou -se 
diante de circunstâncias imprevisíveis.  

Nesse sentido, como uma interpretação do mundo, a moral tem tanto valor quanto 
as explicações religiosas, isto é, não tem como fornecer alguma explicação minimamente 
coerente e/ou consistente para os fenômenos que pretende descrever, a medida que ela é 
apenas o resultado de avaliações habituais destas coisas, uma interpretação que sequer se 
sabe como interpretação, pois torna -se costume, mantém -se pela autoridade, torna -se 
“naturalizada” pela falta de crítica. Todavia, Nietzsche chama atenção aqui justament e para 
o caráter fundamental da genealogia e que gostaríamos de destacar de agora em diante: é 
preciso não refutar ou comprovar tais interpretações e visões de mundo, mas sim 
interpretá -las, avaliá -las . Interpretar as interpretações é uma das funções centrais do 
procedimento genealógico 22. 

A tematização da moral revela, por meio da reflexão sobre os interesses, 
finalidades e interpretações, que a preocupação genealógica é mais ampla e fundamental: 
não visa a apenas descortinar a historicidade dos costumes e animalidade do humano, e 
tampouco a um “simples” desvelamento do fundo amoral da moralidade 23 – apesar de 
serem estas etapas importantes para a argumentação – mas sim da reflexão sobre a vida 
mesma, ou melhor, sobre o tipo de vida que se expressa por meio de determinados valores 
morais . Ora, acreditamos já ter ficado claro que “ao falar de valores, falamos sob a 
inspiração, sob a ótica da vida”, uma vez que “a vida mesma nos força a estabelecer valores, 
ela mesma valora através de nós, ao estabelecermos valores...” 24. A moral, portanto, serve -
nos não como um fim, mas como um meio, uma ponte e uma travessia, para a reflexão 
sobre a própria vida e seus modos de organização. Em especial, para avaliarmos  a nossa 
própria forma de vida historicamente constituída que tornou possível tantas ilusões, 
autoenganos, má compreensões do mundo, da vida e do humano sobre si mesmo. Talvez 
devesse ser essa a reflexão propedêutica a qualquer proposição de cunho ético e político, 
e também de qualquer interpretação sobre as possibilidades do pensamento e 
potencialidades da filosofia.  

A investigação genealógica, histórica e naturalista, nos mostra, então, que a 
própria vida é o ponto de partida das valorações, das criações de valores, uma vez que 
estes não caem do céu ou são descobertos pela razão abstrata, mas são produtos de seres 
viv os gregários, inventivos e linguísticos, resultantes de seus esforços por perseverar na 
existência. Assim, se é a vida que valora através de nós, então diferentes valores expressam 
diferentes tipos ou formas de organização da vida. Nietzsche entende que é possível 
interpretá -las – aproximá -las, distanciá -las, agrupá -las e, principalmente, avaliá -las – a 
partir do modo como são expressos direta ou indiretamente quaisquer tipos de juízo, pois 
estes são orientados pelos valores que constituem as organizações v itais das quais surgem, 

 
22 Neste sentido, remeto à instigante discussão que Michel Foucault empreende sobre este aspecto da filosofia 

nietzschiana, encaminhando a sua compreensão da mesma como uma “filologia sem fim”, que torna a atividade 
interpretativa “infinita” ao não acrescent ar novos símbolos ao pensamento, e procura trazer à luz o que se 
encontra mascarado nos signos já existentes – vinculando, além disso, o procedimento crítico -interpretativo 
de Nietzsche aos de Karl Marx e Sigmund Freud. (Cf. FOUCAULT, Michel. Nietzsche, Freud e Marx – Theatrum 
philosoficum.  São paulo, SP: Princípio editora, 1997)  

23 Uma vez que a moral não é um fato espontâneo da razão e tampouco resultado de um procedimento racional, 
mas antes fruto de relações de forças, relações de comando -obediência, resultado de imposições violentas 
sobre o corpo e seus afetos, de ordenações que  visam a coesão de um agrupamento pelo costume e hábito 
mediante a manutenção de determinados valores contingentes. Estes elementos encaminham para a conclusão 
de que a moral é no fundo “amoral”, como resultado de lutas e embates, muito mais vinculada à na tureza e aos 
interesses do que parece ao indivíduo maduro e racional – visão que só se alcança a partir da perspectiva 
genealógica ou “extramoral”.  

24 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos, ou, como se filosofa com o martelo , “moral como 
antinatureza”, §5 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

41 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

ou seja, por meio das diferentes formas de moral 25. Uma vez que compreende os valores 
morais como criados em algum momento e lugar, Nietzsche torna possível vê -los como 
problema, colocá -los em questão:  

 
sob que condições o homem inventou  para si os juízos de valor “bom” e 
“mal”? E que valor  têm eles ? Obstruíram ou promoveram até agora o 
crescimento do homem? São indício de miséria, empobrecimento, 
degeneração da vida? Ou, ao contrário, revela -se neles a plenitude, a força, 
a vontade de vida, sua coragem, sua certeza, seu futuro? 26 

 
O que se visa é uma dissecação da moral, ao expor suas entranhas e pôr em 

questão o seu valor para a vida, isto é, uma avaliação dos próprios valores existentes ao 
analisá -los sob a lente do crescimento  ou obstrução  das possibilidades da vida 27. Isto torna 
possível uma outra compreensão da moral, histórica e natural, como ficção e “símbolo”, 
que permite produzir uma tipologia  da moral 28 em vez de tentativas de fundamentação da 
mesma. Em outras palavras, trata -se de procurar observar a moral como “sintoma, 
máscara, tartufice, doença, mal -entendido; mas também moral como causa, medicamento, 
estimulante, inibição, veneno” 29, compreendendo as diversas morais existentes como 
realizações humanas a serviço de tipos distintos de vida. Tal “interpretação de 
interpretações” diz respeito a uma avaliação daquelas interpretações, visando descortinar 
o valor daquelas em relação à vida.  Aponta, portanto, muito mais para um diagnóstico do 
que refutação, justificação ou fundamentação. É com a genealogia que a crítica  passa a ser 
também uma espécie de clínica : é preciso ouvir e se deter sobre os “sintomas”, na forma de 
valores, mas a questão mais fundamental é o quadro geral que os faz vir à tona, a condição 
em que a vida se encontra quando aqueles emergem.  

Para a realização desta, porém, Nietzsche precisa vincular a discussão sobre a 
moralidade às suas descobertas no campo da “fisiopsicologia”. As relações de comando -
obediência que caracterizam o motor da vida “pulsional”, englobadas sob o termo “vontade 
de potência”, devem orientar não apenas as relações entre impulsos no indivíduo, mas 
também as relações no interior dos agrupamentos sociais 30. Em outras palavras, o 

 
25 De acordo com Scarlett Marton, ”se o valor dos valores ‘bem’ e ‘mal’ não chegou a ser posto em questão, é 

porque eles foram vistos como existindo desde sempre: instituídos num além, encontravam legitimidade num 
mundo suprassensível. No entanto, uma vez qu estionados, revelam -se apenas ‘humanos, demasiado humanos’: 
em algum momento e em algum lugar, simplesmente foram criados. Assim, o valor dos valores está em relação 
com a perspectiva segundo a qual ganharam existência. Não basta, contudo, relacioná -los co m os pontos de 
vista de apreciação que os engendraram; é preciso ainda investigar de que valores estes partiram para criá -los. 
Em outras palavras, a questão do valor apresenta duplo caráter: os valores supõem avaliações, que lhes dão 
origem e conferem valo r; estas, por sua vez, ao criá -los, supõem valores a partir dos quais avaliam.” (MARTON, 
Scarlett. Nietzsche: das forças cósmicas aos valores humanos . Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010. p. 87)  

26 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , prólogo, §3, grifo nosso)  
27 Ainda aos olhos de Scarlett Marton, essa exigência significa que “para fazer a crítica dos valores, não basta 

questionar sua proveniência; é preciso ainda avaliá -la. Torna -se necessário, pois, adotar um critério de 
avaliação que, por sua vez, não possa se r avaliado; caso contrário, haveria círculo vicioso. O único critério que 
se impõe por si mesmo, no entender de Nietzsche, é a vida.” (MARTON, Scarlett, op. cit. , p. 102) 

28 “Deveríamos, com todo o rigor, admitir o que  se faz necessário por muito tempo, o que  unicamente se justifica 
por enquanto: reunião de material, formulação e ordenamento conceitual de um imenso domínio de delicadas 
diferenças e sentimentos de valor que vivem, crescem, procriam e morrem – e talvez tentativas de tornar 
evidentes as configura ções mais assíduas e sempre recorrentes dessa cristalização viva – como preparação 
para uma tipologia  da moral.” (NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do 
futuro , §186) 

29 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica,  prólogo, §6 
30 O que Nietzsche argumenta de diversas formas, seja numa proposição em que a gênese do Estado se dá de 

forma tirânica, violenta e forçada, por parte de seres terríveis e impetuosos que visavam organizar, ordenar e 
dar forma a um sem -número de indivíduos nô mades (cf. NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma 
polêmica , segunda dissertação, §17), ou pela exposi ção do car áter conflituoso sempre presente nas sociedades, 
por meio da apropria ção, opress ão, sujei ção, explora ção entre indiv íduos: “Abster -se de ofensa, viol ência, 
explora ção m útua, equiparar sua vontade à do outro: num certo sentido tosco isso pode tornar -se um bom 
costume entre indiv íduos, quando houver condi ções para isso (a saber, sua efetiva semelhan ça em quantidades 
de for ça e medidas de valor, e o fato de pertencerem a um  corpo). Mas tão logo se quisesse levar adiante esse 

 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

42 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

desenvolvimento histórico das diversas morais e das relações sociais podem ser lidos 
como o desenrolar das mesmas relações de comando -obediência que operam nos 
indivíduos, a medida que estes também são, de algum modo, “agrupamentos”, 
multiplicidades, “estr utura social de muitas almas” 31, reunidas em torno da unidade fictícia 
do “Eu”. Unidade esta que, por sua vez, não é causa sui,  mas sim produzida e reproduzida 
pelo agrupamento social que organiza a multiplicidade de indivíduos sob determinados 
valores, que exige obediência e uma “memória da vontade”. Assim, torna -se possível para 
Nietzsche sustentar, a partir desta correlação, qu e a história da moral é uma história de 
disputas por expansão e domínio, por imposição de configurações e formas, uma história 
perpassada por relações conflituosas e tensões entre indivíduos e/ou povos, com vistas ao 
comando.  

A partir dessa lógica própria a tudo o que vive, e tomando a vida como ponto de 
partida – mas também como critério de avaliação dos valores, de interpretação da moral –  
Nietzsche desenvolve uma espécie de caracterização tipológica da moral e, por 
consequê ncia, das formas de vida que lhes subjazem – elaborando um procedimento para 
decifrar os símbolos e elaborar diagnósticos. Assim, em sua investigação genealógica da 
moral, o filósofo alemão argumenta sobre a existência de, pelo menos, dois tipos de moral 
que podem ser extraídas das diversas formas de moralidade historicamente produzidas – 
retomando sua intenção de elaborar uma tipologia, não apenas a partir da história mas 
também por meio de análises etimológicas, em torno das diversas significações que pod em 
ser remetidas às noções de “bem” e “mal” e suas variantes nas principais línguas da 
Europa. Sustenta assim ter identificado uma tendência que se repete, uma caracterização 
geral em dois tipos : uma moral dos dominantes e outra dos dominados, ou uma “mora l 
dos senhores” e uma “moral dos escravos”. Estas denominações visam tanto mais à 
distinção de “um traço típico do caráter” 32, ou do aspecto (fisio)psicológico que se destaca, 
do que uma mera descrição sociológica, e têm como elemento distintivo o modo de 
valoração  ou da criação  e estabelecimento de valores por parte de cada tipo. Nas palavras 
de Nietzsche:  

 
Numa perambulação pelas muitas morais, as mais finas e as mais 
grosseiras, que até agora dominaram e continuam dominando na Terra, 
encontrei certos traços que regularmente retornam juntos e ligados entre 
si: até que finalmente se revelaram dois  tipos básicos , e uma diferença 
fundamenta l sobressaiu. Há uma moral dos senhores  e uma moral de 
escravos ; acrescento de imediato que em todas as culturas superiores e 
mais misturadas aparecem também tentativas de mediação  entre as duas 
morais, e, com ainda maior freq uência, confusão  das mesmas e 
incompreensão mútua, por vezes inclusive dura coexistência  – até 
mesmo num homem, no interior de uma só  alma. As diferenciações 
morais de valor se originaram ou dentro de uma espécie dominante, 
que se tornou agradavelmente cônscia da sua diferença em relação à 
dominada – ou entre os dominados, os escravos e dependentes de 
qualquer grau. 33 

 
É preciso destacar ainda o critério que orienta tal tipologia: munido da perspectiva 

comando -obediência própria à “Vontade de Potência”, Nietzsche sustenta que as mais 

 
princípio, tomando -o possivelmente como princípio básico da sociedade , ele prontamente se revelaria como 
aquilo que é: vontade de negação  da vida, princípio de dissolução e decadência. […] a vida mesma é 
essencialmente  apropriação, ofensa, sujeição do que é estranho e mais fraco, opressão, dureza, imposição de 
formas próprias, incorporação e, no mínimo e mais comedido, exploração […] A ‘exploração’ não é própria de 
uma sociedade corrompida, ou imperfeita e primitiva: fa z parte da essência  do que vive, como função orgânica 
básica, é uma consequência da própria vontade de poder [potência], que é precisamente vontade de vida. 
Supondo que isto seja uma inovação como teoria – como realidade é o fato primordial  de toda a história […]” 
(NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , §259) 

31NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , § 19 
32 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , primeira dissertação, §5 
33 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , § 260, grifos nossos  



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

43 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

diversas formas de moral se dividem entre aquelas onde se sobressai um impulso ao 
comando, ordenação, criação; e outras onde se sobressai uma impossibilidade de comando 
e uma paradoxal necessidade de obediência, que se desdobra em manutenção, limitação. 
Es te elemento diferencial predominante é o que distingue os tipos, a partir das próprias 
apreciações de valor, que por sua vez se refletem nos valores engendrados. Cada tipo moral 
revela, então, o mais característico de uma hierarquia fisiopsicológica que, p or meio de sua 
atividade avaliativa, deixa sua marca nas avaliações, isto é, “maneiras de ser, modos de 
existência daqueles que julgam e avaliam, servindo precisamente de princípios para os 
valores em relação aos quais eles julgam” 34. Ainda de acordo com o trecho supracitado, é 
preciso ressaltar que o que se busca caracterizar com as duas formas de moral são tipos 
gerais, que não representam absolutamente um determinado povo ou indivíduo, mas que 
coexistem nestes em diversos graus. Ne sse sentido, a tipologia nietzschiana tem tanto mais 
a função de fornecer alguma inteligibilidade ao emaranhado e complexo âmbito da 
existência humana, histórica e culturalmente observada, do que descrever empiricamente 
um determinado agrupamento social.  

Por conseguinte, na “moral dos senhores” ou dos “nobres”, revela -se o elemento 
diferencial de um tipo fisiopsicológico robusto, cujas valorações partem de uma sensação 
de potência, da consciência de sua diferença e distinção, e de uma afirmação deste 
senti mento e desta distinção – em suma, de um afeto  que orienta a valoração na direção 
de uma autoafirmação e autodiferenciação, ou seja, de um “ pathos  da distância” que não 
cessa de se apresentar 35. Em outras palavras, “quando os dominantes determinam o 
conceito de ‘bom’, são os estados de alma elevados e orgulhosos  que são considerados 
distintivos e determinantes da hierarquia” 36, o que termina por gerar valores que 
correspondem a estes estados, isto é, que expressam a potência e disposição de uma forma 
de vida dotada de força e disposição suficientes para criar  valores, para determinar algo 
como “bom” e distinguir  o que não se coaduna ou assemelha a este “estado de espírito” 
como algo desprezível ou “ruim”, do qual se quer distanciar. Note -se que mesmo neste 
desprezo há afirmatividade, na medida em que não se trata de uma acusação, 
desqualificação ou deturpação daq uilo que se despreza, pois neste desdém “se acham 
mescladas demasiada negligência, demasiada ligeireza, desatenção e impaciência, mesmo 
demasiada alegria consigo, para que ele seja capaz de transfo rmar seu objeto em monstro 
e caricatura” 37. O traço típico do caráter da “moral dos nobres” ou dos “senhores” é, 
sobretudo, a consciência agradável de um estado de ânimo criador, da capacidade de 
realização de um ser que se sente apto e dotado de força e tenacidade suficientes para, a 
partir de si , ordenar as coisas a seu redor, determinar finalidades e sentidos, apontar os 
caminhos e direções.  

 
O homem de espécie nobre se sente como aquele que determina valores, 
ele não tem necessidade de ser abonado, ele julga: “o que me é prejudicial 
é prejudicial em si”, sabe -se como o único que empresta honra às coisas, 
que cria valores. Tudo o que conhece de  si, ele honra: uma semelhante 
moral é glorificação de si. Em primeiro plano está a sensação de 
plenitude, de poder que quer transbordar, a felicidade da tensão elevada, 
a consciência de uma riqueza que gostaria de ceder e presentear. 38 

 

 
34 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. São Paulo: n -1 edições, 2018. p. 9 -10 
35 “Sem o pathos da distância , tal como nasce da entranhada diferença entre as classes, do constante olhar altivo 

da casta dominante sobre os súditos e instrumentos, e do seu igualmente constante exercício em obedecer e 
comandar, manter abaixo e ao longe, não poderia nascer aquele out ro pathos  ainda mais misterioso, o desejo 
de sempre aumentar a distância no interior da própria alma, a elaboração de estados sempre mais elevados, 
mais raros, remotos, amplos, abrangentes, em suma, a elevação do tipo ‘homem’, a contínua ‘auto -superação 
do homem’, para usar uma fórmula moral num sentido supramoral.” (NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e 
do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , § 257) 

36 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , § 260, grifo nosso  
37 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , primeira dissertação, §10 
38 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , § 260 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

44 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

A valoração “positiva” da moral dos senhores é resultado, então, dessa energia e 
disposição que transborda em seus valores, da prerrogativa do comando, que se 
caracteriza como ato primordial mobilizado pelo “ pathos  da distância”. Nesse sentido, o 
modo de avaliar nobre “age e cresce espontaneamente” por meio desta autoafirmação, e 
“busca seu oposto apenas para dizer Sim a si mesmo com ainda maior júbilo e gratidão”, 
gerando assim “o seu conceito negativo, o ‘baixo’, ‘comum’, ‘ruim’” 39 para caracterizar 
apenas aquilo que não se assemelha a um produto desse estado de ânimo elevado e 
orgulhoso, ou seja, aquilo no qual se percebe a falta de uma vontade “forte”, falta de ordem, 
meta e potência –  como “uma imagem de contraste, pálida e post erior, em relação ao 
conceito básico, positivo, inteiramente perpassado de vida e paixão” 40 com o qual se 
distingue. Em suma, o tipo nobre é aquele que cria valores a partir de uma disposição 
autoafirmativa e de um ímpeto formador e configurador por excelência, que por meio do 
nomear, entende dispor de uma potência de distinção, circunscrição e ordenação do 
próprio mundo a partir de uma espécie de transbordamento de si mesmo.  

Na caracterização desta moral, Nietzsche a vincula em grande medida a indivíduos 
de ação, conquistadores, guerreiros, bárbaros, etc., e por isso ela representa também um 
tipo de “saúde” própria de seres ativos 41 – que transparece também no aspecto psicológico. 
Todavia, embora se destaque certo aspecto fisiológico e mesmo físico deste tipo, é preciso 
ressaltar que a “sua preponderância não estava primariamente na força física, mas na 
psíquica” 42, o que não dispensa, certamente, graus de agressividade, dureza, apropriação, 
expansão, etc., próprios aquelas figuras supracitadas, mas não se restringe a elas. Como 
dissemos, a tipologia não visa a uma caracterização sociológica, mas fisiopsicológica. 
Nesse sentido, nossa compreensão é a de que este tipo designa uma moral onde as relações 
entre indivíduos se configuram por uma declarado e duradouro tensionamento, bem como 
da necessidade de conflito, cultivado e constantemente incitado – seja pela necessi dade de 
amigos e inimigos igualmente poderosos 43, seja pelo “ pathos  da distância” supracitado – 
que possibilita um jogo de diferenciações e singularizações, por meio da necessidade de 
distinção e afirmação dos estados elevados, que não limitam ou impossibilitam as 
configurações duráveis, que tampouco as nega ou mascara, m as estimulam e impulsionam 
constantes arranjos distintos.  

Por outro lado, algo muito diverso ocorre na “moral de escravos” ou de 
“ressentidos”, marcada fatalmente pela falta  de afeto direcionador ou de um ímpeto que a 
torne afirmativa. Como o “dominado” em uma relação de forças, o traço típico do caráter 
da “moral de escravos” é estar distanciado daquilo que pode, a impossibilidade de dispor 
de si mesmo, de comandar e de se  comandar, numa eterna obediência e opressão – por 
isso, termina por ser um tipo fisiopsicológico desorganizado, anômico, enfraquecido, 
despote ncializado. Este tipo se torna facilmente “cético e desconfiado” 44 em relação às 
virtudes dos “poderosos” e tudo o que deles advém, em especial dos seus valores 45. 
Desconfia de todo “ pathos  da distância” ou mesmo de qualquer pathos , que lhe aparece 
como ameaçador justamente por representar o que ele não pode exercer e também o que 

 
39 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , primeira dissertação, §10 
40 Ibidem  
41 “A casta nobre sempre foi, no início, a casta de bárbaros […]” (NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: 

prelúdio a uma filosofia do futuro , §257) ou ainda, “Os ju ízos de valor cavalheiresco -aristocr áticos t êm como 
pressuposto uma constitui ção f ísica poderosa, uma sa úde florescente, rica, at é mesmo transbordante, 
juntamente com aquilo que serve à sua conserva ção: guerra, aventura, ca ça, dan ça, torneios e tudo o que 
envolve uma atividade robusta, livre, contente. ” (NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , 
primeira dissertação, §7) 

42 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , §257 
43 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , primeira dissertação, §10 
44 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , § 260 
45 “Supondo que os violentados, oprimidos, prisioneiros, sofredores, inseguros e cansados de si moralizem: o que 

terão em comum suas valorações morais? Provavelmente uma suspeita pessimista face a toda a situação do 
homem achará expressão, talvez uma condena ção do homem e da sua situação. O olhar do escravo não é 
favorável às virtudes do poderoso: é cético e desconfiado, tem finura  na desconfiança frente a tudo de ‘bom’ 
que é honrado por ele – gostaria de convencer -se de que nele a própria felicidade não é genuína.” (NIETZSCHE, 
Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , §260) 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

45 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

o oprime. Nietzsche supõe então que “a moral dos escravos é essencialmente uma moral 
de utilidade” 46, uma vez que o útil é marcado por ser uma valoração de baixa exigência 
fisiopsíquica , como uma avaliação que parte de estados de espírito empobrecidos e 
limitados – isto é, de uma valoração incapaz de se impor por si mesma , como 
autoafirmação ou transbordamento, e que por isso se realiza apenas com o auxílio de uma 
sustentação “externa” (útil para algo, em função de algo), de um poder externo de onde 
retira  alguma potência, necessitando sempre da referência a algo fora de si, algo que 
suplante sua carência de afeto ordenador, tonando possível, por uma espécie de desvio, 
uma “afirmação” de si, tímida e pusilânime, mas de um “si mesmo” tão pálido e opaco ao 
ponto de engendrar apenas uma sombra ou fantasma de afirmação.  

Por conseguinte, a utilidade como marca da “moral de escravos” diz respeito 
também à certa autodesconfiança, de um pesado sofrimento consigo mesmo, ou ainda uma 
necessidade de indiferenciação, vontade de rebanho e homogeneização – intenções de um 
tipo de v ida em que falta direção e ordem, onde a ausência de um “ pathos  da distância” 
gera um negativo pathos  da gregariedade que visa uma mínima potencialização mútua, já 
que há a necessidade de apoio externo, como dissemos. Assim, em seu modo receoso de 
valorar,  tudo parece ocorrer de forma a garantir ausência de diferenciação e mesmo 
desconfiança ante a singularidade, a medida que a utilidade se diz aqui em função da 
manutenção de uma vida oprimida, como “propriedades que servem para aliviar a 
existência dos que  sofrem” como, por exemplo, “a compaixão, a mão solícita e afável, o 
coração cálido, a paciência, a diligência, a humildade […]” 47. Tudo isso mostra, de acordo 
com Nietzsche, que a “moral de escravos” é diametralmente oposta a “moral dos senhores”, 
especialmente em relação ao modo de apreciação que produz os valores: aqui são os 
estados mais baixos de potência, o cansaço e a vida empobrecida que mobilizam a 
valoração  – que surge quase como um resto, um resíduo, uma reação  contra a ostentação 
de potência fisiopsicológica dos poderosos, senhores, nobres. Nesse sentido, há uma 
característica desta moral que é ainda mais fundamental, a saber, que esta é fruto de uma 
negação primordial que constitui seu “ato criador”:  

Enquanto toda moral nobre nasce de um triunfante Sim a si mesma, já de 
início a moral escrava diz Não a um “fora”, um “outro”, um “não -eu” – e 
este Não é seu ato criador. Esta inversão do olhar que estabelece valores 
– este necessário  dirigir -se para fora, em vez de voltar -se para si – é algo 
próprio do ressentimento: a moral escrava sempre requer, para nascer, um 
mundo oposto e exterior, para poder agir em absoluto – sua ação é no 
fundo reação. 48 

Na “moral de escravos”, a constituição de valores termina por se revelar como 
resultado de uma reação , pois se faz a partir de uma negação primária de um outro em vez 
de uma autoafirmação, que termina por gerar não uma efetiva criação, mas uma mera 
inversão  de valores a partir dos que já existem, isto é, dos valores que foram efetivamente 
criados pelos “senhores” 49. A denominação “escravo” não é escolhida, a nosso ver, por 
acaso: designa a posição daquele cuja existência é atravessada por uma referência negativa 
a algo “fora” que é visto como aquilo que oprime, subjuga, trava ou impossibilita ; uma 
instância em relação a qual há dependência e vínculo, sendo também é obstáculo e 
limitação. Denota, então, a existência de um ser ao qual é impossibilitado o autodomínio e 
autocomando , que nada pode determinar e organizar, ao qual só restaria a reação em 
relação a alguma configuração estabelecida na qual ele se insere e mesmo constitui. Por 
conseguinte, caracteriza um ser ressentido e vingativo, ao qual “é negada a verdadeira 

 
46 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro , §260 
47 Ibidem  
48 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , primeira dissertação, §10 
49 Nas palavras de Marton, “o fraco só consegue afirmar -se negando aquele a quem não se pode igualar. Negação 

e oposição: essa é a lógica da moral do ressentimento. Aqui força e maldade confundem -se. Radicalmente 
diferente, a moral dos nobres surge da afirma ção e, mais, da autoafirmação.” (MARTON, Scarlett. Nietzsche: 
das forças cósmicas aos valores humanos. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010. p. 87 -88) 



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

46 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

reação, a dos atos, e que apenas por uma vingança imaginária obtêm reparação” 50, ou seja, 
um revide que não ocorre pela afirmação de uma posição distinta, mas apenas pela 
negação do outro, do fora, desta referência que caracteriza sua existência negada e carente. 
Mas tal “vingança imaginária”, muito embora evite o conflito, resulta e m uma forma de 
existência concreta, nos valores que a “moral de escravos” sustenta, gerando e conservando 
um tipo fisiopsicológico que se alimenta e se fortalece pela negatividade e torpeza, pelo 
ódio que alimenta em relação a tudo o que se apresente como distinto, poderoso, enérgico, 
afirmativo – ou seja, tudo o que remeta ao que lhe falta.  

O específico do modo de valoração do tipo “escravo” é, portanto, a negação 
originária , que se dá pela sua impossibilidade de criar, “o autêntico feito  na concepção de 
uma moral escrava” 51, a qual gera uma secundária e impotente “afirmação” de si mas como 
mera consequência da desfiguração do outro, da desqualificação do outro. Em outras 
palavras, a “moral de escravos” sempre surge diante de algo já estabelecido, de uma 
configuração, ordenaç ão ou hierarquia de valores que são resultantes, como toda criação, 
de um “tipo nobre”. Os valores “nobres” são, assim, tomados pelo “tipo escravo”, como 
referência para sua própria valoração, mas a partir de uma transformação radical oriunda 
do “caldeirão  do ódio insatisfeito” 52 que altera completamente o elemento diferencial de 
que partiam os valores outrora criados, pois aqui os valores nobres são “pintado[s] de outra 
cor, interpretado[s] e visto[s] de outro modo pelo olho de veneno do ressentimento” 53 – ao 
ponto de sua valoração reativa ser tão somente uma caricatura, uma deformação, uma 
adulteração que deixa ver não um transbordamento de si, mas uma carência sofredora e 
ofendida que visa em todas as suas produções tão somente uma vingança que nunca se  
concretiza.  

Em suma, nesta moral de “escravos” ou de “ressentidos” – que se tornam aqui 
sinônimos – não há propriamente criação de valores, no sentido estrito do termo. Toda 
criação, já o vimos é resultado de uma ordenação, configuração, circunscrição, que exige 
coman do, ânimo e disposição para o nomear e organizar. Na ausência destas, o tipo 
“escravo” torna -se reativo e ressentido pela carência de ânimo, de distinção, de “ pathos  da 
distância” e de afeto condutor – move -se apenas pela falta, pela potência que lhe falta  e se 
alimenta pela despotencialização do outro, causando também a falta no outro pela 
deformação de sua imagem, homogeneizando, indiferenciando. Na valoração “negativa” da 
moral de escravos, então, sobressai uma impossibilidade e impedimento para o “coman do” 
e para a diferenciação: quanto mais comum, quanto mais idêntico, quanto mais obediência 
melhor – mas uma obediência “universal”, obediência sem comando, sem caminho a 
percorrer, movendo -se apenas pela ausência de força e incapacidade de criar, pela sim ples 
negação e inversão, por uma obediência e manutenção, que visa tão somente à 
conservação. Ao fim e ao cabo, este tipo só consegue exercer o “comando” sem fazer 
referência a si mesmo, mas a uma instância externa que o estimularia a agir ou reagir, 
deixa ndo ver também certa covardia, medo e autonegação; num “comando velado” e 
padronizado, como se agisse apenas por obediência a um comando neutro e 
desinteressado, exterior a si em todo caso, de onde retiraria alguma força. 54 

 
50 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica , primeira dissertação, §10 
51 Ibidem, §11 
52 Ibidem  
53 Ibidem  
54 De acordo com Roberto Machado, “três características distinguem, de modo geral, a ‘moral gregária’ [de 

escravos] da ‘ética aristocrática’ [moral dos nobres]. A ética aristocrática é afirmativa, é o resultado de um sim 
a si mesmo. É nobre, é bom, é forte a quele que cria, que determina valores e sabe muito bem disto. […] Ela 
também é positiva no sentido em que os aristocratas se posicionam como bons, se sentem bons, estimam seus 
atos bons, sem se incomodarem com os maus que – não interferindo nesta autoposiç ão de valores – são 
considerados secundários ou simplesmente desconsiderados. Finalmente, a ética aristocrática pressupõe uma 
atividade livre, criadora e alegre; no forte, atividade e felicidade estão intrinsecamente ligadas. […] Em 
contrapartida, a moral dos escravos, além de considerar a felicidade como passividade, paz, repouso, é negativa 
e reativa: funda -se na negação dos valores aristocráticos, daquilo que lhe é exterior e diferente. E, como é esse 
não  que instaura valores, sua ação nada mais é do que uma reação.” (MACHADO, Roberto. Nietzsche e a 
verdade . Rio de Janeiro, RJ: Edições Graal, 2002, p. 63)  



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

47 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

 
Considerações finais  
 

Assim, encaminhando -nos à conclusão, queremos ressaltar que é a partir do modo  
de valorar, ou de sua relação com a criação dos valores, que uma moral pode ser 
interpretada como símbolo dos afetos e impulsos, ou seja, de um tipo de vida a partir de 
sua caracterização fisiopsicológica. Compreendemos, então, que uma moral pode ser 
afirmativa , se ela promove ou impulsiona a vida, entendida nos termos da relação 
pulsional que caracteriza a “vontade de potência”. Em outras palavras, a moral é símbolo 
de uma vida afirmativa  se ela revela um tipo fisiopsicológico que permite, incentiva ou 
fomenta as possibilidades de novas e distintas configurações entre os impulsos, que incita 
a criação de formas e configurações, que potencializa as variações e diferenciações nas 
relações co mando -obediência, resguardando o valor da multiplicidade, da disputa, do jogo 
de forças.  

Este é o caso da “moral nobre”, como apontamos acima, uma vez que todas essas 
condições são expressas por seu caráter ativo, afirmativo e criador; que não dispensa o 
conflito e a diferenciação, resultante de uma contínua mobilização de afetos de comando. 
E sta moral caracteriza um tipo de vida afirmativa e sadia, que busca expansão, 
potencialização e criação de formas. Em linhas gerais, uma moral que não nega os 
impulsos e instintos que constituem a grande razão do corpo, uma vez que “toda moral 
sadia , é dom inada por um instinto da vida – algum mandamento da vida é preenchido por 
determinado cânon de ‘deves’ e ‘não deves’, algum impedimento e hostilidade no caminho 
da vida é assim afastado” 55. 

Mas a moral também pode ser símbolo de um tipo de vida negativa  se ela 
apresenta -se como resultado de um tipo fisiopsicológico no qual as condições da vida se 
encontram em risco, em condições difíceis, obstaculizadas, em crise. A partir da mesma 
compreensão da vida sustentada na lógica da vida como “vontade de potênci a” – ou seja, 
como contínua necessidade de expansão e estabelecimento configurações duráveis entre 
impulsos ou forças – podemos entender que um tipo de vida é considerado negativo por 
permitir ou incentivar a interrupção ou obstrução desta relação diferencial e variável. Em 
outras palavras um tipo de vida negativo é aquele que se mostra de alguma forma contrário 
ao processo vital, atentando contra a lógica pulsional, caso imponha, por exemplo, a  
manutenção ad infinitum  de uma única configuração, a obstrução dos processos mutáveis, 
ou ainda caso se empenhe por estabelecer uma organização onde a própria tensão entre 
as forças pulsionais se anule e tenda a “zero”, a um “equilíbrio” que dure o máximo  possível, 
ainda que ao custo do empobrecimento da própria vida.  

Vimos que a “moral de escravos” possui características que podem ser 
circunscritas neste tipo de vida negativo, sobretudo a partir de sua tendência à 
homogeneização e sua reatividade ressentida, que a torna passiva e impotente. Neste caso, 
a moral de escra vos remete a um tipo de vida adoentado que atenta contra si mesmo, que 
nega o que lhe é mais próprio, seus impulsos e instintos, negando a própria vida. Esta se 
constitui, nas palavras de Nietzsche, como “a moral antinatural , ou seja, quase toda moral 
até hoje ensinada, venerada e pregada” que se volta, por isso, “justamente contra  os 
instintos da vida – é uma condenação , ora secreta, ora ruidosa e insolente, desses 
instintos” 56. 

A moral como semiótica dos afetos é, no fundo, uma semiótica das condições em 
que se encontra a vida que se desenvolve sob determinados valores , ou seja, da hierarquia 
de impulsos numa determinada situação e sobretudo da força e vitalidade que elas 
testemunham. Assim, podemos compreender que, em relação às formas de vida 
subjacentes às distintas morais, a própria história humana se caracterizaria  sobretudo 
como o desenrolar de um embate contínuo e imprevisível entre as duas formas de 

 
55 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos, ou, como se filosofa com o martelo,  “moral como antinatureza”, 

§4) 
56 Ibidem  



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

48 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

organização da vida que expusemos acima, que se expressariam tanto em sociedades e 
culturas distintas, quanto por vezes em uma mesma sociedade e ou mesmo em único 
indivíduo : um tipo de vida frágil e debilitado versus  um tipo de vida sadio e potente 57. 
Nietzsche sustenta que essa disputa não cessa de ocorrer, que ela permanece em todas as 
sociedades, mesmo em seus níveis mais elementares, em cada instituição, em cada família, 
em cada indivíduo 58.  

O filósofo ressalta, porém, que o tipo de vida potente é algo raro, ocorrendo em 
“acasos felizes” 59 enquanto que o tipo de vida em declínio, representado pela “moral de 
escravos”, como uma moral conduzida por uma “vontade de rebaixamento, de aviltamento, 
de nivelamento, de atraso e ocaso do homem” 60, adquiriu grande predominância na 
civilização ocidental estabelecendo um “privilégio da maioria” 61 em vez de um “ pathos  da 
distância” – o que representa um sinal e um perigo. Pois, ao tipo de vida que se remete à 
moral de escravos, falta, como vimos, sobretudo o “afeto de comando” que orienta a 
multiplicidade de impulsos para alguma direção, para a elaboração de alguma 
con figuração, para o estabelecimento de hierarquias temporárias – de modo que numa 
situação em que esta moral se torna predominante, a vida se encontra numa situação 
crítica, em vias de se dissolver, negando a si mesma, sem “meta” e organização, numa 
“anarqui a dos impulsos” 62, ou seja, em estado de decadência, a partir da  desagregação dos 
impulsos  que formam as totalidades vivas 63.  

A “semiótica dos afetos” mostra, então, que a falta do “afeto de comando” – ou seja, 
a situação de uma forma de vida calcada na falta , na carência, na debilidade – e a 
consequente trilha de decadência vital para a qual rumou a cultura ocidental sob o 
domínio da “moral de escravos”, o niilismo , é o problema fundamental do qual se ocupou 
Nietzsche em sua crítica da moral. Em suas palavras: “‘Bem e Mal’ é apenas uma variante 

 
57 “Eu anuncio a guerra indiscriminadamente através de todos os absurdos acasos de povo, classe, raça, profissão, 

educação, formação escolar: uma guerra como entre ascensão e queda, entre vontade de viver e rancor  
vingativo  contra a vida, entre honestidade e pérfido engodo… Que todas as ‘camadas sociais mais elevadas’ 
tomem partido a favor da mentira, isso nem sequer depende do livre -arbítrio delas – isso elas até precisam 
fazer: não está ao alcance da mão arrancar do corpo maus instintos.” (NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos 
póstumos , 25 (1)).  

58 Cf. NIETZSCHE, Friedrich.  Genealogia da Moral: uma polêmica , terceira dissertação, §14 
59 Ibidem  
60 Ibidem, primeira dissertação, §16 
61 Ibidem  
62 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos, ou, como se filosofa com o martelo,  “o problema de Sócrates”.  
63 Ou “ décadence” , como originalmente utilizado por Nietzsche em suas últimas obras. A nosso ver, esta noção 

nomeia a situação geral da vitalidade empobrecida tornada possível pela predominância da moral de escravos. 
Nas palavras de Nietzsche: “A moral, tal como foi até ho je entendida – tal como formulada também por 
Schopenhauer enfim, como ‘negação da vontade da vida’ –, é o instinto de décadence  mesmo, que se converte 
em imperativo: ela diz ‘ pereça !’ – ela é o juízo dos condenados…” (NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos, 
ou, como se filosofa com o martelo,  ‘moral como antinatureza’, §5). Por outro lado, essa no ção tamb ém sintetiza 
boa parte da reflex ão nietzschiana sobre a vida, uma vez que, desde suas primeiras obras, a quest ão do 
apequenamento da vida em seus diversos matizes est á posta, ainda que implicitamente. Sobre esse ponto nos 
remetemos à Wolfgang M üller -Lauter que em artigo intitulado Décadence artística enquanto décadence 
fisiológica (1999),  corrobora nossa posição sobre ambas as afirmações acima: “Desde cedo, Nietzsche refletiu 
sobre a questão da décadence , mas só em 1888, em seu último ano de atividade, a palavra  converteu -se num 
dos conceitos centrais de seu filosofar. Para tanto, concorreu a leitura que fez do primeiro volume dos Essais 
de Psychologie Contemporaine  de Paul Bourget, onde encontrou o conceito empregado de maneira específica. 
[…] Bourget descreveu um movimento de desagregação, em particular na literatura francesa contemporânea. 
Desagregação dessa espécie o próprio Nietzsche discutiu em múltiplos contex tos. Que as suas próprias análises 
aprofundassem aquelas em que Bourget permaneceu reservado, em nada altera que por ele se sentisse não só 
estimulado mas também confirmado. Impressionara -o, pois, a caracterização que Bourget faz da décadence  
literária no ensaio de Baudelaire. Lá Bourget explica a décadence  enquanto processo pelo qual se tornam 
independentes partes subordinadas no interior de um organismo. Esse processo tem por consequência a 
‘anarquia’. A língua, como a sociedade, constitui um tal organismo” (MÜLLER -LAUTER, W. Décadence artística 
enquanto d écadence fisiológica . In: Cadernos Nietzsche, 6, 1999. p. 12-13). Essa concepção se tornou então, para 
Nietzsche, bastante adequada para descrever os processos fisiológicos, da falta do afeto de comando nas 
relações comando -obediência, no interior das configurações da vontade de potência, que termina por gerar  
uma vida sem “meta” ou sem configuração e forma, como arremata Müller -Lauter: “[…] pode -se descrever 
décadence  como perda da capacidade de organização. Segue -se daí desorganização e desagregação de uma 
pluralidade reunida num todo: desintegração de uma estrutura disposta em ordem” (idem, p. 24).  



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

49 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

desse problema. Tendo uma vista treinada para os sinais de declínio, compreende -se 
também a moral – compreendemos o que se oculta sob os seus mais sagrados nomes e 
fórmulas de valor: a vida empobrecida, a vontade de fim, o grande cansaço.” 64 
 
Referências bibliográficas  
 
BARRENECHEA, Miguel Angel. 2009. Nietzsche e o corpo.  Rio de Janeiro: 7Letras.  

DELEUZE, Gilles. 2007. Nietzsche . Lisboa: Edições 70.  

DIAS, Rosa Maria.  2011. Nietzsche, vida como obra de arte . Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira.  

FOUCAULT, Michel. 2017. Nietzsche, a genealogia e a história.  In : Microfísica do Poder. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra.  

GIACOIA Jr., Oswaldo. 2001. Nietzsche como Psicólogo . São Leopoldo, RS: Editora 
UNISINOS.  

GIACOIA Jr., Oswaldo. 2014. Nietzsche: o humano como memória e como promessa . 
Petrópolis, RJ: Vozes.  

MARTON, Scarlett. 2010. Nietzsche: das forças cósmicas aos valores humanos . Belo 
Horizonte: Editora UFMG.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2012. A Gaia Ciência  (Trad. Paulo César de Sousa). 1 ª ed. São Paulo: 
Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2005. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro 
(Trad. Paulo César de Sousa). São Paulo: Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2007. O  Anticristo e Ditirambos de Dionísio . (Trad. Paulo César de 
Sousa). São Paulo: Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2005b. Assim Falava Zaratustra: um livro para todos e para 
ninguém  (Trad. Paulo César de Sousa). São Paulo: Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2004. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais  (Trad. Paulo 
César de Sousa). São Paulo: Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich.  1999. O Caso Wagner / Nietzsche contra Wagner.  Trad.  Paulo 
César de Souza.  São Paulo: Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2006. Crepúsculo dos ídolos, ou, como se filosofa com o martelo  
(Trad. Paulo César de Sousa). São Paulo: Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2008c. Ecce Homo: como alguém se torna o que é (Trad. Paulo 
César de Sousa). São Paulo: Companhia das Letras  

NIETZSCHE, Friedrich. 2009. Genealogia da Moral: uma polêmica (Trad. Paulo César de 
Sousa). São Paulo: Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2005c. Humano, Demasiado Humano: um livro para espíritos 
livres  (Trad. Paulo César de Sousa). São Paulo: Companhia das Letras.  

NIETZSCHE, Friedrich. 2008d. Humano, Demasiado Humano, volume II (Trad. Paulo 
César de Sousa). São Paulo: Companhia das Letras.  

SCHOPENHAUER, Arthur. 2005. O mundo como Vontade e como Representação, 1 º Tomo . 
São Paulo: Editora UNESP.  

 
64 NIETZSCHE, Friedrich.  O caso Wagner / Nietzsche contra Wagner,  prólogo  



Monteiro, Átila Brandão              A moral como “Semiótica dos afetos” no pensamento de Nietzsche  

50 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

WOTLING. Patrick. 2017. Befehlen und Gehorchen. A realidade como jogo de comando e 
de obediência segundo Nietzsche. In : NASSER, Eduardo; RUBIRA, Luís. Nietzsche no 
século XXI . Porto Alegre, RS: Editora Zouk.  

 

 
 

Doutor em Filosofia ( UFC ) 
Pós -Doutorando em Filosofia ( UFPI ) 

Professor do Departamento de Filosofia/UFPI  
E -mail:  atila.monteiro@ufpi.edu.br   

 

mailto:atila.monteiro@ufpi.edu.br

