
Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

105 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

http://dx.doi.org/ 10.26694/pensando.v1 6i39.6327 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons  

https://creativecommons.org/licenses/by -nc/4.0 

 

 
 

UMA FILOSOFIA DA EDUCAÇÃO CRÍTICA -CONSENSUAL DESDE ENRIQUE 

DUSSEL E DERMEVAL SAVIANI  

 

Une philosophie critique -consensuelle de l'éducation depuis  

Enrique Dussel et Dermeval Saviani  

  

 

Tiago dos Santos Rodrigues  

FA CEFI  

 
Resumo : Nossa proposta de trabalho consiste em acrescer à concepção de filosofia da educação da pedagogia 

histórico -crítica apresentada por Dermeval Saviani um componente “crítico -consensual” conforme sugestão de 

Enrique Dussel em sua ética da libertação. Faremo s primeiro uma incursão pelo trabalho de Dussel, 

apresentando como ele entende a configuração de um ordenamento social (de uma “ordem moral”), e como se 

realiza a passagem de um consenso a outro nesse ordenamento, depois seguiremos com a definição de filos ofia 

da educação de Saviani desde a sua problematização do que seja um “problema” em filosofia, e, por fim, 

apresentaremos a nossa proposta de conceituação de filosofia da educação articulando o ganho dos dois 

momentos anteriores.  

 

Palavras -chave : Filosofia da educação, Filosofia da libertação, Pedagogia histórico -crítica, Educação crítica.  

 

Résumé : Notre proposition de travail consiste à ajouter à la conception de la philosophie de l'éducation de la 

pédagogie historico -critique présentée par Dermeval Saviani une composante “critique -consensuelle” comme le 

suggère Enrique Dussel dans son éthique de la libération. Nous examinerons d'abord les travaux de Dussel, en 

présentant comment il comprend la configuration d'un ordre social (d'un “ordre moral”), et comment le passage 

d'un consensus à un autre s'effectue dans cet ordre, après nous continuerons ave c la définition de philosophie 

de l'éducation de Saviani depuis sa problématisation de ce qu'est un “problème” en philosophie, et, enfin, nous 

présenterons notre proposition pour la conceptualisation de la philosophie de l'éducation, en articulant les 

acqu is des deux moments précédents.  

 

Mots -clés : Philosophie de l'éducation, Philosophie de la libération, Pédagogie historico -critique, Éducation 

critique.  

 

 

I. Palavras preliminares  

 

A educação – com suas instituições educacionais, sejam formais ou não – não é 

apenas um espaço de transmissão de ideias, mas de disputa  de ideias . Ideias essas que não 

são mero aparato ideológico, não são mera “superestrutura” totalmente dependente de 

uma “infraestrutura”, não é abstração subjetiva passiva a ser moldada pela objetividade 

material ativa. A educação também é ativa, também é objetiva.  A educação pode ser uma 

foça material; lembremo -nos de Marx ao ensinar que “ a teoria também se torna força 



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

106 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

material quando se apodera das massas ”1. As teorias têm força performativa, as ideias não 

se restringem ao mundo das ideias, elas têm vida nesse nosso mundo sensível mesmo. De 

modo que um projeto de sociedade que se queira consequente não pode menosprezar a 

força das ideais, isto é, a formação teórica de seu povo. Faremos uma breve reflexão sobre 

o “estatuto de disputa” que a educação joga nas sociedades contemporâneas desde as 

contribuições de dois filósofos da tradição marxista latino -americana, sendo eles Enrique 

Dussel, um dos fundadores da filosofia da libertação, e Dermeval Saviani, fundador da 

pedagogia histórico -crítica. Nossa proposta de trabalho consiste em acrescer à concepção 

de filosofia da educação da pedagogia histórico -crítica apresentada por Dermeval Saviani 

um componente “crític o-consensual” conforme sugestão de Enrique Dussel em sua ética 

da libertação. Faremos primeiro uma incursão pelo trabalho de Dussel, apresentando 

como ele entende a configuração de um ordenamento social (de uma “ordem moral”), e 

como se realiza a passagem de um consenso a outro nesse ordenamento, depois 

seguiremos com a definição de filosofia da educação de Saviani desde a sua 

problematização do que seja um “problema” em filosofia, e, por fim, apresentaremos a 

nossa proposta de conceituação de filosofia da educação articulando o ganho dos dois 

momentos anteriores.  

II. Enrique Dussel e o lugar da educação numa ordem moral  
 

Para qualquer coisa que façamos, nós sempre partimos de um mundo já dado, 

existente, nunca nos encontramos vivendo factualmente o futuro ou o passado, mas o 

presente. A ordem de coisas com que nos enfrentamos a cada instante cotidianamente é o 

nosso horizo nte do ser, pois é o ser que se apresenta à nossa vista. Por isso toda ordem 

factual é uma ordem moral, ontológica. O “moral”, para Enrique Dussel, não tem aqui 

primeiramente uma conotação moral, não é exatamente um juízo de valor, indica somente 

o fato de  estarmos, de pronto e no mais das vezes, num registro ontológico vigente. Em 

sentido estrito dusseliano, age moralmente quem age conforme a moral vigente, isto é, 

quem age de acordo com os valores morais da ordem existente, quem age de acordo com 

os modos  de ser pré -estabelecidos, seus costumes, hábitos, leis. Quem age de acordo com 

os valores da ordem existente está justificado perante essa mesma ordem, é um “agente 

moral”, age conforme a moralidade, de acordo com a ordem dada. É indiferente, no caso, 

se essa ordem puder vir a ser qualificada como “boa” ou “má”, se ela satisfaz as condições 

de pretensão de bondade 2 ou não, ou seja, pode -se agir moralmente sem se estar agindo 

eticamente  e vice -versa.  

Uma ordem (moral) necessita de institucionalidade para ser isso, uma “ordem”, um 

ordenamento posto, existente e funcional. Não há para a vida humana – que é sempre 

comunitária, social – realidade que não tenha um mínimo de institucionalidade, quer 

dizer, q ue não tenha alguma organização mínima. A família, por exemplo, e no modelo que 

seja, já é uma instituição; o modo como se vai adquirir alimento também, se por coleta, 

plantio ou caça. Mesmo em suas formas mais primitivas a vida humana necessita se 

organiz ar, se institucionalizar, é um imperativo que a natureza comunitária da vida 

 
1 MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel . Trad. Rubens Enderle, Leonardo de Deus. São Paulo: 
Boitempo, 2013. p. 157.  
2 O máximo a que um ordenamento social pode aspirar é ter pretensão de bondade , jamais o “ser boa” de fato 
dado que o ato moral perfeito é impossível.  Ou seja, uma ordem social pode ter para si que, com honestidade e 
retidão, procurou cumprir com seus acordos (os quais têm por justos ), mas jamais pode ter garantia absoluta  de 
que eles realmente foram  cumpri dos de modo adequado , tampouco de que os seus efeito s estarão  isentos de 
consequências  danosas.  



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

107 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

humana impõe. “Institucionalizar” significa aqui, então: pactuar o modo  de como se 

realizará algo em benefício do grupo, da comunidade, da sociedade.  

Basicamente, segundo Enrique Dussel, uma ordem moral se constitui de três níveis 

institucionais 3, quer dizer, há ao menos três níveis em que ocorrem resoluções a respeito 

do modo de operar e realizar algo com vista à produção, reprodução e crescimento da vida 

humana (que sempre é, enfatizemos, comunitária):  

 

i. Instituições de ordem material : se dirigem à produção e reprodução dos elementos 

que dão conteúdo à vida humana e garantem a sua permanência e crescimento.  

ii. Instituições de ordem formal : criam a validez dos acordos (torna -os “válidos”) 

que permitem a duração no tempo de certos modos de se cumprirem funções 

sistêmicas na comunidade.  

iii. Instituições de ordem da factibilidade : executam o necessário à vida conforme o 

que foi validamente acordado.  

 

Esclarecendo: não é que uma instituição em particular seja exclusivamente material, 

consensual ou de factibilidade. Muitas vezes instituições têm cada um desses níveis em 

sua constituição e têm que lidar com eles em algum momento podendo inclusive ter um 

caráter ambíguo entre um tipo e outro, isto é, cumprir mais de um desses níveis ao mesmo 

tempo no mesmo ato, mas, em geral, podemos identificar a orientação principal de uma 

instituição e entendê -la (ao menos isolando algum momento) como atendendo ao nível 

material, consensual ou de factibilidade. A indústria, a agricultura, empresas energéticas, 

etc., são instituições materiais, visam obter o necessário para que a vida humana 

permaneça “viva”, existindo. Um congresso, parlamento, assembleias ou câmaras são 

instituições formais, consensuais, garantem a deliberação e validade das questões 

levantadas e acordadas pelas comunidades. Entidades econômicas, como um banco ou 

uma cooperativa, são instituições de factibilidade, permitem que se realize o validamente 

acordado e que atende a um aspecto material da vida da comunidade.  

Em qual nível se encontram as instituições educativas? Principalmente no nível 

consensual. Assim nos diz Dussel:  

 

As instituições educativas, que ensinam às novas gerações de uma cultura 

os conteúdos comuns ou válidos para a comunidade, são igualmente 

sistemas funcionais formais que constituem o que há de comum a um 

povo. Sem elas não há possibilidade de existência no  tempo. São 

instituições formais . O conteúdo cultural é o que  se ensina; é material. A 

maneira  ou racionalidade metódica que logra o convencimento do 

interlocutor, o como  se produz a aceitabilidade na comunicação, é o 

formal . Há, então, instituições que criam validez nas decisões que se 

adotam em todas as culturas; são instituições formais  necessárias.  

 

[Las instituciones educativas, que enseñan a las nuevas generaciones de una cultura 

los contenidos comunes o válidos para la comunidad, son igualmente sistemas 

funcionales formales que constituyen lo común de un pueblo. Sin ellas no hay posibilidad 

de exis tencia en el tiempo. Son instituciones formales . El contenido cultural es lo que  se 

enseña; es material. La manera  o racionalidad metódica que logra el convencimiento del 

interlocutor, el cómo se produce la aceptabilidad en la comunicación, es lo formal . Hay 

 
3 Cf. DUSSEL, Enrique. 14 tesis de ética . Madrid: Editorial Trotta, 2016. §4.5 - §4.7. p. 51-54. 



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

108 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

entonces instituciones que crean validez en las decisiones que se adoptan en todas las 

culturas; son instituciones formales  necesarias.]  4 

 

Uma ordem moral, salvo se imperar nela uma situação de opressão absoluta (como 

num campo de concentração), necessita criar consenso mínimo sobre o seu ordenamento; 

os membros de uma ordem precisam assentir de alguma maneira com o que “aí está”. A 

união faz  a força e a coesão da união se alcança mediante a legitimidade dos consensos. 

Quanto maior o nível de consenso (que, recorda Dussel, sempre é imperfeito) maior a 

coesão comunitária e mais forte é a comunidade. Muitos são os modos e as instituições 

que pod em exercer a função de criar o consenso e tornar válido os acordos. A religião, por 

exemplo, tem a sua cota nisso. O mito de Osíris no antigo Egito, internalizado 

subjetivamente na comunidade egípcia, fazia valer no tempo certos valores e condutas, o 

mito transmitia certos “acordos” que o fiel, por ser fiel, assentia 5. A fé de uma comunidade 

religiosa qualquer pode ser também chamada de “consenso comunitário”, um herege é 

alguém que sai desse consenso (naquilo que ele tem de fundamental), que é dissidente 

dele 6. 

Em nossas sociedades, que são relativamente  laicas 7, as instituições educacionais 

jogam um papel importante na criação dos consensos e, por conseguinte, na validação de 

legitimidade. Em princípio , não é a força das armas que mantém (ou que deveria manter) 

nossas sociedades, mas a adesão às suas regras mais básicas. Numa democracia, que, por 

definição, é o regime no qual seus integrantes aderem por consentimento e não por 

violência, as instituições  educacionais têm como uma de suas funções justamente, como o 

diz Dussel, transmitir às novas gerações o consenso comunitário no qual tocou -lhes viver. 

Não se busca que as novas gerações se submetam às regras e modos de sua comunidade 

(primeira e idealment e) por coerção física ou moral, mas por assentimento livre, lúcido e 

responsável. O conteúdo do que se ensina (daquilo a qual se busca produzir ou reproduzir 

consenso), como dito, é o aspecto material da educação. A cultura de um povo preenche a 

sua vida, é sua “totalidade estrutural” 8, seu projeto existencial. O como  se ensina é o 

aspecto formal da educação, desde o tipo de sistema educacional até as tecnologias e 

métodos educativos que estejam disponíveis.  

No que diz respeito ao consenso, para uma filosofia da libertação e, 

consequentemente, para a definição de filosofia da educação que queremos aqui sugerir, 

é importante assumir uma concepção real  de verdade, tal como proposto por Enrique 

Dussel. Para a sequência tenhamos presente o seguinte quadro a fim de esclarecermos 

alguns aspectos desse consenso:  

 
4 DUSSEL, Enrique. 14 tesis de ética . Madrid: Editorial Trotta, 2016. §4.63. p. 53. (tradu ção nossa).  
5 “Que os egípcios aceitassem intersubjetivamente o conteúdo do mito de Osíris e que atuassem cotidiana, 
existencial e intersubjetivamente ante um ‘juízo final’ que se realizaria na grande sala de Ma’at significa que o 
mito teve efeitos performativos na histó rica empírica, desde sua pretensão mítica de verdade não coloca da em 
dúvida pelos egípcios, o que produziu também efeitos políticos  [...]”. DUSSEL, Enrique. Política da libertação , vol. 
I: história mundial e crítica.  Trad.  Paulo César Carbonari (coord.).  Passo Fundo: IFIBE, 2014. p. 83.  
6 Com isso não queremos insinuar que a religião tenha como função fundamental “justificar a ordem existente 
(injusta)”, sendo, portanto, essencialmente reacionária. Uma fé (o consenso comunitário de uma comunidade 
religiosa) pode estar em consonância com um a ordem progr essista e mesmo revolucionária ou , ainda, ser 
dissidência de uma ordem injusta. A única coisa que aqui se coloca é que a fé de uma religião cria consenso entre 
os seus fiéis sobre determinados modos de como a vida humana deve ou poderia ser, sendo, nesse sentido, e , 
portanto, uma instituição  formal consensual.  
7 Enrique Dussel adverte que mesmo nos países ocidentais, exemplos de “modernidade”, a secularização é mais 
projeto do que realidade. Cf. DUSSEL, Enrique. Política da libertação : história mundial e crítica . vol. I.  Trad. Paulo 
César Carbonari (coord.).Passo Fundo:  IFIBE, 2014. p. 419.  
8 Cf. DUSSEL, Enrique. Política de la liberación : arquitectónica . vol. II. Madrid: Editorial Trotta, 2009. p. 235.  



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

109 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

 

Distinções necessárias  Lógica de fundamentação de uma 
ordem  

 Ver dade  
Válido ≠ Verdadeiro   

 Validez  
Válido é o aceito   

 Legitimidade  
Verdadeiro é o real   

 Legalidade  

 

No consenso se alcança acordo sobre alguma pretensão  de verdade . A verdade é, 

pois, algo distinto do consenso. Essa distinção talvez pareça meio  óbvia, contudo, não é, 

por vezes, assumida por filosofias de paradigma formalista. Éticas formalistas soem ter 

uma concepção algo consensualista da verdade, o que quer dizer isso: que tomam por 

verdade ou verdadeiro o que é assumido consensualmente pela “ comunidade de 

comunicação”, ou seja, a verdade tem uma base exclusiva, ou ao menos principalmente, 

intersubjetiva, carecendo de ser também objetiva, material.  

 

O formalismo tem um conceito consensual de verdade; no final das 

contas, para os formalismos, a verdade é um aspecto intersubjetivo da 

validez comunitária (não puramente subjetiva ou singular, mas não real). 

Ao se negar o momento material (o conteúdo veritativo ), a realidade 

detectada como meio para a vida humana em comunidade perde a 

categoria de referente essencial, e se cai num certo idealismo.  

[El formalismo tiene un concepto consensual de la verdad; al final, para 

los formalismos, la verdad es un aspecto intersubjetivo de la validez 

comunitaria (no puramente subjetiva ni singular, pero no real). Al 

negarse el momento material (el contenido veritativo ), la realidad 

detectada como medio para la vida humana en comunidad pierde la 

categoría de referente esencial, y se cae en un cierto idealismo. ]9 

 

Deste modo, na prática, o sujeito é somente justificado em ter por verdadeiro o que 

já está sendo aceito como verdade, o que “já é consenso”, do contrário, poderá estar 

assumindo uma posição algo “irracional”. Teoria consensualista da verdade é, por 

exempl o, o equilíbrio reflexivo de John Rawls 10. Uma filosofia da educação baseada em 

uma teoria consensualista da verdade seria uma filosofia da educação (e 

consequentemente uma educação) conservadora, se restringiria – ou ao menos tenderia – 

a atestar a situação já existente no mundo, seja ela qual f osse, uma vez que careceria de 

margem de manobra para a contestação desse estado existente. Teríamos assim uma 

educação unicamente “reprodutivista”, se ocuparia e se preocuparia em reproduzir o 

consenso já vigente, pois neste residiria única e exclusivamen te a verdade a ser ensinada, 

transmitida.  

 
9 DUSSEL, Enrique. 14 tesis de ética . Madrid: Editorial Trotta, 2016. §6.65. p. 82. (tradu ção nossa).  
10 O equilíbrio reflexivo de Rawls, ainda  que salutar  (e necessário) por exigir do sujeito um nível minimamente 
razoável de coerência  (tão em falta nestes tempos de “duplipensar”) , é, contudo, insuficiente enquanto posição 
crítica, pois contenta -se em fazer  o sujeito manter  ou adquirir  maior coerência com o consenso domi nante de sua 
sociedade ou época – um consenso anti -hegemônico radical sempre soará como algo “irracional”.  



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

110 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

Numa abordagem realista da verdade, o verdadeiro (que se refere ao real) se 

distingue do “válido”. O consenso não expressa necessariamente  algo de fato  verdadeiro 

(pode ser que o seja e mesmo se procura que assim o seja), mas expressa algo de fato válido  

a ser assentido. O verdadeiro, enquanto real, precede em fundamentação ao consenso, 

enquanto acordo válido. Mas em ambos os casos o que se tem realmente são “pretensões”, 

pretensão de verdade e pretensão de validade. Isso porque o ser humano sempre pode 

cometer equívocos e errar quanto a algum aspecto da realidade, não temos acesso direto e 

irrefutável ao real, algo crido como verdadeiro hoje não o era ontem, e algo crido como 

falso hoje pode ser crido como verdadeiro amanhã. Contudo, o nosso conhecimento 

limitado e deficitário do mundo não depõe contra a tese de que há “verdades” no “mundo 

real” e que haja mesmo um conjunto de proposições apodíticas, evidentes por si mesmas. 

Quando há discordâncias sobre algo entre duas ou mais pessoas, a argumentação não 

serve para ver quem faz melhor uso das palavras, não é pura retórica, mas para ver quem 

consegue fazer ver ao terceiro as coisas de um modo que este ainda não via.  

Quando alguém crê ter razões suficientes para crer que X é verdade, que é real, tem, 

então uma razão veritativa, ou várias razões veritativas. Razões veritativas são razões 

(evidências, indícios) que podem ser sujeitas ao escrutínio público . Se alguém deseja ver o 

seu posicionamento assumido pelos demais ou ao menos aceito como razoável, deve  

apresentar as razões a fim de convencê -los racionalmente  assim como ele mesmo se 

convenceu. Apresenta -se aos demais, então, uma pretensão de verdade que pode ser 

assentida ou recusada – recusada ou por se considerar que não se apresentou razões 

suficientes ou porque suas razões veritativas tenham sido falseadas . Por exemplo, a 

pretensão de verdade de Galileu Galilei no século XVII era de que o universo (conhecido 

até então) era heliocêntrico e não geocêntrico; com razões veritativas (entre outras) ele 

apresentou suas observações astronômicas com seus telescópios  e cálculos matemáticos 

referentes aos movimentos dos corpos celestes. E tanto as observações astronômicas 

quantos os cálculos de Galileu estavam à disposição de seus adversários para a 

contestação – como de fato ocorreu.  

Já a pretensão de validez é pretensão porque o consenso exige simetria de 

participação de todos os afetados e recursos não -violentos de convencimento, contudo, 

dado que alguém (afetado) pode ter ficado de fora do consenso (de modo não -intencional 

por seus acordantes) e que alguém pode ter sido levado a assentir de modo não tão livre 

ou lúcido (novamente, tendo sido de modo não -intencional), o consenso é falho, ainda que 

válido, isso desde que procedido de forma honesta, isto é, com pretensão de bondade, com  

pretensão de ter -se realizado os procedimentos adequados.  

A pretensão de validez vigente, aquela, em princípio, aceita pela maioria (desde 

razões veritativas de uma pretensão de verdade), é o consenso hegemônico que, por isso, 

é legítimo (pois válido) e, consequentemente, funda uma legalidade, uma ordem (um 

orden amento positivo para a sua observância ou decorrente de sua crença). Porém, pode 

haver dissidências do consenso hegemônico, de grupos com uma pretensão de validez 

assentada em uma pretensão de verdade que não possui consenso da comunidade 

hegemônica. Neste  caso, se trata, então, de um consenso ou pretensão de validez anti -

hegemônicos  ou dissidentes . Para os grupos com um consenso anti -hegemônico vale de 

igual modo todas as categorias apresentadas aqui, também eles devem ter pretensão de 

verdade a respeito de algo do real, também devem apresentar razões veritativas a fim de 

convencer seus interlocuto res e, assim, caso seja, legitimar um novo ordenamento ou uma 

nova disposição.  



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

111 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

III. Filosofia da educação na concepção da pedagogia histórico -crítica  
 

Sigamos agora com Dermeval Saviani. O nosso filósofo da educação, formulador da 

pedagogia histórico -crítica, conceitua a filosofia da educação desde uma concepção da 

filosofia enquanto tal. Ele parte do entendimento, algo hoje comumente aceito, de que a 

fi losofia não tem objeto específico assim como uma ciência positiva o tem, um ente, físico 

ou ideal, o qual poderíamos apontar com o dedo ou com a razão; a filosofia não tem objeto 

em específico, mas não deixa de se direcionar a algo 11. O algo a que a filosofia se orienta, 

com o qual se ocupa e se preocupa, é o que se apresenta ao ser humano como “problema”. 

Porém, Saviani percebe que o próprio conceito de problema não é problematizado, é algo -

como -que-entendido -por -si -mesmo – a filosof ia tem se despreocupado com a definição 

daquilo que lhe é mais próprio. Se faz preciso, pois, problematizar e precisar o que seja 

isso: um problema.  

Em primeiro lugar, um problema, aponta nosso filósofo, é distinto de uma 

“questão”. Questão é qualquer coisa que se apresenta a mim como coisa a ser respondida. 

O transeunte na rua que pergunta as horas, o amigo que pergunta de quantas semanas a 

grávida es tá, o médico que quer saber onde que dói, a prova de matemática que apresenta 

o “2 + 2 =”. Os indagados respondem com relativa tranquilidade: são dez horas, estou de 

quinze semanas, me dói o braço, são quatro. Em geral as questões são indagações das quais 

temos reposta. Mas e se a questão se referir a algo não sabido ou consideravelmente mais 

complicado e difícil de dar resposta? Como, por exemplo, se alguém me pergunta quantos 

exatos planetas a nossa galáxia tem? – tampouco isso se apresentará como problem a 

verdadeiro. O elevado grau de complexidade de uma questão, que pode ser sabida de 

pronto ou não, não é “problemática”. Posso não o saber no momento, mas se quem me 

pergunta me dá um tempo, posso pesquisar se há resposta, e caso seja pergunta com 

resposta  por ninguém conhecida (no caso da quantidade exata dos planetas, nem pelos 

astrônomos), é algo que, em absoluto, não devo resposta por não ter qualquer obrigação 

ou necessidade de o saber. Um problema, por fim, também não é um “mistério”. Um 

mistério, com o bem o diz Saviani, enquanto o incognoscível, anula o próprio caráter 

específico do problema na medida em que, ao se acolher um mistério, se aceita a 

incapacidade de entendimento do problema, e isso como sendo um momento positivo.  

Um problema, assim sendo, não é uma questão que me é feita, não é algo que eu não 

sei e que incluso eu mesmo posso me pôr e também não é um mistério. Nada disso é 

problema porque nada disso se apresenta a nós como problemático . É no problemático, 

no modo de ser do problema, que precisamos encontrar a essência do problema, sua 

definição. O problemático vem a nós no aumento da palpitação e no suor das mãos, na 

secura da garganta e nos olhos irrigados; um estremecimento da existên cia. Problemático 

é o que se apresenta a nós enquanto uma necessidade  que, portanto, exige ser satisfeita, 

ou seja, não é indiferente que eu o saiba ou não, é imperioso que eu o saiba – eu preciso  

saber, do contrário, posso passar por alguma adversidade, quiçá irreversível e mais séria 

e mesmo fatal. Problema é aquilo que o seu saber ou não muda algo de significativo na 

vida do ser humano.  

 
11 Isso para Saviani – pontuemos a nossa posição. A filosofia, para nós, não é somente  um modo de  se abordar 
temas, mas tem, também , uma série de problemas  (de objetos) que lhe são próprios, como é o caso , ao menos,  da 
ética (ou metaética p ara algumas linhas f ilosóficas) e da epistemologia; não há como tratar de problemas de ética 
e epistemologia sem que se faça uma in cursão pela filosofia  (salvo, talvez, numa abordagem positivista), pois 
ambas são te rrenos propriamente filosóficos, de reflexão sobre fundamentos  (no caso, do agir e do saber).  



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

112 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

Certamente, porém, que um “não saber” ou uma “questão” podem se transformar 

em um problema a depender dos contextos e situações em que o sujeito se encontra. Se me 

perguntam agora se sei fazer fogo com gravetos e pedra, respondo que “não”, e isso me é 

um s imples não saber de uma questão, no entanto, se estou perdido durante a noite numa 

floresta, em época de estação fria e havendo a possibilidade de haver predadores nas 

proximidades, não saber fazer fogo sem o auxílio de fósforo ou isqueiro se torna para mi m 

um problema e problema grave, pois necessito me aquecer e necessito poder manter 

possíveis predadores longe – este conhecimento (fazer fogo sem fósforo ou isqueiro ou, de 

outra maneira, fazê -lo com gravetos e pedra) se torna para mim uma necessidade de 

primeira ordem, se torna um conhecimento “vital”. Os problemas são problemas porque 

os problemas importam . 

Sendo uma necessidade ao ser humano, o problema tem uma referência objetiva e 

outra subjetiva – é uma relação entre ambas. Não basta, pois, que o sujeito pense que algo 

lhe é problemático, a coisa tem que o ser na realidade real uma necessidade para ele, a lgo 

que, de fato, lhe traga ou não prejuízo ou vantagem, algo que signifique . De outra parte, 

pode ser que algo na realidade real seja um problema ao sujeito, isto é, seu não saber lhe 

traz prejuízo real e seu saber lhe traria vantagem real, mas o sujeito não chega a vê -lo como 

tal, como necessidade, não lhe vem enquanto um proble ma.  

 

Em suma: problema, apesar do desgaste determinado pelo uso excessivo 

do termo, possui um sentido profundamente vital e altamente dramático 

para a existência humana, pois indica uma situação de impasse. Trata -se 

de uma necessidade que se impõe objetivamente  e é assumida 

subjetivamente. O afrontamento, pelo homem, dos problemas que a 

realidade apresenta, eis aí o que é a filosofia. Isto significa, então, que a 

filosofia não se caracteriza por um conteúdo específico, mas ela é, 

fundamentalmente, uma atitude; u ma atitude que o homem toma perante 

a realidade 12. 

 

Contudo, para tratar de um problema de modo adequado ou chegar a um termo 

satisfatório daquilo que ele nos coloca, o problema, enquanto problema filosófico, ou seja, 

enquanto uma reflexão , tem, segundo nosso filósofo, três exigências: a radicalidade, o 

rigor e a globalidade. A reflexão filosófica deve ser radical a fim de chegar às suas razões 

últimas e para levá -la até a últimas consequências. Deve ser procedida com todo rigor, isto 

é, “ sistematicamente, segundo métodos determinados, colocando -se em questão as 

conclusões da sabedoria popular e as generalizações apressadas que a ciência pode 

ensejar ”13. Por fim, deve ser uma reflexão global ou “de conjunto”, quer dizer, “ o problema 

não pode ser examinado de modo parcial, mas numa perspectiva de conjunto, 

relacionando -se o aspecto em questão com os demais aspectos do contexto em que está 

inserido ”14. 

Temos então, assim, a definição de filosofia de Dermeval Saviani: uma reflexão 

(radical, rigorosa e de conjunto) sobre os problemas que a realidade apresenta.  A essa 

definição de filosofia, para que se obtenha a de filosofia da educação, Saviani acresce a 

 
12 SAVIANI, Dermeval. Educação: do senso comum à consciência filosófica . Campinas: Editora Autores 
Associados, 2013 . p. 19. 
13 SAVIANI, Dermeval. Educação: do senso comum à consciência filosófica . Campinas: Editora Autores 
Associados, 2013. p. 21. 
14 SAVIANI, Dermeval. Educação: do senso comum à consciência filosófica . Campinas: Editora Autores 
Associados, 2013. p. 21. 



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

113 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

realidade educacional, ficando da seguinte maneira: A filosofia da educação  é uma 

reflexão (radical, rigorosa e de conjunto) sobre os problemas que a realidade educacional 

apresenta . 

IV. Filosofia da educação e consenso  
 

Agora podemos apresentar a nossa proposta de definição de filosofia da educação 

desde as contribuições de Enrique Dussel e Dermeval Saviani e tirar -lhe as consequências, 

sendo como segue:  

A Filosofia da Educação é uma reflexão radical, rigorosa e de conjunto sobre os 

problemas que a realidade educacional apresenta enquanto âmbito de criação de validez 

(hegemônica ou dissidente) e de verificação de razões veritativas (hegemônicas ou 

dissiden tes).  

A dificuldade maior que a nossa definição de filosofia da educação apresenta está 

na disjunção que adicionamos: criação de validez e verificação de razões veritativas 

hegemônicas ou dissidentes  – e é o que expressa, cremos, a complexidade da atividade 

educativa. A ação educativa precisa, por um lado, reproduzir  consensos já firmados e que 

não possuem razões veritativas dissidentes, ao menos relevantes; e, por outro lado, precisa 

(não raras vezes) produzir  novos consensos, desde uma posição anti -hegemônica a partir 

de razões veritativas relevantes. A educação vive, pois, numa constante tensão entre 

aparentar um certo  conservadorismo em algumas questões e ter de tomar posições mais 

insurgentes  em outras – poderíamos dizer aqui “críticas” em vez de “insurgentes”, e talvez 

muitos optariam por fazê -lo e costumeiramente o fazem de fato quando se referem a este 

tipo de caso, mas no nosso quadro geral a educação é (e deve ser) crítica em ambos os 

cas os, por isso o “ um certo  conservadorismo” anterior. Dizemos que a educação é 

“conservadora” com respeito à reprodução de consensos já firmados pelo mero fato de ela 

estar mantendo a validade desses consensos e os transmitindo; ela procura, então, 

conservar  consensos já válidos e legítimos. Contudo, essa educação “conservadora” não 

deve deixar de ser crítica, isto é, ela deve reproduzir os consensos já firmados solicitando 

a consciência crítica dos estudantes. Quando a educação, ao contrário, procura invalid ar 

um consenso vigente e validar um anti -hegemônico, então ela está se insurgindo  contra 

uma compreensão de mundo ou de algum aspecto dele, porém, tanto num quanto noutro 

caso a educação deve ser crítica no sentido já exposto – ela deve ter referência na realidade 

real  e não se fundamentar em compreensões “metafísicas”, “idealistas” ou meramente 

“formalistas”.  

Valha -nos uma breve digressão epistemológica aqui. Certamente alguém pode 

questionar o sintagma “realidade real” já que, assim como nós, concorda que não temos 

acesso direto e unívoco ao real, mas disso não se segue que não tenhamos nenhum  acesso 

ao real. Algum acesso (ainda que equívoco) temos ao real da realidade. A realidade, física 

ou social, não é mera  projeção da consciência ou “construção da linguagem”. Há uma 

crueza  do real que as ciências naturais buscam conhecer e o fazem com legitimidade 15; há 

 
15 Sendo essa a posição da filósofa  belga  Isabelle Stengers , com a qual estamos de  total acordo: “ Longe de ser um 
defeito, este caráter laborioso da construção da realidade científica faz a diferença com relação às constituições 
‘unilaterais’ de ‘realidade’ que podem ser invocadas tanto por certos descendentes de Kant quanto por 
pensadores que se refer em a uma constituição neurobiológíca de nossas “maneiras” de ver e de antecipar. Penso 
antes de mais nada, aqui, na posição do biólogo chileno [H]umberto Maturana, largamente inspirada em seus 
trabalhos sobre a percepção das rãs. Arrisquemos um paralelo ba traquiano. É -nos fácil considerar que a ‘mosca’ 
percebida pela rã não passa de uma ficção determinada pelo seu aparelho neuronal. Em contrapartida quando a 

 



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

114 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

uma crueza do real que as ciências humanas e sociais buscar compreender e o fazem por 

responsabilidade. Não fosse assim, tanto as atividades científicas (naturais ou sociais) 

quanto a educação seriam meros jogos retóricos em que a “prova” ou “corroboração”  numa 

argumentação careceria de qualquer sentido e o que se buscaria, com efeito, não seria o 

esclarecimento alheio – já que não haveria “o que” ser esclarecido –, mas a simples 

persuasão.  

Claro que mesmo um consenso vigente e que tenha razões veritativas fortes e que, 

de fato, esteja de acordo com a realidade real, pode ser transmitido de modo não -crítico, 

ou seja, se o ensina que assim é “porque sim”. A tarefa educativa exige, pois, que me smo 

nos consensos mais fortes e “óbvios” se crie consenso como se não houvesse o consenso 

porque, no que toca às novas gerações, o dito consenso de fato não existe, ele deve ser 

conquistado cada vez a cada nova geração. Quer dizer, deve -se sempre fazer ref erência ao 

real da realidade para se justificar aquilo que se ensina, deve -se sempre pôr à prova a 

pretensão de verdade do conteúdo da educação, para que a tradição de uma cultura (seus 

valores, costumes, compreensões de sentido) não se torne “tradicionali smo”. Que os alunos 

questionem consensos, mesmo os mais estabelecidos e que estejam “acima de quaisquer 

dúvidas”, não é, em si , problema, é inclusive, numa certa perspectiva, saudável, mostra que 

possuem uma postura “crítica” (enquanto certo ceticismo mitigado) frente à realidade que 

se lhes apresenta e expressam que querem ser convencidos a aceitarem isso ou aquilo – e 

o fazem c om direito. Nunca é demais notar que a obviedade de certos conteúdos é óbvia 

para aqueles que já foram educados neles, que possuem o conjunto de informações que os 

validam e que estão ambientados na atmosfera intelectual que os ratifica.  

Em nossos dias, com negacionismos e revisionismos de toda a sorte tendo subido 

ao palco dos debates públicos, inclusive dos debates políticos tanto no âmbito nacional 

quanto internacional, isso se torna necessidade de primeira ordem a ser lidada pela 

educa ção. Se se questiona que o nazismo seja de direita, afirmando -se, ao contrário, que 

seja de esquerda, se se questiona que a Terra seja uma esfera, dizendo -se ser plana, ou se 

se duvida da eficácia de vacinas, não se pode apelar à autoridade do consenso, ao  fato de 

que “todo mundo aceita isso” “desde sempre” ou “há muito tempo”; como bem afirma 

Dussel, citando o já falecido filósofo alemão Albrecht Wellmer, “ o consenso não é uma 

razão ”16, nem o consenso científico o é, a comunidade científica pode estar equivocada 

sobre algo, como muitas vezes esteve, e a abertura da ciência à revisão de suas proposições 

é, inclusive, um dos elementos que a faz progredir e a caracteriza enquanto tal. 

Evid entemente que não estamos sugerindo aqui que se ensine às teorias supracitadas e 

coisas análogas como se estivessem em pé de igualdade com os consensos já firmados a 

respeito delas, mas é preciso levar o interlocutor (no caso, os alunos) a que ascendam 

racionalmente  a tais consensos e que possam, igualmente, racionalmente invalidar os 

consensos anti -hegemônicos de caráter negacionistas ou revisionistas, isto é, entendam e 

assintam com as razões de o consenso hegemônico (que tem razão veritativa forte) ter sido 

firmad o para que eles possam também firmá -lo com convicção, e não por coação moral, e, 

do mesmo modo, deve -se exigir com direito que os que sustentam tais posicionamentos 

de caráter negacionista ou revisionista apresentem razões embasadas na realidade real 

 
mosca é digerida, o biólogo tem de reconhecer que são realmente as propriedades químicas de seus componentes, 
tal como a química as descobriu, que são ‘levadas em conta’, respeitadas e exploradas pelo metabolismo 
batraquiano. Poderíamos dizer que a ‘realid ade’ que os cientistas buscam fazer existir está mais próxima da 
realidade da mosca digerida que daquela da mosca percebida ”. STENGERS, Isabelle . A invenção das ciências 
modernas . Trad. Max Altman. São Paulo: Editora 34, 2002. p. 120.  
16 DUSSEL, Enrique. 14 tesis de ética . Madrid: Editorial Trotta, 2016. §6.65. p. 82. (tradução nossa).  



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

115 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

para justificarem seus posicionamentos, ao menos se querem que os demais também os 

assumam.  

A educação pode lidar, pois, com consensos mais específicos e parciais, quer dizer, 

sobre pontos que não põem em questão um consenso mais geral da sociedade, de como a 

sociedade se compreende, se organiza e se reproduz, seu projeto existencial – ou, como 

dizíamos no início deste texto, com a sua “moral” –, sendo dissenso com respeito a algum 

ponto que visa corrigir ou aperfeiçoar certo aspecto não fundamental da sociedade; e pode 

lidar também com consensos mais gerais, com questões que podem pôr em questão a 

própria ideia de sociedade que se é e que se quer, ou seja, pode pôr em questão o projeto 

existencial de uma sociedade ou época (o horizonte do ser, sua moralidade). Quando um 

consenso vigente na sociedade passa a enfrentar a oposição de um consenso anti -

hegemônico, as instituições educacionais são espaços fundamentais para ou reforçar o 

antigo consenso ou para estabelecer o novo consenso. A educação torna -se um espaço de 

luta entre projetos antagônicos, entre consensos em disputa. Perante a existência de  um 

consenso não -hegemônico, o seguinte quadro pode se apresentar:  

 

Ordem consensual 
vigente  

Processo de 
invalidação  

Ordem consensual 
antiga  

(Válido 1)  → (Inválido 2)  
Pretensão de 

validez dissidente  
Processo de 

validação  
Ordem consensual 

futura  
(Inválido 1)  → (Válido 2)  

 

 

Dado que as sociedades, ao menos no médio e longo prazo, sempre se encontram 

em mudança com respeito a certas crenças (das mais variadas ordens), na educação 

sempre ocorrem, portanto, dois processos concomitantes, um de validação e outro de 

invalidação. Va lidação de uma pretensão de validez dissidente frente a um consenso 

vigente hegemônico, e invalidação de um consenso que vai perdendo a hegemonia para 

uma nova pretensão de validez. A passagem de uma ordem a outra, de uma legalidade 

antiga a uma legalidade  nova, resultado, via de regra, de vários processos de validação e 

invalidação (que extrapolam o âmbito educacional, como o é, por exemplo, o da 

informação midiática), nem sempre é clara e consciente aos atores envolvidos, muitas 

vezes só pode ser percebid a retrospectivamente, salvo se ela ocorrer dentro de um 

processo revolucionário maior – este podendo ter caráter tanto progressista quanto 

reacionário. Importa ao agente educador, ou seja, é um problema (uma necessidade sua), 

refletir sobre os processos co nsensuais em que está inserido e sobre os consensos anti -

hegemônicos que se fazem presentes, e importa também problematizar, isto é, verificar a 

referência ao real de uns e de outros para poder justificar a sua prática educativa. Importa, 

pois, procurar os  melhores meios, técnicas e instrumentos para poder reafirmar/revalidar 

consensos que se acredita terem razões veritativas fortes e invalidar os que não tenham, e 

validar os consensos anti -hegemônicos que se crê com pretensão de verdade forte.  

Os institutos educacionais, em seu vários níveis e modalidades, têm uma função 

política  substancial. Conforme Saviani comenta, a visão pedagógica crítico -reprodutivista 

possui uma visão restritiva dessa função, pois só considera a função conservadora, a de 

reproduzir o consenso já vigente (que, recordemos, não precisa ser necessariamente 

“conservadora” no sentido político do termo) e que seria (exclusivamente) dependente da 



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

116 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

“base material” (ou “infraestrutural”) da sociedade, ignorando, portanto, a possibilidade 

de a educação poder criar novos consensos desde posições anti -hegemônicas e de poder 

dar auxílio em transformações sociais significativas inclusive em processos 

revol ucionários. Saviani assim sintetiza o raciocínio crítico -reprodutivista nascido após os 

eventos de maio de 1968:  

 

No fundo, os reprodutivistas raciocinam mais ou menos nos seguintes 

termos: tal movimento [maio de 68] fracassou e nem podia ser diferente. 

Com efeito, a cultura (e, em seu bojo, a educação) é um fenômeno 

superestrutural; integra, pois, a instância ideológ ica, sendo assim 

determinado pela base material. Portanto, não tem o poder de alterar a 

base material. Logo, era inevitável que as estruturas materiais 

prevalecessem sobre essas pretensões acionadas no âmbito da cultura 17.  

 

Em primeiro lugar, devemos reconhecer que os reprodutivistas raciocinaram de 

modo coerente, se a teoria da infra e superestrutura fosse correta, não haveria o que se 

fazer no dito âmbito “ideológico” (sic). Em segundo lugar, de que a educação, ou a 

“cultur a”, sozinha  não possa fazer uma revolução, não se segue que ela não possa fazer 

parte e inclusive ser necessária  para uma enquanto frente de luta, e isso precisamente 

naquilo que lhe toca: criar e reforçar o consenso da necessidade de um processo 

revolucionário. Não basta que hajam condições materiais que justifiquem, peçam e 

oportunizem uma revolução, é preciso que  as pessoas tenham para si que as suas 

condições e situações materiais 18 exijam um processo revolucionário para que possam 

mudar para algo melhor. Como Saviani o diz, o problema, para ser problema (o fazer a 

revolução ou uma transformação social parcial que seja), não basta que exista na realidade 

(a referência objetiva, isto é, o real), é preciso que o sujeito o encare enquanto tal (a 

referência subjetiva). É precisamente função da educação trazer à consciência de uma 

geração os problemas que ela deve enfrentar, fazê -la assumir subjetivamente o real 

objetivo.  

As forças conservadores e reacionárias têm clara consciência disso quando 

propõem que haja uma “escola sem partido (progressista)” ou quando, mais recentemente, 

promovem uma produtora de conteúdo manifestadamente conservador, negacionista e 

revisionista, c omo o é a “Brasil Paralelo”, sabem que para poderem ser uma força 

hegemônica no longo prazo, necessitam ter seus valores e ideias transmitidos às novas 

gerações de forma sistemática a fim de que o seu consenso hegemônico assim permaneça. 

Os partidários da ordem vigente sabem que faz diferença que as novas gerações (e a sua 

mesma geração) tenham ou não consciência dos problemas existentes objetivamente (que 

se os assumam ou não subjetivamente). Por essa mesma razão, a própria ideia de “escola 

sem partido” é contraditória, um contrassenso. Argumenta -se que a escola deve manter 

“neutralidade política e ideológica” tal como o Estado, sendo que nem no Estado essa 

neutralidade acontece. O Estado não é uma simples entidade social e tampouco natural 

que paira acima das questões políticas, o Estado é uma entidade política, a principal 

 
17 SAVIANI, Dermeval. Pedagogia histórico -crítica: primeiras aproximações , 11.ed.rev.  Campinas: Autores 
Associados, 2013. p. 58.  
18 É importante salientar que , conforme Dussel ensina, em Marx o “material” não se reduz ao “econômico” (como 
o é mais ou menos na teoria da infra e superestrutura, ao menos em sua versão mais tradicional , e como é 
difundido por certo marxismo dito ortodoxo  ou “vulgar” ), mas se refere a tudo o que dá “conteúdo” à vida 
humana, a tudo o que ela necessita para se produzir e reproduzir. Assim que a cultura (e com ela a educação) 
também é um aspecto material da vida humana.  



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

117 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

entidade política nas nossas sociedades , e, como tal, não é (e não tem como ser) isento de 

ideologia política já que são ideologias políticas que o justificam . Como criação humana, e 

não dado da natureza, o Estado, na configuração que seja, orienta -se segundo alguma 

ideologia política, isto é, segundo alguma concepção de como o ser humano deve organizar 

a sua vida social, a produção, reprodução e desenvolviment o da sua vida. E o Estado, 

procurando a manutenção e sustentação da sua forma no tempo, educa gerações a fim de 

atender às suas demandas e realizar o seu desenvolvimento, tudo isso sob uma ideologia 

política prévia que orienta a macropolítica educacional. O que o movimento escola sem 

partido faz é transformar em dado da natureza um dado eminentemente político. Sob uma 

ideologia política determinada (no caso, a da sociedade liberal -capitalista) censura 

qualquer outra manifestação ideológica mais ou menos con trária àquela, qualificando -a 

como, justamente, “ideológica” e “doutrinadora”, como se  a reprodução da sua própria 

visão de mundo, da sua própria moral, não fosse igualmente “ideológica” e “doutrinadora”, 

como se o seu ensino fosse o ensino de “como as coisas são em si e simplesmente”. Ou seja: 

baseada em uma ideologia política, a escola se m partido diz querer excluir toda e qualquer 

ideologia política das escolas.  

Os partidários  da escola sem partido, da “educação neutra”, poderiam se contrapor 

a certos conteúdos oferecidos aos alunos ou à forma como o ensino é realizado. Não há, 

em princípio, nada de errado nisso. O problema fundamental é o cinismo de não assumir 

como ideológica  e política a própria concepção de educação, quando, por definição, é 

impossível  uma educação isenta de ideologia política. A estratégia, no entanto, é clara – 

sendo a estratégia comumente aplicada pela extrema -direita: transferem para o plano 

moral (no sentido de “moralismo”) toda questão de natureza política, precisamente para 

não p recisarem debater as questões políticas envolvidas. O contrassenso da sua 

argumentação é fruto da violação de uma regra positiva, no estágio de confrontação, que 

deve orientar um bom debate: o esclarecimento claro e objetivo do tema em disputa 19; 

como o mascaram, necessitam apelar para a falácia. Se não mascarassem o tema em 

disputa, ao menos em falácia não incorreriam, mas, então, teriam que se lançar para o 

debate político aberto, onde provavelmente têm consciência de serem mais vulneráveis, 

em vez de se manterem no conforto do discurso moralista, onde são reis.  

V. Palavras finais  
 

Buscamos aqui afirmar a materialidade da educação ao mesmo tempo em que 

esclarecemos a sua formalidade específica. Desde Platão, em sua República, sabemos que 

a educação é essencial para a cidade, para o desenvolvimento de um povo e para a 

formação de um “ novo ser humano” (e cidadão). A educação é essencial para a reprodução 

material  da vida do ser humano, quisemos oferecer aqui uma concepção de filosofia da 

educação onde esta não é mero “aparato ideológico”, podendo ser, ao contrário, “aparato 

revolucionário”, progressista, libertador, mas isso desde que atenha -se ao real da 

realidad e, desde que sirva a educadores e alunos na tarefa de assumirem subjetivamente 

os problemas objetivos com os quais o ser humano se enfrenta, desde que auxilie na 

criação de consensos, sejam hegemônicos ou dissidentes, levando em consideração e 

seriamente a s pretensões de verdade e de validez que se apresentam, e não “impondo” 

 
19 Cf. WALTON, Douglas N. Lógica informal: manual de argumentação crítica . Trad. Ana Lúcia R. Franco, Carlos 
A. L. Salum. 2 ª ed., São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2012. p. 14.  



Rodrigues, T. S.        Uma filosofia da educação c rítica -consensual desde Dussel e S aviani  

118 Pensan do – Revista de Filosofia Vol. 16, Nº 39, 2025                                                     ISSN 2178 -843X  

 

consensos (neste caso não seria nem bem hegemônico, mas dominador) desconsiderando 

as referidas pretensões.  

É preciso que a educação seja crítica em qualquer cenário. De certo modo, mesmo 

uma educação progressista, em uma ordem algo progressista, pode possuir uma educação 

formalmente conservadora, correndo o risco de perder a adesão das novas gerações, pois 

estas não aderirão racionalmente ao projeto existencial da sua sociedade, mas por 

imposição, o que, naturalmente, cria ressentimento e dissidência.  

*** 

Que as necessidades de outrem , materialidade mais material que qualquer outra 

matéria física e cosmológica, nos possam ser um problema e se transformem na razão da 

criação de novos consensos.  

 

Bibliografia  

DUSSEL, Enrique . Filosofía ética latinoamerica na , vol. III. De la erótica a la pedagógica . 
México: Editorial Edicol, 1977.  

DUSSEL, Enrique. Política de la liberación: la arquitectónica , vol. II. Ma drid: Editorial 
Trotta, 2009.  

DUSSEL, Enrique. Política da libertação, vol. I: história mundial e crítica . Trad. Paulo César 
Carbonari (coord.). Passo Fundo: IFIBE, 2014.  

DUSSEL, Enrique. 14 tesis de ética: hacia la esencia del pensamiento crítico . Madrid: 
Editorial Trotta, 2016.  

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel . Trad. Rubens Enderle, Leonardo de 
Deus. Sã o Paulo: Boitempo, 2013.  

SAVIANI, Dermeval. Educação: do senso comum à consciência filosófica . Campinas: 
Aut ores Associados, 2013 . 

SAVIANI, Dermeval. Pedagogia histórico -crítica: primeiras aproximações, 11.ed.rev. 
Ca mpinas: Autores Associados, 2013 . 

STENGERS, Isabelle. A invenção das ciências modernas . Trad. Max Altman. São Paulo: 
Editora 34, 2002.  

WALTON, Douglas N. Lógica informal: manual de argumentação crítica . Trad. Ana Lúcia 

R. Franco, Carlos A. L. Salum. 2 ª ed., S ão Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2012.  

 

 

 
 

Doutor em Filosofia  (PUCRS , 2021) 
Professor  de Filosofia (FACEFI)  

E -mail:  tiagorodrigues1492@gmail.com      

   

  

 

mailto:tiagorodrigues1492@gmail.com

