
93

A LINGUAGEM E O SILÊNCIO NO
“TRATACTUS” DE WITTGENSTEIN
Por Diana Patrícia Ferreira de Santana*

INFORMEECONÔMICOSETEMBRO2017

1 Introdução

“A linguagem só pode ocupar-se significativamente
de um segmento particular e restrito da realidade. O
resto - e, presumivelmente, a maior parte - é
silêncio” (STEINER, 2003, p. 38).
Compreendendo a leitura como uma grande

aventura no universo das palavras e dos sentidos,
pretendemos percorrer os labirintos da linguagem
erigidos pelo filósofo Ludwig Wittgenstein no
“Tractatus” assumindo o silêncio como fio condutor.

A leitura interpretativa de um autor enseja filtros e
perspectivas daquele que lê. A elaboração de
análises feitas a partir de seu repertório concepções
não remete sempre às intenções que permeiam seus
textos. Por outras palavras, é muito difícil um autor e
suas ideias serem vistas única e estritamente sob as
lentes do contexto particular e da perspectiva
unilateral ou estrutural de seus textos. Por essa

Resumo: nosso objetivo é analisar o lugar do silêncio no “Tractatus” a partir do sétimo aforismo. O silêncio
tractariano expõe os limites do que se pode falar quando analisamos o mundo fechado no espaço das
possibilidades lógicas, mas sugere mais que isso. Há múltiplos silêncios e, esse silêncio que faz calar será
nossa primeira pista para compreender seus outros modos de significação. Valendo-se de modo não estrito do
contextualismo linguístico de Quentin Skinner, buscamos articular texto e contexto com vistas a uma
compreensão melhor do autor e sua obra. Quando expõe os maus usos da linguagem, Wittgenstein o faz a
partir da análise de proposições buscando o seu sentido em contextos muito específicos e constatando se ele
é adequado ou absurdo segundo critérios bem definidos.
Palavras-chave: Wittgenstein. Linguagem. Silêncio. Tractatus.

Abstract: our goal is to analyze the role of silence in “Tractatus” from the seventh aphorism. The Tractarian
silence exposes the limits of what we can speak when we analyze the world closed in the space of logical
possibilities, but it suggests more than that. There are multiple silences and this silence that make us mute will
be our first clue to understand their other types of meaning. Based on a free version of Quentin Skinner’s
linguistic contextualism we seek to link text and context in order to achieve a better understanding of
Wittgensteins´s life and work. When Wittgenstein exposes misundestandings of language, he does so from the
analysis of propositions seeking its meaning in very specific contexts and noting whether it is suitable or
absurd according to well-defined criteria.
Keywords: Wittgenstein. Language. Silence. Tractatus.



94

razão nossa abordagem busca articular texto e
contexto com o intuito de compreender não somente
o autor, mas o autor em sua época. Esse viés se
aproxima e incorpora de modo livre e não estrito o
contextualismo linguístico de Quentin Skinner
(2002).

É provável que muito se tenha a dizer sobre o
“Tractatus” de Wittgenstein e, que muitos autores já
tenham se debruçado sobre sua obra, mas
buscamos também aquilo que é não dito, ou seja, o
que o silêncio pode significar. E “significar”, no
contexto desse artigo, significa “não ficar no signo”
(PRADO JÚNIOR apud TORRES FILHO, 2004, p. 9).

2 O que se diz e o que se mostra

A gênese da distinção wittgensteiniana entre o
dizer e o mostrar surgiu, de acordo com alguns
autores1, como consequência da concepção da
lógica de G. Frege. Wittgenstein conheceu Frege em
Jena durante seus estudos de engenharia e logo se
interessou pelas questões de lógica estudadas por
Frege. Conhecem-se 21 cartas2 trocadas entre
esses dois grandes pensadores e cogita-se que elas
têm uma importância fundamental para o
desenvolvimento da filosofia de Wittgenstein e da
lógica matemática durante sua estada em
Cambridge. O tom das cartas revela uma intensa
amizade e colaboração intelectual, mas que
infelizmente se esgotou em função de inúmeras
divergências. O biógrafo de G. Frege, Lothar Kreiser
(apud FLOYD, 2001), sugere inclusive que
Wittgenstein e Frege desistiram de entender-se um
ao outro.

Segundo Engelmann, Frege teria construído uma
conceitografia para a concepção lógica que
desenvolvera e essa só poderia ser compreendida
por quem já conhecesse a lógica de seu interior,
porém a função da conceitografia é explicar os
termos utilizados para quem não a entende e, ao
tentar elucidá-los, Frege tropeça em vários
equívocos. Diante desses equívocos... o silêncio.

Dentre as objeções que Frege sofreu,
destacamos a que Benno Kerry elaborou em relação
às “definições” de conceito e objeto. O lógico
esclareceu que tais noções não eram propriamente
“definições”, pois uma prova poderia prescindir delas
sem perder a generalidade. Entretanto, o maior
problema dessas objeções, para Frege, surge na
seguinte proposição: “o conceito ‘cavalo’ é um
conceito facilmente adquirido”. Kerry coloca em
xeque, nessa proposição, o uso de símbolos para
expressar enunciados (ENGELMANN, 2001).

Em lógica, podemos substituir as partes de uma

proposição por símbolos. As proposições gerais do
tipo “Tudo é mortal” ou “Algo é belo” recebem essa
denominação, pois não possuem nomes nem se
referem a qualquer indivíduo particular. Já as
proposições que possuem nomes são chamadas de
singulares. Na proposição: “Dada qualquer coisa no
universo, ela é mortal”, a palavra “ela” refere-se à
“coisa”. Usando a variável x, podemos reescrevê-la
da seguinte maneira: “Dado qualquer x no universo, x
é mortal”. À expressão “x é mortal” chamamos de
função proposicional (COPI, 1978, p. 281-284).

Na simbologia fregeana, os quantificadores
quantificam sobre todo e qualquer objeto. No
enunciado acima, x é parte do argumento e a
expressão “x é mortal” (que poderíamos simplificar
e chamar de Mx) é uma função proposicional em
que x ocorre. Assim, a função é um fato, o que
quer se seja que tomemos como seu argumento.
Ora, para Kerry, na sua proposição, x é um objeto,
mas existe a possibilidade de interpretarmos x
também como um conceito, pois a expressão “o
conceito ‘cavalo’” tem a forma: “o conceito x”. Eis
o dilema de Frege e a base da distinção entre o
dizer e o mostrar. Devido ao caráter universalista
da concepção lógica de Frege, este não poderia
postular algo exterior ao sistema lógico (uma
metalinguagem) para esclarecer a noção de
conceito e objeto, essas noções deveriam ser
elucidadas dentro do sistema (da linguagem), uma
vez que eram indefiníveis. No interior do sistema a
parte da proposição “o conceito ‘cavalo’” não
significa um conceito, pois cumpre o papel lógico
de um objeto, mas parece significar um conceito.
E por que não é um conceito? No entendimento de
Frege, o conceito é pressuposto no objeto, ou
seja, não falamos do conceito, mas do objeto
particular que cai sob o conceito. Assim, Frege
esclarece que à forma “o conceito F” corresponde
um objeto e não um conceito. No entanto, o
predicado “... é um conceito” exigiria um nome
próprio ou um termo conceitual no lugar do
argumento que nos levaria a afirmar de um objeto
que ele é um conceito. Como x é um quantificador
universal, qualquer argumento que preencher “... é
um conceito” seria um objeto; inclusive
poderíamos chegar a afirmar que “nada é um
conceito”.

Engelmann (2001, p. 67) então questiona: “se
não dizemos o que queremos com expressões
como ‘o conceito F’, qual a natureza dessas
expressões e o que é que significam?” Conclui seu
artigo informando que Frege abandona a
perspectiva de considerar tais expressões como



95

objetos, postulando serem expressões
malformadas, resultantes da insuficiência da
linguagem. Há, portanto, pensamentos que não
podem ser expressos pela linguagem. Contudo, a
linguagem de Frege é a lógica, e uma perspectiva
externa a ela (uma metalógica) não era tolerável.
Frege parece ter algo a dizer, mas não pode, pois
é silenciado. Do seu ponto de vista, é a própria
linguagem que o silencia; ele a acusa de produzir
falsificações e de o distanciar do reto pensamento.

Ao escrever o “Tractatus”, Wittgenstein tem como
pano de fundo essas questões que emergiram de
seu relacionamento com Frege e pautaram várias
cartas trocadas por ambos. Entretanto, Wittgenstein
não é tão impiedoso com a linguagem, pois sabe
que essas ilusões são frutos de nossas frustradas
tentativas de apreender algo inapreensível. O aparen-
te paradoxo de Kerry não chega a ser um mau uso
da linguagem em sentido amplo, mas um uso inade-
quado dos critérios gramaticais adotados por Frege.
A proposição “o conceito ‘cavalo’ é um conceito
facilmente adquirido” nos dá a falsa impressão de ter
algum sentido, entretanto sua forma gramatical não
coincide com a forma lógica, pelo menos é o que
Wittgenstein parece querer mostrar entre os
aforismos 4.1241 e 4.1272 de sua obra primeira.

Na introdução do “Tractatus”, Bertrand Russell
expõe quatro problemas típicos da linguagem e
afirma importar a Wittgenstein essencialmente a
questão lógica, ou seja: “Importam-lhe as condições
de um Simbolismo acurado, isto é, um Simbolismo
em que uma sentença ‘signifique’ algo bem definido”
(RUSSELL apud WITTGENSTEIN, 2002, p. 114).

Wittgenstein entende que, na prática, a
linguagem é imprecisa e as condições de uma
linguagem perfeita é algo a ser destacado. Importar-
se com estas condições não significa postular uma
linguagem logicamente perfeita ou afirmar a
superioridade da linguagem lógica sobre a cotidiana,
nem mesmo que seremos capazes de construí-la se
conhecermos essas condições. Nada disso é
afirmado no “Tractatus”. Segundo Russell (apud
WITTGENSTEIN, 2002, p. 114), “toda função da
linguagem deve ter significado, e ela só cumpre essa
função na medida em que se aproxima da linguagem
ideal que postulamos”. Destarte, importa saber por
que não é possível dizer tudo nem mesmo nessa
suposta linguagem ideal.

3 As leituras anglofónas do Tractatus

A tese fundamental do “Tractatus”, no
entendimento de Russell (apud WITTGENSTEIN,
2002, p. 114), é: “Para que uma certa sentença

afirme um certo fato, deve haver, como quer que
esteja construída a linguagem, algo em comum entre
a estrutura da sentença e a estrutura do fato” e “o
que deve haver de comum entre a sentença e o fato”
não pode ser dito na linguagem, mas ser mostrado
utilizando a estrutura da linguagem. Dessa maneira,
há um momento em que a linguagem silencia e o
que passa a “significar” é sua estrutura.

Wittgenstein afirma que “Figuramos os fatos” e “A
figuração é um modelo da realidade”, mas entre a
figuração e a realidade deve haver algo de comum
que é a sua forma de afigurar (WITTGENSTEIN,
2002, p. 143/145). Entretanto, essa operação apenas
exibe a realidade cuja forma ela tenha, mas a forma
de operar não pode ser afigurada, apenas exibida
(WITTGENSTEIN, 2002, p. 145). Russell fala de
estrutura, Wittgenstein de forma. Estariam se
referindo de modo diferente à mesma coisa? Se, por
estrutura e forma ambos querem dizer “modelo”,
caberia um esclarecimento dos termos, mas a
divergência de ambos vai além desses detalhes
técnicos.

Há muitas controvérsias e interpretações sobre o
“Tractatus”. A mais tradicional e impetrada por seus
contemporâneos considera que, no “Tractatus”, ao
se referir àquilo que não pode ser dito, Wittgenstein
estaria falando do inefável, do místico; de certo
“conteúdo oculto” exibido indiretamente pelas
sentenças (MCGUINESS, 1988). Se esse não for o
caso, então, há, no “Tractatus” uma série de
obscuridades e incoerências.  Outra linha de
interpretação conhecida como revisionista entende
que tais obscuridades fazem parte da estratégia do
autor e devem ser desprezadas ao término da leitura.
São degraus de uma escada que o próprio
Wittgenstein nos pede que joguemos fora, como
sugere o seguinte aforismo:

Minhas proposições elucidam dessa maneira:
quem me entende acaba por reconhecê-las como
absurdos, após ter escalado através delas – por
elas – para além delas. (Deve, por assim dizer,
jogar fora a escada após ter subido por ela.). Deve
sobrepujar essas proposições, e então verá o
mundo corretamente (WITTGENSTEIN, 2002, p.
281).

Entretanto, a dificuldade é reconhecer quais
sentenças devem ser desprezadas ou não. James
Conant, um dos representantes da interpretação
revisionista, já defendeu a posição de que todas as
proposições deveriam ser descartadas (CONANT,
1989, p. 274), mas voltou atrás e passou a
considerar que as sentenças elucidatórias deveriam
ser consideradas, pois são elas que nos fazem subir
os degraus. Mas, quais são elas? Wittgenstein
afirma numa nota do “Tractatus” que os decimais



96

indicam o peso lógico de suas proposições. As sete
proposições “inteiras” são:
1. O mundo é tudo que é o caso.
[...]
2. O que é o caso, o fato, é a existência de estados
de coisas.
[...]
3. A figuração lógica dos fatos é o pensamento.
[...]
4. O pensamento é a proposição com sentido.
[...]
5. A proposição é uma função de verdade das
proposições elementares.
[...]
6. A forma geral da função de verdade é: [não-p, não-
î, N (não- î)]. Isso é a forma geral da proposição.
[...]
7. Sobre aquilo de que não se pode falar, deve-se
calar. (WITTGENSTEIN, 2002, p. 135-281).

Seriam essas proposições os degraus da escada
e as proposições intermediárias aquelas que nos
fazem subir? Seria possível indicar um critério?

O “Tractatus” não é um livro para qualquer leitor.
Quem poderia ou deveria entender Wittgenstein
senão seus próprios interlocutores? Quem é capaz
de reconhecer uma proposição logicamente
malformada senão os profissionais que se dedicam
ao estudo da lógica? O filósofo austríaco dá a seu
livro o nome de “Tractatus Logico-Philosophicus”.
Poderia chamá-lo simplesmente de “Tractatus
Lógico”, mas queremos crer que o termo
Philosophicus não é mero ornamento na medida em
que Wittgenstein entende a filosofia como uma
atividade que visa ao esclarecimento. A obra é apre-
sentada na forma de aforismos, mas parece evocar,
nas entrelinhas, um diálogo. Um diálogo de
Wittgenstein com Russell, com Frege, com os
demais lógicos de sua época3 e um autodiálogo.
Wittgenstein exibe a possibilidade de violarmos
regras de sintaxe para produzir efeitos de entendi-
mento; ao projetar em certas palavras um sentido
diferente daquele que elas deveriam ter em seu uso
cotidiano. A forma geral da proposição, no fim das
contas, parece não corresponder à forma lógica.
Entendemos o que está escrito, pois a justaposição
de palavras faz sentido, mas a mensagem é
obscura. Qual seria então a lógica dessa linguagem?

4 “Tractatus” X “Tractatus”

Se tomarmos a proposição 4 do “Tractatus”: “O
pensamento é a proposição com sentido”, logo
percebemos que as proposições sem sentido estão
fora daquilo que nosso autor designa ‘figuração

lógica’. Contudo, as proposições sem sentido
constituem, no universo da linguagem ordinária, a
maioria das proposições do mundo. O que nosso
autor pretende mostrar é essa tensão entre a
necessidade interna da captura de uma estrutura que
fosse conforme à estrutura do mundo por meio de
proposições factuais e uma enorme dificuldade lidar
com a realidade exterior, que escapa a qualquer
tentativa de conformidade. Se Wittgenstein nos diz
que o pensamento é a figuração lógica dos fatos, o
que dizer daqueles modos de pensamento que não
são expressáveis por proposições factuais? Calar?

Calar é ficar aquém do mundo e de todas as suas
possibilidades linguísticas, mas também pode
significar uma retirada estratégica de aceitação dos
limites dessa linguagem num primeiro momento e,
em um segundo momento, de preparação para
encarar outros modos de pensamento. Otto Neurath
afirma que:

[...] a conclusão do “Tractatus” é, pelo menos
gramaticalmente, enganosa. Soa como se
houvesse um “algo” de que não se podia falar. Em
vez disso, devemos dizer: se realmente desejamos
evitar a atitude metafísica por completo então deve-
remos “ficar em silêncio”, mas não “sobre algo”
(NEURATH apud ENGELMANN, 2001, p. 45).

Não há, em princípio, algo sobre o qual não se
possa falar, nos calamos por outras razões: por faltar
acordo ou convicção, por ignorância, por temor e até
mesmo por vontade. No caso de Wittgenstein, o
silêncio remete à impossibilidade de tratar as propo-
sições metafísicas4 como proposições factuais,
num espaço que tem a lógica por pano de fundo.

Pears (1971) sustenta que Wittgenstein tirou a
estrutura do “Tractatus” da “Crítica da Razão Pura”
de Kant (de 1781) por meio da tácita interlocução de
Schopenhauer e, mesmo na segunda fase de sua
filosofia, nunca chegou a destruí-la. Enquanto Kant
discute, na “Crítica”, os limites do pensamento;
Wittgenstein, discute, no “Tractatus”, os limites da
linguagem e sustenta que “a linguagem se detém
necessariamente numa linha de fronteira” traçada por
Wittgenstein “que, para além, só o silêncio pode
existir” (PEARS, 1971, p. 49).

Se a proposição constitui uma função de verdade
no discurso veiculado pelo “Tractatus”, que
tratamento se deve dar às proposições da religião e
da moralidade? Elas são proposições verdadeiras?
Caberia, como resposta a essa pergunta, uma a
análise da palavra verdade, mas o trabalho de
elucidação filosófica proposto por Wittgenstein faz
essa análise cair justamente nessa fronteira, nessa
“terra de ninguém”, em que o uso da palavra
verdade flutua. Como seu projeto é demarcar os



97

limites da linguagem sob o pano de fundo da lógica
(de acordo com seus intérpretes), não pode
pressupor algo externo a ela, uma metalinguagem,
ou, como fez B. Russell, invocar uma hierarquia de
linguagens. Deve haver diferentes usos da palavra
verdade. Machado afirma que a relação entre
significado e uso já havia sido identificada por
Wittgenstein no “Tractatus” (MACHADO, 2001, p.
28), mas distinguir entre a verdade necessária
identificada numa tautologia e a que era invocada
nas proposições factuais e não-factuais ainda estava
em aberto.

Nos últimos aforismos do “Tractatus”,
Wittgenstein reconhece que não é possível
expressar aquilo que deseja:

O método correto da filosofia seria propriamente
este: nada dizer; senão o que se pode dizer;
portanto, as proposições da ciência natural -
portanto, algo que nada tem a ver com filosofia; e
então, sempre que alguém pretendesse dizer algo
de metafísico mostrar que não conferiu significado
a certos sinais em suas proposições. Esse método
seria, para ele insatisfatório - não teria a sensação
de que lhe estivéssemos ensinando filosofia; mas
esse seria o único rigorosamente correto.
(WITTGENSTEIN, 2002, p. 281).

Se, para ver o mundo corretamente é preciso
sobrepujar as proposições do “Tractatus”, então o
mundo não é tudo que é o caso, ou seja, a filosofia
não pode fazer proposições usando o mesmo
método das ciências naturais, pois as proposições
da filosofia não são fatos. Wittgenstein parece usar o
método de demonstração por absurdo da
matemática para mostrar sua conclusão. Pears
afirma que “a obra tenta expressar, de maneira
factual, coisas que de maneira factual não podem
ser expressas. Assim, esgotada essa tarefa, a obra
volta-se contra si mesma e a si mesma se elimina”
(PEARS, 1971, p. 58).

5 A leitura vienense

Janik e Toulmin (1972) salientam que o
conturbado período da Viena dos Habsburgo exerceu
enorme influência nos cidadãos e em sua produção
cultural; esses aspectos estão resumidos de modo
conciso no Tractatus de Wittgenstein. Os autores
sugerem que a interpretação anglófona do
“Tractatus”, empreendida principalmente pelos
historiadores da lógica e filósofos da linguagem
contrasta com a interpretação vienense e, para
compreender essa divergência, é necessário atentar
para os diferentes modos como a cultura vienense se
diferenciava da cultura da Grã-Bretanha e da Nova
América no que diz respeito à arte, ciência, política
e à lógica.

Os paradoxos que afligiam a sociedade vienense
em fins de século e à frente da guerra eram o
estopim para explosões críticas de caráter social,
mas também o elemento que deflagrava as
produções mais criativas. Podemos citar, a título de
exemplo, as incursões na música dodecafônica, as
inovações na arquitetura moderna, a pintura não
figurativa e a psicanálise. Viena era a um só tempo a
“cidade dos sonhos” e o “campo de provas da
destruição do mundo” (JANIK; TOULMIN, 1972, p.
21). Esses paradoxos repercutiram no jovem
Wittgenstein, entretanto o fato desse ter sido
apresentado à comunidade filosófica de Cambridge
por B. Russell e ser aclamado por G. E. Moore como
“gênio” em função do “Tractatus”, imprimia às suas
ideias um status anglo-cambridgeano que o
incomodava. Uma das indignações do filósofo
austríaco era a “naturalização” de suas ideias. Janik
e Toulmin acreditam que uma questão de ordem
cultural impedia que o público inglês de Cambridge,
formado em uma tradição empirista neo-humeana
entendesse as intenções de Wittgenstein, cujos
problemas intelectuais e atitudes pessoais haviam
sido formados num ambiente de tradição
neokantiana anterior a 1914, no qual a lógica e a
ética estavam essencialmente conectadas entre si e
com a crítica da linguagem.  Basta atentar para o
lema do “Tractatus” ao mencionar Ferdinand
Kürnberger.5

A importância do “Tractatus” como uma obra cuja
contribuição se acentua no campo da lógica
matemática e da filosofia analítica é uma das
sombras que obscurece outras questões importantes
que inquietavam o jovem Wittgenstein. Nas páginas
finais de sua obra, a partir da proposição 6.4,
Wittgenstein volta suas preocupações para temas
como o solipsismo, a morte e o sentido do mundo,
ou seja, questões de ordem metafísica. Russell tem
uma compreensão totalmente equivocada quanto a
esses últimos enunciados. Por outro lado, os leitores
austríacos de Wittgenstein estavam em consonância
com as questões que o afligiam e a recepção do
“Tractatus”, naquele contexto, era um Tratado de
ética, não de lógica como se podia pensar. Uma das
interpretações do “Tractatus”, empreendida por
Engelmann, assinalava que a ideia básica de
Wittgenstein era a separação da ética de toda sorte
de embasamento intelectual, pois a ética era uma
questão de “fé sem palavras” (ENGELMANN apud
JANIK; TOULMIN, 1972, p. 27). Desse ponto de
vista, é compreensível a recusa de Wittgenstein à
introdução feita por B. Russell.



98

Não parece curioso também que alguém com a
vocação para a filosofia atestada por um dos
principais lógicos de sua época6 resolvesse
abandonar aquilo que, a princípio, parecia encher-lhe
de entusiasmo, para tornar-se um mestre de escola
primária. Uma certa obsessão pelo tema da morte
também parecia envolver a vida de Wittgenstein
desde sua adolescência, quando lhe ocorrem as
primeiras ideias suicidas e, posteriormente, quando
se alistou como soldado, justificando que, encarar a
morte, o tornaria um homem decente
(WITTGENSTEIN apud HEATON, 2002). Monk (1991)
sugere que o engajamento do jovem pensador
decorre dessas ideias suicidas e sustenta sua
hipótese lembrando o impacto dos suicídios de
Rudolf, Kurt, Hans (irmãos de Wittgenstein) e mais
dois autores da estima do jovem, Otto Weininger e
Boltzmann.  Durante sua “peregrinação” como
jardineiro, procurado por Ramsey, o filósofo teria dito
que não pretendia voltar aos estudos, pois sua
mente já não era mais flexível. Anos depois, após
uma suposta “reconciliação” com a filosofia, graças
aos esforços de Moore para que ele defendesse sua
tese, Wittgenstein viria a substituir o próprio Moore
em sua cátedra. É dessa época as obras: “O
caderno azul” e “O caderno marrom”, referência à cor
dos cadernos onde Wittgenstein anotava suas
reflexões para as aulas que ministrava. Entretanto,
quando eclode a Segunda Guerra, desiste mais uma
vez da filosofia optando por trabalhar como porteiro
ou ajudante de laboratório.

O silêncio, no “Tractatus”, não surge porque não
se tem algo a dizer, ou porque se tem pouco a dizer;
ao contrário, o silêncio nessa obra surge por se ter
muito a dizer e o como dizer é o cerne do
problema. É como se o pensamento corresse na
frente das palavras e essas ficassem para trás. Ao
estabelecer os limites da linguagem, Wittgenstein
tropeça em seus próprios limites. Ilse Somavilla
assegura que:

O ethos elevado que paira diante de Wittgenstein
tanto na vida como no trabalho estava direcionado
para aquela luz límpida, direcionado para a clareza
perfeita, para a “transparência” que só pode ser
atingida por meio do mergulho abaixo da superfície.
Isso significa, na filosofia, agarrar as dificuldades
profundamente - e não de modo “fútil”, superficial -,
por assim dizer, “arrancá-las com raiz e tudo”, criar
uma nova forma de pensamento” (SOMAVILLA,
2012, p. 108).

O paradoxo do “Tractatus” se evidencia no fato de
Wittgenstein ter se proposto a escrever um tratado
ético, mas conclui que não é possível. O livro cumpre
apenas uma parte do projeto. Sua intenção foi
construir uma crítica da linguagem capaz de mostrar,

simultaneamente, que a lógica e a ciência cumprem
um papel dentro da linguagem descritiva ordinária,
mediante a qual produzimos uma representação do
mundo análoga aos modelos matemáticos dos
fenômenos físicos. No entanto, como as questões
relativas à ética, aos valores e à significação da vida
estavam fora dos limites da linguagem descritiva, se
tornam, no melhor dos casos, em objetos da ordem
do inefável, transmitidos por meio da linguagem
indireta ou poética. De acordo com Engelmann:

O positivismo sustenta - e esta é sua essência -
que aquilo sobre o que podemos falar é tudo o que
importa à vida. Entretanto Wittgenstein acredita
ardentemente que tudo aquilo que realmente
importa na vida humana é precisamente aquilo
sobre o que, do seu ponto de vista, devemos
guardar silêncio (ENGELMANN apud JANIK;
TOULMIN, 1972, p. 241).

Não poderiam existir assim proposições éticas,
pois elas estariam fora do discurso racional. O
mundo dos fatos se distingue do mundo dos valores.
Wittgenstein deve esperar e se reconciliar com as
palavras, distinguir os ecos de seus sons
particulares. Orlandi diz que “não estamos nas
palavras para falar delas, mas com elas” (ORLANDI,
2007, p. 15). Do interior da linguagem, e nesse viés,
no interior do jogo tractariano, o silêncio poderia
implicar no não-dito, mas é esse não-dito que
garante o movimento dos sentidos. Wittgenstein dá
cabo da obra instaurando o silêncio, mas não dá
cabo à busca, pois inaugura outras possibilidades de
significação para compreensão da linguagem.  Se
“um livro deve valer por tudo o que nele não deveu
caber” (ROSA, 1967, p.12), como afirmou Guimarães
Rosa, então o “Tractatus” tem lugar garantido.

6 Conclusão

No “Tratactus” a linguagem é entendida como um
conjunto de elementos funcionais em que a
proposição constitui a unidade básica. Esses
elementos, quando conectados, formam proposições
que representam os objetos do mundo. A fim de
discutirmos sobre o mundo e sobre os fatos que nele
ocorrem recorremos à linguagem. Para Wittgenstein
essas conexões estabelecidas entre os elementos
da linguagem tinham caráter lógico, isto significa,
grosso modo, que esses elementos (símbolos,
caracteres alfabéticos, mas também certas
propriedades e funções próprias das palavras) não se
ordenavam de modo arbitrário. Afinal, não é qualquer
concatenação de palavras, termos e sinais gráficos
que constituem uma proposição com significado.
Essa concatenação se articula logicamente.



99

Contudo, nem tudo que pode ser pensado pode ser
dito. Por outro lado, o que pode ser pensado e não
dito se manifesta na linguagem de outros modos.
Wittgenstein assume aqui uma postura muito
semelhante à de Kant na “Crítica da Razão Pura”
quando esse afirma que nosso pensamento não
conhece limites (KANT, 2001). Por não conhecer
esses limites nossos pensamentos costumam nos
conduzir às mais fantásticas fantasias e devaneios,
são deles que surgem as artes, a literatura, as
crenças religiosas e a música, bem como a ciência;
o problema é que essa última não pode se pautar em
fantasias. A razão, quando se entusiasma, permite
que a imaginação fique cheia de concepções
grandiosas e confusas. Na tentativa de explicá-las os
homens elaboram teses, leis e tratados que nos
conduzem a paradoxos e mal-entendidos. Para Kant,
uma vez que os usos ilegítimos da razão só podem
ser julgados pela própria razão, faz-se necessário
sua crítica imanente. Wittgenstein, por seu turno,
entende que esses pensamentos só ganham corpo e
se expandem por meio da linguagem; nesse sentido
o papel da filosofia é trazer a linguagem ao seu lar
original e fazer uma crítica da linguagem.

Notas:
1 Sobre essa assertiva, consultar Engelmann (2001).
Engelmann cita ainda Ricketts (1985).
2 Tais cartas foram publicadas pela primeira vez na edição
“Grazer Philosophische Studien” como “Gottlob Frege: Briefe
an Ludwig Wittgenstein”, organizada por Janik e Berger
(1989).
3 Em “Notebooks 1914-1916”, há uma série de trechos de
cartas endereçadas a B. Russell sobre lógica que se referem
a questões levantadas no Tractatus. As que estavam sob a
posse de B. Russell foram publicadas em “Letters to Russell,
Keynes and Moore” (WITTGENSTEIN; VON WRIGHT, 1974). As
cartas de Russell e Frege endereçadas a Wittgenstein só
vieram a público após junho de 1988 e podem ser encontradas
em The Brenner Archive Research Institute at the University of
Innsbruck. Uma carta resposta de Frege a Wittgenstein pode
ser encontrada em “Gottloh Frege: Briefe an Ludwig
Wittgenstein” organizada por Janik e Berger (1989).
Infelizmente, a carta de Wittgenstein que motivou essa
resposta perdeu-se por ocasião do bombardeio dos aliados
durante a Segunda Grande Guerra em 1945 e que destruiu o
Frege-Archiv na Universidade de Münster. O livro de
Wittgenstein foi também objeto de estudo do Círculo de Viena.
As discussões que Wittgenstein manteve com M. Schlick e
Waismann estão registradas em “Ludwig Wittgenstein und der
Wiener Kreis” (WAISMANN et al.,1967). Já as discussões de
Wittgenstein com R. Carnap podem ser vistas na autobiografia
de Carnap publicada em “The Philosophy of Rudolf Carnap”
(CARNAP, 1963).
4 Entende-se por proposições metafísicas aquelas que se
referem aos fundamentos, aos princípios, às leis gerais e às
condições de existência de certas entidades considerados na
sua totalidade.
5 Ferdinand Kürnberger foi um importante jornalista e poeta
austríaco que esteve envolvido com as revoluções de 1848;
foi considerado, nos anos de 1870, um expoente do gênero
feuilleton. A citação que aparece no início do Tractatus de
Wittgenstein foi extraída do “Denkmalsetzen in der Opposition”,
um exemplo do gênero feuilleton publicado no Deutsche

Zeitung em 1873. A linguagem e o tom desses textos eram
característicos do estilo literário vienense, em particular
Kürnberger faz uso de aforismos e paradoxos para se referir
à sociedade vienense. “Essa tendência em ver uma situação
como paradoxal e a representá-la numa linguagem paradoxal e
autodestrutiva será empregada no Tractatus de Wittgenstein”
(ROHLOFF, [s.d.], p. 4).
6 Bertrand Russell teria incentivado Wittgenstein a continuar
seus estudos de lógica quando esse lhe perguntou se deveria.
Referências:
CARNAP, R. The philosophy of Rudolf Carnap. Cambridge:
Cambridge University, 1963.
CONANT, J. Must we show what we cannot say? In: FLEMING,
R.; PAYNE, M. (Ed.). The senses of Stanley Cavell. Lewisburg:
Buckwell University Press, 1989.
COPI, I. Introdução à lógica. São Paulo: Mestre Jou, 1978.
ENGELMANN, M. A origem fregeana da distinção entre dizer e
mostrar do Tractatus de Wittgenstein. Cadernos Wittgenstein,
São Paulo, n. 2, p. 59-77, 2001.
FLOYD, J. The Frege-Wittgenstein correspondence:
interpretative themes. In: PELLEGRIN, E. (Ed.). Interactive
Wittgenstein: essays in memory of Georg Henrik von Wright.
London: Springer, 2001.
HEATON, J. Wittgenstein para principiantes. Buenos Aires: Era
Naciente. 2002.
JANIK, A.; TOULMIN, S. La Viena de Wittgenstein. Madrid:
Taurus, 1972.
JANIK, A.; BERGER, P. Gottlob Frege: Briefe an Ludwig
Wittgenstein. Grazer Philos. Stud., v. 33/34, p. 5-33, 1989.
KANT, I. Crítica da razão pura. Lisboa: Calouste Gulbenkian,
2001.
MACHADO, A. A terapia metafísica do Tractatus de
Wittgenstein. Cadernos Wittgenstein, São Paulo, n. 2, p. 5-57,
2001.
MCGUINNESS, B. Wittgenstein: a life - young Ludwig (1889-
1921). London: Duckworth, 1988.
MONK, R. Ludwig Wittgenstein: the duty of genius. London:
Vintage Books, 1991.
ORLANDI, E. P. As formas do silêncio: no movimento dos
sentidos. Campinas: Unicamp, 2007.
PEARS, D. Ludwig Wittgenstein. New York: Harvard University
Press, 1971.
RICKETTS, T. Frege, The Tratactus and the Logocentric
Predicament. Nous, p. 3-15, 1985.
ROHLOFF, W. An aphorism in opposition: Wittgenstein,
Kürnberger and the Motto to the Tractatus. [s.l.]: [s.n.], [s.d.]
(Mimeografado).
ROSA, J. Tutaméia: terceiras estórias. Rio de Janeiro: José
Olympio, 1967.
SKINNER, Q. Visions of politics: regarding method. Cambridge:
Cambridge University, 2002, v. 1.
SOMAVILLA, I. Luz e sombras: pensamentos sobre os textos
de Wittgenstein. In: WITTGENSTEIN, L. Luz e sombras: uma
experiência (onírica) e um fragmento de carta. São Paulo:
Martins Fontes, 2012.
STEINER, G. Lenguaje y silencio: ensayos sobre la literatura, el
lenguaje y lo inhumano. Barcelona: Gedisa, 2003.
TORRES FILHO, R. R. Ensaios de filosofia ilustrada. São Paulo:
Iluminuras, 2004.
WITTGENSTEIN, L. Tractatus logico philosophicus. London and
New York: Routledge & Kegan Paul, 2002.
WITTGENSTEIN, L.; VON WRIGHT, G. Letters to Russell, Keynes
and Moore. Oxford: Blackwell, 1974.
WAISMANN, F. et al. Wittgenstein und Der Wiener Kreis.
Oxford: Blackwell, 1967.

* Doutora em Educação pela Faculdade de
Educação da Unicamp; professora efetiva do
Instituto Federal do Paraná-Campus Ivaiporã


