A LINGUAGEM E O SILENCIO NO
“TRATACTUS” DE WITTGENSTEIN

Por Diana Patricia Ferreira de Santana*

Resumo: nosso objetivo é analisar o lugar do siléncio no “Tractatus” a partir do sétimo aforismo. O siléncio
tractariano expde os limites do que se pode falar guando analisamos o mundo fechado no espaco das
possibilidades l6gicas, mas sugere mais que isso. Ha4 multiplos siléncios e, esse siléncio que faz calar sera
nossa primeira pista para compreender seus outros modos de significagdo. Valendo-se de modo néo estrito do
contextualismo linguistico de Quentin Skinner, buscamos articular texto e contexto com vistas a uma
compreensdo melhor do autor e sua obra. Quando expde os maus usos da linguagem, Wittgenstein o faz a
partir da analise de proposi¢des buscando o seu sentido em contextos muito especificos e constatando se ele
€ adequado ou absurdo segundo critérios bem definidos.

Palavras-chave: Wittgenstein. Linguagem. Siléncio. Tractatus.

Abstract: our goal is to analyze the role of silence in “Tractatus” from the seventh aphorism. The Tractarian
silence exposes the limits of what we can speak when we analyze the world closed in the space of logical
possibilities, but it suggests more than that. There are multiple silences and this silence that make us mute will
be our first clue to understand their other types of meaning. Based on a free version of Quentin Skinner’s
linguistic contextualism we seek to link text and context in order to achieve a better understanding of
Wittgensteins’s life and work. When Wittgenstein exposes misundestandings of language, he does so from the
analysis of propositions seeking its meaning in very specific contexts and noting whether it is suitable or
absurd according to well-defined criteria.

Keywords: Wittgenstein. Language. Silence. Tractatus.

1lintroducéo

“A linguagem s6 pode ocupar-se significativamente
de um segmento particular e restrito da realidade. O
resto - e, presumivelmente, a maior parte - é

siléncio” (STEINER, 2003, p. 38).
Compreendendo a leitura como uma grande

A leitura interpretativa de um autor enseja filtros e
perspectivas daquele que |é. Aelaboracgdo de
andlises feitas a partir de seu repertorio concepgoes
nado remete sempre as intengdes que permeiam seus

aventura no universo das palavras e dos sentidos,
pretendemos percorrer os labirintos da linguagem
erigidos pelo filésofo Ludwig Wittgenstein no
“Tractatus” assumindo o siléncio como fio condutor.

textos. Por outras palavras, € muito dificil um autor e
suas ideias serem vistas Unica e estritamente sob as
lentes do contexto particular e da perspectiva
unilateral ou estrutural de seus textos. Por essa

93



94

razao nossa abordagem busca articular texto e
contexto com o intuito de compreender ndo somente
0 autor, mas o autor em sua época. Esse viés se
aproxima e incorpora de modo livre e ndo estrito o
contextualismo linguistico de Quentin Skinner
(2002).

E provéavel que muito se tenha a dizer sobre o
“Tractatus” de Wittgenstein e, que muitos autores ja
tenham se debrucado sobre sua obra, mas
buscamos também aquilo que é ndo dito, ou seja, 0
gue o siléncio pode significar. E “significar”, no
contexto desse artigo, significa “néo ficar no signo”
(PRADO JUNIOR apud TORRES FILHO, 2004, p. 9).

20 que sedize o que se mostra

A génese da distingdo wittgensteiniana entre o
dizer e o mostrar surgiu, de acordo com alguns
autorest, como consequéncia da concep¢éao da
I6gica de G. Frege. Wittgenstein conheceu Frege em
Jena durante seus estudos de engenharia e logo se
interessou pelas questdes de logica estudadas por
Frege. Conhecem-se 21 cartas? trocadas entre
esses dois grandes pensadores e cogita-se que elas
tém uma importancia fundamental para o
desenvolvimento da filosofia de Wittgenstein e da
I6gica matematica durante sua estada em
Cambridge. O tom das cartas revela uma intensa
amizade e colaboracgéo intelectual, mas que
infelizmente se esgotou em fun¢éo de inmeras
divergéncias. O biégrafo de G. Frege, Lothar Kreiser
(apud FLOYD, 2001), sugere inclusive que
Wittgenstein e Frege desistiram de entender-se um
ao outro.

Segundo Engelmann, Frege teria construido uma
conceitografia para a concepcao l6gica que
desenvolvera e essa s6 poderia ser compreendida
por quem ja conhecesse a légica de seu interior,
porém a funcéo da conceitografia é explicar os
termos utilizados para quem néo a entende e, ao
tentar elucida-los, Frege tropeca em varios
equivocos. Diante desses equivocos... o siléncio.

Dentre as objecdes que Frege sofreu,
destacamos a que Benno Kerry elaborou em relacéo
as “definicdes” de conceito e objeto. O logico
esclareceu que tais no¢des ndo eram propriamente
“definicbes”, pois uma prova poderia prescindir delas
sem perder a generalidade. Entretanto, o maior
problema dessas objecdes, para Frege, surge na
seguinte proposic¢do: “o conceito ‘cavalo’ é um
conceito facilmente adquirido”. Kerry coloca em
Xeque, nessa proposicao, o uso de simbolos para
expressar enunciados (ENGELMANN, 2001).

Em l6gica, podemos substituir as partes de uma

proposic¢édo por simbolos. As proposi¢cdes gerais do
tipo “Tudo é mortal” ou “Algo € belo” recebem essa
denominacao, pois ndo possuem nomes nem se
referem a qualquer individuo particular. Jaas
proposi¢cdes que possuem nomes sdo chamadas de
singulares. Na proposi¢ao: “Dada qualquer coisa no
universo, ela é mortal”, a palavra “ela” refere-se a
“coisa’. Usando a variavel x, podemos reescrevé-la
da seguinte maneira: “Dado qualquer x no universo, X
é mortal”. A expressao “x é mortal” chamamos de
fungéo proposicional (COPI, 1978, p. 281-284).

Na simbologia fregeana, os quantificadores
guantificam sobre todo e qualquer objeto. No
enunciado acima, x é parte do argumento e a
expressao “x é mortal” (que poderiamos simplificar
e chamar de Mx) é uma funcao proposicional em
gue x ocorre. Assim, a funcao é um fato, o que
quer se seja que tomemos como seu argumento.
Ora, para Kerry, na sua proposicéo, x € um objeto,
mas existe a possibilidade de interpretarmos x
também como um conceito, pois a expressao “o
conceito ‘cavalo’ tem a forma: “o conceito x”. Eis
o dilema de Frege e a base da distincdo entre o
dizer e o mostrar. Devido ao carater universalista
da concepcao logica de Frege, este ndo poderia
postular algo exterior ao sistema légico (uma
metalinguagem) para esclarecer a nogéo de
conceito e objeto, essas no¢des deveriam ser
elucidadas dentro do sistema (da linguagem), uma
vez que eram indefiniveis. No interior do sistema a
parte da proposi¢céo “o conceito ‘cavalo’ ndo
significa um conceito, pois cumpre o papel légico
de um objeto, mas parece significar um conceito.
E por que ndo é um conceito? No entendimento de
Frege, o conceito é pressuposto no objeto, ou
seja, ndo falamos do conceito, mas do objeto
particular que cai sob o conceito. Assim, Frege
esclarece que a forma “o conceito F” corresponde
um objeto e ndo um conceito. No entanto, o
predicado “... € um conceito” exigiria um nome
préprio ou um termo conceitual no lugar do
argumento que nos levaria a afirmar de um objeto
gue ele é um conceito. Como x é um quantificador
universal, qualquer argumento que preencher “... &
um conceito” seria um objeto; inclusive
poderiamos chegar a afirmar que “nada € um
conceito”.

Engelmann (2001, p. 67) entdo questiona: “se
ndo dizemos 0 que queremos com expressoes
como ‘o conceito F’, qual a natureza dessas
expressdes e o0 que é que significam?” Conclui seu
artigo informando que Frege abandona a
perspectiva de considerar tais expressées como




objetos, postulando serem expressoes
malformadas, resultantes da insuficiéncia da
linguagem. Ha, portanto, pensamentos que nao
podem ser expressos pela linguagem. Contudo, a
linguagem de Frege € aldgica, e uma perspectiva
externa a ela (uma metaldgica) ndo era toleravel.
Frege parece ter algo a dizer, mas nao pode, pois
é silenciado. Do seu ponto de vista, é a propria
linguagem que o silencia; ele a acusa de produzir
falsificacOes e de o distanciar do reto pensamento.

Ao escrever o “Tractatus”, Wittgenstein tem como
pano de fundo essas questfes que emergiram de
seu relacionamento com Frege e pautaram varias
cartas trocadas por ambos. Entretanto, Wittgenstein
nao é tdo impiedoso com a linguagem, pois sabe
gue essas ilusdes séo frutos de nossas frustradas
tentativas de apreender algo inapreensivel. O aparen-
te paradoxo de Kerry ndo chega a ser um mau uso
da linguagem em sentido amplo, mas um uso inade-
guado dos critérios gramaticais adotados por Frege.
A proposic¢éo “o conceito ‘cavalo’ € um conceito
facilmente adquirido” nos da a falsa impresséo de ter
algum sentido, entretanto sua forma gramatical ndo
coincide com a forma ldgica, pelo menos é o que
Wittgenstein parece querer mostrar entre os
aforismos 4.1241 e 4.1272 de sua obra primeira.

Na introducéo do “Tractatus”, Bertrand Russell
expde quatro problemas tipicos da linguagem e
afirmaimportar a Wittgenstein essencialmente a
guestdo logica, ou seja: “Importam-lhe as condi¢des
de um Simbolismo acurado, isto €, um Simbolismo
em que uma sentenca ‘signifique’ algo bem definido”
(RUSSELL apud WITTGENSTEIN, 2002, p. 114).

Wittgenstein entende que, na pratica, a
linguagem € imprecisa e as condi¢des de uma
linguagem perfeita é algo a ser destacado. Importar-
se com estas condi¢des néo significa postular uma
linguagem logicamente perfeita ou afirmar a
superioridade da linguagem l6gica sobre a cotidiana,
nem mesmo que seremos capazes de construi-la se
conhecermos essas condi¢des. Nada disso é
afirmado no “Tractatus”. Segundo Russell (apud
WITTGENSTEIN, 2002, p. 114), “toda fun¢édo da
linguagem deve ter significado, e ela sé cumpre essa
funcdo na medida em que se aproxima da linguagem
ideal que postulamos”. Destarte, importa saber por
gue néao é possivel dizer tudo nem mesmo nessa
suposta linguagem ideal.

3 As leituras anglofénas do Tractatus
A tese fundamental do “Tractatus”, no

entendimento de Russell (apud WITTGENSTEIN,
2002, p. 114), é: “Para que uma certa sentenca

afirme um certo fato, deve haver, como quer que
esteja construida a linguagem, algo em comum entre
a estrutura da sentenca e a estrutura do fato” e “o
gue deve haver de comum entre a sentenca e o fato”
néo pode ser dito na linguagem, mas ser mostrado
utilizando a estrutura da linguagem. Dessa maneira,
h&d um momento em que a linguagem silencia e o
gue passa a “significar” é sua estrutura.

Wittgenstein afirma que “Figuramos os fatos” e “A
figuracao é um modelo darealidade”, mas entre a
figuracéo e arealidade deve haver algo de comum
que é asua forma de afigurar (WITTGENSTEIN,
2002, p. 143/145). Entretanto, essa operagao apenas
exibe a realidade cuja forma ela tenha, mas a forma
de operar nédo pode ser afigurada, apenas exibida
(WITTGENSTEIN, 2002, p. 145). Russell fala de
estrutura, Wittgenstein de forma. Estariam se
referindo de modo diferente & mesma coisa? Se, por
estrutura e forma ambos querem dizer “modelo”,
caberia um esclarecimento dos termos, mas a
divergéncia de ambos vai além desses detalhes
técnicos.

Ha muitas controvérsias e interpretagdes sobre o
“Tractatus”. A mais tradicional e impetrada por seus
contemporaneos considera que, no “Tractatus”, ao
se referir aquilo que nao pode ser dito, Wittgenstein
estaria falando do inefavel, do mistico; de certo
“contelido oculto” exibido indiretamente pelas
sentencas (MCGUINESS, 1988). Se esse ndo for o
caso, entdo, ha, no “Tractatus” uma série de
obscuridades e incoeréncias. Outra linha de
interpretacéo conhecida como revisionista entende
gue tais obscuridades fazem parte da estratégia do
autor e devem ser desprezadas ao término da leitura.
Sao degraus de uma escada que o proprio
Wittgenstein nos pede que joguemos fora, como
sugere o seguinte aforismo:

Minhas proposi¢des elucidam dessa maneira:
guem me entende acaba por reconhecé-las como
absurdos, ap0s ter escalado através delas — por
elas — para além delas. (Deve, por assim dizer,
jogar fora a escada ap@s ter subido por ela.). Deve
sobrepujar essas proposicdes, e entdo vera o
mundo corretamente (WITTGENSTEIN, 2002, p.
281).

Entretanto, a dificuldade é reconhecer quais
sentencas devem ser desprezadas ou ndo. James
Conant, um dos representantes da interpretacédo
revisionista, ja defendeu a posicéo de que todas as
proposicoes deveriam ser descartadas (CONANT,
1989, p. 274), mas voltou atras e passou a
considerar que as sentencas elucidatorias deveriam
ser consideradas, pois sdo elas que nos fazem subir
os degraus. Mas, quais sé@o elas? Wittgenstein
afirma numa nota do “Tractatus” que os decimais

95




96

indicam o peso ldgico de suas proposicoes. As sete
proposic¢des “inteiras” sao:

1. O mundo é tudo que é o caso.

[...]

2. O que é o caso, o fato, é a existéncia de estados
de coisas.

[...]

3. Afiguracéo logica dos fatos é o pensamento.

[...]

4. O pensamento é a proposi¢do com sentido.

[...]

5. A proposi¢éo é uma funcao de verdade das
proposi¢cdes elementares.

[...]

6. Aforma geral da funcéo de verdade é: [ndo-p, ndo-
1, N (ndo-1)]. Isso é a forma geral da proposicéao.

[...]

7. Sobre aquilo de que ndo se pode falar, deve-se
calar. (WITTGENSTEIN, 2002, p. 135-281).

Seriam essas proposi¢cdes os degraus da escada
e as proposicdes intermedidrias aquelas que nos
fazem subir? Seria possivel indicar um critério?

O “Tractatus” nao é um livro para qualquer leitor.
Quem poderia ou deveria entender Wittgenstein
senao seus proprios interlocutores? Quem é capaz
de reconhecer uma proposicao logicamente
malformada senéo os profissionais que se dedicam
ao estudo da ldgica? O filésofo austriaco d4 a seu
livro 0 nome de “Tractatus Logico-Philosophicus”.
Poderia chamé-lo simplesmente de “Tractatus
Légico”, mas queremos crer que o termo
Philosophicus nao é mero ornamento na medida em
gue Wittgenstein entende a filosofia como uma
atividade que visa ao esclarecimento. A obra € apre-
sentada na forma de aforismos, mas parece evocar,
nas entrelinhas, um dialogo. Um dialogo de
Wittgenstein com Russell, com Frege, com os
demais logicos de sua época® e um autodialogo.
Wittgenstein exibe a possibilidade de violarmos
regras de sintaxe para produzir efeitos de entendi-
mento; ao projetar em certas palavras um sentido
diferente daquele que elas deveriam ter em seu uso
cotidiano. A forma geral da proposi¢éo, no fim das
contas, parece nao corresponder a forma ldgica.
Entendemos o que esté escrito, pois a justaposi¢ao
de palavras faz sentido, mas a mensagem é
obscura. Qual seria entédo a logica dessa linguagem?

4" Tractatus” X “ Tractatus”

Se tomarmos a proposi¢ao 4 do “Tractatus”™: “O
pensamento é a proposi¢do com sentido”, logo
percebemos que as proposi¢cdes sem sentido estdo
fora daquilo que nosso autor designa ‘figuracéo

I6gica’. Contudo, as proposi¢fes sem sentido
constituem, no universo da linguagem ordindria, a
maioria das proposi¢cdes do mundo. O que nosso
autor pretende mostrar € essa tensao entre a
necessidade interna da captura de uma estrutura que
fosse conforme a estrutura do mundo por meio de
proposi¢coes factuais e uma enorme dificuldade lidar
com arealidade exterior, que escapa a qualquer
tentativa de conformidade. Se Wittgenstein nos diz
gue o pensamento é a figuracao légica dos fatos, o
gue dizer daqueles modos de pensamento que ndo
sdo expressaveis por proposic¢fes factuais? Calar?

Calar é ficar aquém do mundo e de todas as suas
possibilidades linguisticas, mas também pode
significar uma retirada estratégica de aceitacao dos
limites dessa linguagem num primeiro momento e,
em um segundo momento, de preparacao para
encarar outros modos de pensamento. Otto Neurath
afirma que:

[...] a concluséo do “Tractatus” €, pelo menos

gramaticalmente, enganosa. Soa como se

houvesse um “algo” de que nédo se podia falar. Em
vez disso, devemos dizer: se realmente desejamos
evitar a atitude metafisica por completo entdo deve-
remos “ficar em siléncio”, mas ndo “sobre algo”

(NEURATH apud ENGELMANN, 2001, p. 45).

N&o ha, em principio, algo sobre o qual ndo se
possa falar, nos calamos por outras razdes: por faltar
acordo ou convicgao, por ignorancia, por temor e até
mesmo por vontade. No caso de Wittgenstein, o
siléncio remete a impossibilidade de tratar as propo-
sicdes metafisicas* como proposi¢ées factuais,
num espago que tem a logica por pano de fundo.

Pears (1971) sustenta que Wittgenstein tirou a
estrutura do “Tractatus” da “Critica da Raz&o Pura”
de Kant (de 1781) por meio da tacita interlocugéo de
Schopenhauer e, mesmo na segunda fase de sua
filosofia, nunca chegou a destrui-la. Enquanto Kant
discute, na “Critica”, os limites do pensamento;
Wittgenstein, discute, no “Tractatus”, os limites da
linguagem e sustenta que “a linguagem se detém
necessariamente numa linha de fronteira” tragada por
Wittgenstein “que, para além, s6 o siléncio pode
existir’ (PEARS, 1971, p. 49).

Se a proposic¢ao constitui uma fungéo de verdade
no discurso veiculado pelo “Tractatus”, que
tratamento se deve dar as proposic¢des da religido e
da moralidade? Elas séo proposi¢des verdadeiras?
Caberia, como resposta a essa pergunta, uma a
andlise da palavra verdade, mas o trabalho de
elucidacéo filosofica proposto por Wittgenstein faz
essa analise cair justamente nessa fronteira, nessa
“terra de ninguém”, em que o uso da palavra
verdade flutua. Como seu projeto é demarcar os




limites da linguagem sob o pano de fundo da I6gica
(de acordo com seus intérpretes), ndo pode
pressupor algo externo a ela, uma metalinguagem,
ou, como fez B. Russell, invocar uma hierarquia de
linguagens. Deve haver diferentes usos da palavra
verdade. Machado afirma que arelacdo entre
significado e uso ja havia sido identificada por
Wittgenstein no “Tractatus” (MACHADO, 2001, p.
28), mas distinguir entre a verdade necessaria
identificada numa tautologia e a que era invocada
nas proposic¢oes factuais e ndo-factuais ainda estava
em aberto.

Nos ultimos aforismos do “Tractatus”,
Wittgenstein reconhece que néo é possivel
expressar aquilo que deseja:

O método correto da filosofia seria propriamente

este: nada dizer; sendo o que se pode dizer;

portanto, as proposicdes da ciéncia natural -

portanto, algo que nada tem a ver com filosofia; e

entdo, sempre que alguém pretendesse dizer algo

de metafisico mostrar que ndo conferiu significado

a certos sinais em suas proposi¢des. Esse método

seria, para ele insatisfatdrio - nédo teria a sensacéo

de que lhe estivéssemos ensinando filosofia; mas
esse seria 0 Unico rigorosamente correto.

(WITTGENSTEIN, 2002, p. 281).

Se, para ver o mundo corretamente € preciso
sobrepujar as proposi¢cdes do “Tractatus”, entdo o
mundo nédo é tudo que é o caso, ou seja, a filosofia
néo pode fazer proposi¢ées usando 0 mesmo
método das ciéncias naturais, pois as proposicdes
da filosofia ndo séo fatos. Wittgenstein parece usar o
método de demonstracao por absurdo da
matematica para mostrar sua conclusao. Pears
afirma que “a obra tenta expressar, de maneira
factual, coisas que de maneira factual ndo podem
ser expressas. Assim, esgotada essa tarefa, a obra
volta-se contra si mesma e a si mesma se elimina”

(PEARS, 1971, p. 58).

5 A leitura vienense

Janik e Toulmin (1972) salientam que o
conturbado periodo da Viena dos Habsburgo exerceu
enorme influéncia nos cidaddos e em sua producao
cultural; esses aspectos estdo resumidos de modo
conciso no Tractatus de Wittgenstein. Os autores
sugerem que a interpretacao angléfona do
“Tractatus”, empreendida principalmente pelos
historiadores da légica e filosofos da linguagem
contrasta com a interpretacdo vienense e, para
compreender essa divergéncia, € necessario atentar
para os diferentes modos como a cultura vienense se
diferenciava da cultura da Gré-Bretanha e da Nova
América no que diz respeito a arte, ciéncia, politica
e a légica.

Os paradoxos que afligiam a sociedade vienense
em fins de século e a frente da guerra eram o
estopim para explos6es criticas de carater social,
mas também o elemento que deflagrava as
producdes mais criativas. Podemos citar, a titulo de
exemplo, as incursdes na musica dodecafonica, as
inovacdes na arquitetura moderna, a pintura ndo
figurativa e a psicandlise. Viena era a um sé tempo a
“cidade dos sonhos” e 0 “campo de provas da
destruicdo do mundo” (JANIK; TOULMIN, 1972, p.
21). Esses paradoxos repercutiram no jovem
Wittgenstein, entretanto o fato desse ter sido
apresentado a comunidade filoséfica de Cambridge
por B. Russell e ser aclamado por G. E. Moore como
“génio” em funcao do “Tractatus”, imprimia as suas
ideias um status anglo-cambridgeano que o
incomodava. Uma das indignac¢es do fildsofo
austriaco era a “naturalizagdo” de suas ideias. Janik
e Toulmin acreditam que uma questédo de ordem
cultural impedia que o publico inglés de Cambridge,
formado em uma tradicdo empirista neo-humeana
entendesse as intengfes de Wittgenstein, cujos
problemas intelectuais e atitudes pessoais haviam
sido formados num ambiente de tradi¢cdo
neokantiana anterior a 1914, no qual a légica e a
ética estavam essencialmente conectadas entre si e
com a critica da linguagem. Basta atentar para o
lema do “Tractatus” ao mencionar Ferdinand
Kirnberger.®

A importancia do “Tractatus” como uma obra cuja
contribuicéo se acentua no campo da légica
matematica e da filosofia analitica é uma das
sombras que obscurece outras questdes importantes
gue inquietavam o jovem Wittgenstein. Nas paginas
finais de sua obra, a partir da proposicéo 6.4,
Wittgenstein volta suas preocupacdes para temas
como o solipsismo, a morte e o sentido do mundo,
ou seja, questdes de ordem metafisica. Russell tem
uma compreensao totalmente equivocada quanto a
esses Ultimos enunciados. Por outro lado, os leitores
austriacos de Wittgenstein estavam em consonancia
com as questdes que o afligiam e arecep¢éo do
“Tractatus”, naquele contexto, eraum Tratado de
ética, ndo de I6gica como se podia pensar. Uma das
interpretacdes do “Tractatus”, empreendida por
Engelmann, assinalava que a ideia basica de
Wittgenstein era a separagéo da ética de toda sorte
de embasamento intelectual, pois a ética era uma
guestao de “fé sem palavras” (ENGELMANN apud
JANIK; TOULMIN, 1972, p. 27). Desse ponto de
vista, € compreensivel a recusa de Wittgenstein a
introducéo feita por B. Russell.

97



98

N&o parece curioso também que alguém com a
vocacdao para a filosofia atestada por um dos
principais ldgicos de sua época® resolvesse
abandonar aquilo que, a principio, parecia encher-lhe
de entusiasmo, para tornar-se um mestre de escola
priméaria. Uma certa obsessao pelo tema da morte
também parecia envolver a vida de Wittgenstein
desde sua adolescéncia, quando Ihe ocorrem as
primeiras ideias suicidas e, posteriormente, quando
se alistou como soldado, justificando que, encarar a
morte, o tornaria um homem decente
(WITTGENSTEIN apud HEATON, 2002). Monk (1991)
sugere que o engajamento do jovem pensador
decorre dessas ideias suicidas e sustenta sua
hip6tese lembrando o impacto dos suicidios de
Rudolf, Kurt, Hans (irm&os de Wittgenstein) e mais
dois autores da estima do jovem, Otto Weininger e
Boltzmann. Durante sua “peregrinacdo” como
jardineiro, procurado por Ramsey, o filésofo teria dito
gue néo pretendia voltar aos estudos, pois sua
mente ja ndo era mais flexivel. Anos depois, apos
uma suposta “reconciliagdo” com a filosofia, gragas
aos esforcos de Moore para que ele defendesse sua
tese, Wittgenstein viria a substituir o préprio Moore
em sua catedra. E dessa época as obras: “O
caderno azul” e “O caderno marrom”, referéncia a cor
dos cadernos onde Wittgenstein anotava suas
reflexfes para as aulas que ministrava. Entretanto,
guando eclode a Segunda Guerra, desiste mais uma
vez da filosofia optando por trabalhar como porteiro
ou ajudante de laboratorio.

O siléncio, no “Tractatus”, ndo surge porque nao
se tem algo a dizer, ou porque se tem pouco a dizer;
ao contrario, o siléncio nessa obra surge por se ter
muito a dizer e o como dizer é o cerne do
problema. E como se o pensamento corresse na
frente das palavras e essas ficassem para tras. Ao
estabelecer os limites da linguagem, Wittgenstein
tropega em seus proprios limites. lise Somavilla
assegura que:

O ethos elevado que paira diante de Wittgenstein
tanto na vida como no trabalho estava direcionado
para aquela luz limpida, direcionado para a clareza
perfeita, para a “transparéncia” que s6 pode ser
atingida por meio do mergulho abaixo da superficie.
Isso significa, na filosofia, agarrar as dificuldades
profundamente - e nao de modo “futil’, superficial -,
por assim dizer, “arranca-las com raiz e tudo”, criar
uma nova forma de pensamento” (SOMAVILLA,
2012, p. 108).

O paradoxo do “Tractatus” se evidencia no fato de
Wittgenstein ter se proposto a escrever um tratado
ético, mas conclui que néo é possivel. O livro cumpre
apenas uma parte do projeto. Sua intencéo foi
construir uma critica da linguagem capaz de mostrar,

simultaneamente, que a ldgica e a ciéncia cumprem
um papel dentro da linguagem descritiva ordinaria,
mediante a qual produzimos uma representagéo do
mundo analoga aos modelos matematicos dos
fendmenos fisicos. No entanto, como as questdes
relativas a ética, aos valores e a significacao da vida
estavam fora dos limites da linguagem descritiva, se
tornam, no melhor dos casos, em objetos da ordem
do inefavel, transmitidos por meio da linguagem
indireta ou poética. De acordo com Engelmann:

O positivismo sustenta - e esta é sua esséncia -
que aquilo sobre o que podemos falar é tudo o que
importa a vida. Entretanto Wittgenstein acredita
ardentemente que tudo aquilo que realmente
importa na vida humana é precisamente aquilo
sobre o que, do seu ponto de vista, devemos
guardar siléncio (ENGELMANN apud JANIK;
TOULMIN, 1972, p. 241).

N&o poderiam existir assim proposicdes éticas,
pois elas estariam fora do discurso racional. O
mundo dos fatos se distingue do mundo dos valores.
Wittgenstein deve esperar e se reconciliar com as
palavras, distinguir os ecos de seus sons
particulares. Orlandi diz que “ndo estamos nas
palavras para falar delas, mas com elas” (ORLANDI,
2007, p. 15). Do interior da linguagem, e nesse Viés,
no interior do jogo tractariano, o siléncio poderia
implicar no ndo-dito, mas é esse ndo-dito que
garante o movimento dos sentidos. Wittgenstein da
cabo da obra instaurando o siléncio, mas nédo da
cabo a busca, pois inaugura outras possibilidades de
significagdo para compreensao da linguagem. Se
“um livro deve valer por tudo o que nele ndo deveu
caber” (ROSA, 1967, p.12), como afirmou Guimaraes
Rosa, entdo o “Tractatus” tem lugar garantido.

6 Concluséao

No “Tratactus” a linguagem é entendida como um
conjunto de elementos funcionais em que a
proposicao constitui a unidade basica. Esses
elementos, quando conectados, formam proposicdes
gue representam os objetos do mundo. Afim de
discutirmos sobre o mundo e sobre os fatos que nele
ocorrem recorremos a linguagem. Para Wittgenstein
essas conex0des estabelecidas entre os elementos
da linguagem tinham carater l6gico, isto significa,
grosso modo, que esses elementos (simbolos,
caracteres alfabéticos, mas também certas
propriedades e funcgdes proprias das palavras) ndo se
ordenavam de modo arbitrario. Afinal, ndo é qualquer
concatenacdo de palavras, termos e sinais graficos
gue constituem uma proposi¢éo com significado.
Essa concatenacéo se articula logicamente.




Contudo, nem tudo que pode ser pensado pode ser
dito. Por outro lado, o que pode ser pensado e ndo
dito se manifesta na linguagem de outros modos.
Wittgenstein assume aqui uma postura muito
semelhante & de Kant na “Critica da Raz&o Pura”
guando esse afirma que Nnosso pensamento nao
conhece limites (KANT, 2001). Por ndo conhecer
esses limites nossos pensamentos costumam nos
conduzir as mais fantasticas fantasias e devaneios,
séo deles que surgem as artes, a literatura, as
crencas religiosas e a musica, bem como a ciéncia;
o problema é que essa Ultima ndo pode se pautar em
fantasias. A razdo, quando se entusiasma, permite
gue a imaginacéo fique cheia de concepcdes
grandiosas e confusas. Na tentativa de explica-las os
homens elaboram teses, leis e tratados que nos
conduzem a paradoxos e mal-entendidos. Para Kant,
uma vez que os usos ilegitimos da razao s6 podem
ser julgados pela propria razéo, faz-se necessario
sua critica imanente. Wittgenstein, por seu turno,
entende que esses pensamentos s6 ganham corpo e
se expandem por meio da linguagem; nesse sentido
o papel da filosofia é trazer a linguagem ao seu lar
original e fazer uma critica da linguagem.

Notas:

1 Sobre essa assertiva, consultar Engelmann (2001).
Engelmann cita ainda Ricketts (1985).

2 Tais cartas foram publicadas pela primeira vez na edigcdo
“Grazer Philosophische Studien” como “Gottlob Frege: Briefe
an Ludwig Wittgenstein”, organizada por Janik e Berger
(1989).

3 Em “Notebooks 1914-1916", ha uma série de trechos de
cartas enderecadas a B. Russell sobre légica que se referem
a questdes levantadas no Tractatus. As que estavam sob a
posse de B. Russell foram publicadas em “Letters to Russell,
Keynes and Moore” (WITTGENSTEIN; VON WRIGHT, 1974). As
cartas de Russell e Frege enderecadas a Wittgenstein s6
vieram a publico ap6s junho de 1988 e podem ser encontradas
em The Brenner Archive Research Institute at the University of
Innsbruck. Uma carta resposta de Frege a Wittgenstein pode
ser encontrada em “Gottloh Frege: Briefe an Ludwig
Wittgenstein” organizada por Janik e Berger (1989).
Infelizmente, a carta de Wittgenstein que motivou essa
resposta perdeu-se por ocasido do bombardeio dos aliados
durante a Segunda Grande Guerra em 1945 e que destruiu o
Frege-Archiv na Universidade de Munster. O livro de
Wittgenstein foi também objeto de estudo do Circulo de Viena.
As discussdes que Wittgenstein manteve com M. Schlick e
Waismann estao registradas em “Ludwig Wittgenstein und der
Wiener Kreis” (WAISMANN et al.,1967). Ja as discussdes de
Wittgenstein com R. Carnap podem ser vistas na autobiografia
de Carnap publicada em “The Philosophy of Rudolf Carnap”
(CARNAP, 1963).

4 Entende-se por proposi¢cdes metafisicas aquelas que se
referem aos fundamentos, aos principios, as leis gerais e as
condi¢des de existéncia de certas entidades considerados na
sua totalidade.

5 Ferdinand Kirnberger foi um importante jornalista e poeta
austriaco que esteve envolvido com as revolugcfes de 1848;
foi considerado, nos anos de 1870, um expoente do género
feuilleton. A citacdo que aparece no inicio do Tractatus de
Wittgenstein foi extraida do “Denkmalsetzen in der Opposition”,
um exemplo do género feuilleton publicado no Deutsche

Zeitung em 1873. A linguagem e o tom desses textos eram
caracteristicos do estilo literario vienense, em particular
Kirnberger faz uso de aforismos e paradoxos para se referir
a sociedade vienense. “Essa tendéncia em ver uma situacao
como paradoxal e a representa-la numa linguagem paradoxal e
autodestrutiva sera empregada no Tractatus de Wittgenstein”
(ROHLOFF, [s.d.], p. 4).

& Bertrand Russell teria incentivado Wittgenstein a continuar
seus estudos de ldgica quando esse lhe perguntou se deveria.
Referéncias:

CARNAP, R. The philosophy of Rudolf Carnap. Cambridge:
Cambridge University, 1963.

CONANT, J. Must we show what we cannot say? In: FLEMING,
R.; PAYNE, M. (Ed.). The senses of Stanley Cavell. Lewisburg:
Buckwell University Press, 1989.

COPI, I. Introdugéo a logica. S&o Paulo: Mestre Jou, 1978.
ENGELMANN, M. A origem fregeana da distingdo entre dizer e
mostrar do Tractatus de Wittgenstein. Cadernos Wittgenstein,
Séo Paulo, n. 2, p. 59-77, 2001.

FLOYD, J. The Frege-Wittgenstein correspondence:
interpretative themes. In: PELLEGRIN, E. (Ed.). Interactive
Wittgenstein: essays in memory of Georg Henrik von Wright.
London: Springer, 2001.

HEATON, J. Wittgenstein para principiantes. Buenos Aires: Era
Naciente. 2002.

JANIK, A.; TOULMIN, S. La Viena de Wittgenstein. Madrid:
Taurus, 1972.

JANIK, A.; BERGER, P. Gottlob Frege: Briefe an Ludwig
Wittgenstein. Grazer Philos. Stud., v. 33/34, p. 5-33, 1989.
KANT, I. Critica da razédo pura. Lisboa: Calouste Gulbenkian,
2001.

MACHADO, A. A terapia metafisica do Tractatus de
Wittgenstein. Cadernos Wittgenstein, S&o Paulo, n. 2, p. 5-57,
2001.

MCGUINNESS, B. Wittgenstein: a life - young Ludwig (1889-
1921). London: Duckworth, 1988.

MONK, R. Ludwig Wittgenstein: the duty of genius. London:
Vintage Books, 1991.

ORLANDI, E. P. As formas do siléncio: no movimento dos
sentidos. Campinas: Unicamp, 2007.

PEARS, D. Ludwig Wittgenstein. New York: Harvard University
Press, 1971.

RICKETTS, T. Frege, The Tratactus and the Logocentric
Predicament. Nous, p. 3-15, 1985.

ROHLOFF, W. An aphorism in opposition: Wittgenstein,
Kurnberger and the Motto to the Tractatus. [s.L.]: [s.n.], [s.d.]
(Mimeografado).

ROSA, J. Tutaméia: terceiras estérias. Rio de Janeiro: José
Olympio, 1967.

SKINNER, Q. Visions of politics: regarding method. Cambridge:
Cambridge University, 2002, v. 1.

SOMAVILLA, I. Luz e sombras: pensamentos sobre os textos
de Wittgenstein. In: WITTGENSTEIN, L. Luz e sombras: uma
experiéncia (onirica) e um fragmento de carta. Séo Paulo:
Martins Fontes, 2012.

STEINER, G. Lenguaje y silencio: ensayos sobre la literatura, el
lenguaje y lo inhumano. Barcelona: Gedisa, 2003.

TORRES FILHO, R. R. Ensaios de filosofia ilustrada. S&o Paulo:
lluminuras, 2004.

WITTGENSTEIN, L. Tractatus logico philosophicus. London and
New York: Routledge & Kegan Paul, 2002.

WITTGENSTEIN, L.; VON WRIGHT, G. Letters to Russell, Keynes
and Moore. Oxford: Blackwell, 1974.

WAISMANN, F. et al. Wittgenstein und Der Wiener Kreis.

Oxford: Blackwell, 1967.

* Doutora em Educacéo pela Faculdade de
Educacéo da Unicamp; professora efetivado
Instituto Federal do Parana-Campus lvaipora

99



