
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CADERNOS 
ARENDT 

Revista de Filosofia 

 
 
 
 
 
 
 

VOLUME 6 – NÚMERO 11 – JAN-DEZ. 2025 
ISSN: 2675-4835 



 

 

 

 

VOLUME 6 – NÚMERO 11 – JAN-DEZ. 2025 
ISSN: 2675-4835 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EDITORAÇÃO/DESKTOP PUBLISHING 
Fábio Abreu dos Passos 
Elivanda de Oliveira Silva 

 
 

EDITOR ASSISTENTE 
João Batista Farias Júnior 

 
 

EDITOR DE LAYOUT 
Carlos Henrique Lopes Almeida 

 
 

EDITORIAL 
NUPHA 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PIAUÍ (UFPI), NUPHA, CENTRO DE 
CIÊNCIAS HUMANAS E LETRAS, CAMPUS MIN. PETRÔNIO PORTELA, 

TERESINA – PI 



 

Universidade Federal do Piauí - UFPI 

 
 

Reitora 
Nadir do Nascimento Nogueira 

 
Vice-Reitor 

Edmilson Miranda de Moura 
 

Cadernos Arendt 
Revista de Filosofia 

VOLUME 6 – NÚMERO 11 – JAN-DEZ. 2025 
ISSN: 2675-4835 

 
 

EDITOR-CHEFE 
Prof. Dr. Fábio Abreu dos Passos, UFPI, Brasil 

Profa. Dra. Elivanda de Oliveira Silva, UESPI, Brasil 
 

EDITOR DO NÚMERO 
Prof. Dr. Carlos Fernando Silva Brito, Faculdade Católica do Maranhão, Brasil 

 
 

CONSELHO EDITORIAL 
Dr. Adriano Correia Silva, UFG/CNPq, Brasil 
Prof. Dr. Alberto Ribeiro Barros, USP, Brasil 

Profa. Dra. Anabella Di Pego, UNLP-CONICET, Argentina 
Prof. Dr. André Macedo Duarte, UFPR, Brasil 

Profa. Dra. Beatriz Porcel, Universidad Nacional de Rosario, Argentina 
Dra. Bethânia Albuquerque Assy, PUC-RIO, Brasil, Brasil 

Prof. Dr. Castor Bartolomé Ruiz, UNISINOS, Brasil 
Prof. Dr. Christian Volk, Freie Universität Berlin, Alemanha 

Prof. Dr. Eduardo Jardim, PUC-Rio, Brasil 
Profa. Dra. Elivanda Oliveira Silva, UFPI, Brasil 

Prof. Dr. Fábio Abreu Passos, UFPI, Brasil 
Dr. Helton Adverse, UFMG, Brasil, Brasil 

Prof. Dr. Jerome Kohn, New School, Estados Unidos da América do Norte 
Prof. Dr. Julia Smola, IDH-UNGS, Argentina 

Profa. Dra. Laura Quintana, Universidad de los Andes, Colômbia 
Profa. Dra. MARIA CRISTINA MULLER, UEL, Brasil 

Prof. Dr. Newton Bignotto Souza, UFMG, Brasil 
Prof. Dr. Odílio Alves Aguiar, UFC, Brasil 

Prof. Dr. Rodrigo Ribeiro Alves Neto, UFRN, Brasil 
Prof. Dr. Sebastan Torres, Universidad Nacional de Córdoba., Argentina 

Profa. Dra. Sônia Maria SCHIO, UFPel, Brasil 
Prof. Dr. Tomás Domingo Moratalla, UNED, Espanha 

PhD Wolfgang Heuer, Free University Berlin, Alemanha 



Carlos Fernando Silva Brito   
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
1 

 

APRESENTAÇÃO 

ARENDT E OS DESAFIOS DO PRESENTE: POLÍTICA, EDUCAÇÃO E JUSTIÇA. 

 

Carlos Fernando Silva Brito1 

 

Hannah Arendt permanece como uma das pensadoras mais instigantes e desafiadoras do 

século XX — e, paradoxalmente, uma das mais necessárias ao nosso tempo. Sua recusa em construir 

um sistema fechado e sua insistência em pensar a partir dos acontecimentos fazem de sua obra uma 

filosofia política enraizada na experiência, atenta à fragilidade das instituições e à potência sempre 

renovada da ação. Retomar Arendt, portanto, não é apenas um gesto de memória: é um exercício de 

responsabilidade diante do presente. 

O dossiê “Arendt e os desafios do presente: política, educação e justiça”, publicado 

pela Cadernos Arendt, reúne seis textos que percorrem diferentes dimensões de seu pensamento. 

Embora variados em tema e enfoque, todos partilham uma mesma inquietação: compreender como 

as categorias arendtianas — liberdade, ação, mundo comum, pluralidade — podem iluminar os 

dilemas contemporâneos da política, da educação e da justiça. 

O dossiê se abre com o artigo de Antônio Glauton Varela Rocha, “O equilíbrio entre o comum e 

o singular em Hannah Arendt no contexto da vida do espírito”. O autor examina as faculdades do pensar e 

do julgar na obra tardia de Arendt, mostrando como a vida do espírito não se afasta do mundo, mas 

o sustenta. Ao articular o pensamento e o juízo como dimensões públicas, o texto destaca o papel do 

exercício reflexivo na preservação do mundo comum e na responsabilidade diante dos outros. 

Na sequência, Antônio Batista Fernandes, em “Que República? Arendt, do legado clássico ao 

republicanismo moderno”, analisa a influência do republicanismo clássico sobre o pensamento arendtiano. 

Retomando autores como Cícero, Políbio e Maquiavel, o artigo mostra como Arendt se vale da 

tradição republicana não como modelo a restaurar, mas como recurso para repensar as revoluções 

modernas e a fragilidade das instituições políticas. Sua leitura resgata o sentido do político como 

espaço de liberdade e fundação de novas formas de convivência. 

O terceiro texto, “Educação em ruínas? Uma leitura arendtiana sobre a violência contra as escolas no 

Brasil”, de Izaquiel Arruda Siqueira, traz a reflexão arendtiana para o centro do debate educacional 

contemporâneo. A partir dos massacres escolares ocorridos nas últimas décadas, o autor mobiliza 

conceitos como violência, banalidade do mal, crise da autoridade e mundo comum, mostrando como 

esses episódios revelam a erosão das bases simbólicas e políticas da escola. Propõe, então, repensar 

o papel da educação à luz das categorias do perdão e da promessa, como possibilidades ético-políticas 

de reconstrução. 

Em “Ilhas de liberdade: a política presente nas práticas de justiça restaurativa”, Aline Soares Lopes e 

João Salm aproximam o pensamento de Arendt da experiência contemporânea da Justiça 

Restaurativa. Os autores veem nos processos circulares desses encontros mais do que técnicas de 

resolução de conflitos: verdadeiros espaços de aparecimento, onde a ação e o discurso podem 

florescer. Nessas “ilhas de liberdade”, a política resiste — não como aparato de poder, mas como 

experiência de criação conjunta e plural. 

O quinto artigo, “Hannah Arendt e o sionismo: Cassandra de pés de argila”, de Pierre Bouretz, 

examina um dos momentos mais controversos da trajetória intelectual de Arendt. A partir de sua 

atuação no movimento sionista e do posterior rompimento com ele, Bouretz reconstitui o percurso 

 
1 Doutor em Filosofia pela UFMG com estágio de pesquisa internacional no Centre des Savoirs sur le Politique 
- Recherches et Analyses (CESPRA) da École des Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS). Professor do 
departamento de filosofia da Faculdade Católica do Maranhão. Contato: prof.carlos@facmaedu.com.br. 



APRESENTAÇÃO ARENDT E OS DESAFIOS DO PRESENTE: POLÍTICA, EDUCAÇÃO   

E JUSTIÇA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
2 
 

que levou Arendt da militância à crítica radical das formas políticas assumidas pelo sionismo. Ao 

traçar o perfil de uma “Cassandra” que anteviu impasses decisivos da política judaica moderna, o 

texto recupera a coragem arendtiana de pensar contra a corrente. 

O dossiê se encerra com a tradução e reedição do texto de Claudia Hilb e Matías Sirczuk, “A 

evasão da democracia: pensar com e contra Hannah Arendt”. Os autores exploram o diálogo — tenso e 

fecundo — entre Arendt e Claude Lefort, em torno das noções de totalitarismo, modernidade e 

democracia. Lefort reconhece em Arendt uma inspiração decisiva, mas a crítica por não perceber 

plenamente a novidade simbólica da democracia moderna. Pensar “com e contra” Arendt torna-se, 

aqui, uma prática filosófica e política: forma de manter viva a tensão criadora entre duas 

interpretações maiores da experiência democrática. 

Reunidos, esses seis artigos formam um mosaico que atesta a vitalidade de Arendt como 

interlocutora do presente. Seja na reflexão sobre a vida do espírito, na reinterpretação do 

republicanismo, nas análises da violência e da educação, nas experiências de justiça restaurativa, na 

crítica do sionismo ou no debate sobre a democracia moderna, seu pensamento se mostra inquieto e 

inesgotável. Mais do que um tributo, este dossiê é um convite. Convida-nos a ler Arendt não apenas 

para compreender o passado, mas para enfrentar o presente com lucidez e coragem; não apenas para 

interpretar a política, mas para preservá-la como espaço de liberdade e pluralidade. Afinal, como 

lembrava a filósofa, “a liberdade, como fato demonstrável e inegável, sempre esteve presente no 

mundo” — e cabe a nós criar e sustentar as condições para que ela continue a aparecer. 

 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
3 

 

O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO 
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO 

 
The Balance Between The Common And The Singular In Hannah Arendt In The Context Of The Life Of The 

Spirit 
 

Antonio Glauton Varela Rocha1 
 

 
RESUMO 
Este artigo explora o equilíbrio entre o comum e o singular na vida do espírito, focando nas 
faculdades do pensar e do julgar. Arendt rejeita a visão do pensamento como atividade solitária, 
destacando que o pensamento possui um vínculo com o mundo. Apesar da Filosofia, especialmente 
a partir de Platão, ter seguido um caminho em que o pensamento é concebido sem laços com o 
mundo das relações, figuras como Sócrates, Kant e Jaspers, exemplificam a perspectiva defendida 
por Arendt, onde o pensar não se aparta da comunicação e no engajamento com os outros. Assim, a 
vida do espírito em Arendt não se opõe ao mundo comum, mas com ele dialoga e pode ajudar a 
sustentá-lo. 
Palavras-chave: pensar, julgar, singular, comum, equilíbrio. 
 
ABSTRACT 
This article explores the balance between the common and the singular in the life of the spirit, 
focusing on the faculties of thinking and judging. Arendt rejects the view of thought as a solitary 
activity, emphasizing its connection to the world. Although philosophy, particularly since Plato, has 
followed a path where thought is conceived without ties to the world of relationships, figures such 
as Socrates, Kant, and Jaspers exemplify the perspective advocated by Arendt, in which thinking does 
not detach itself from communication and engagement with others. Thus, in Arendt's framework, 
the life of the spirit does not oppose the common world but rather engages with it and can help 
sustain it. 
Keywords: thinking, judging, singular, common, balance. 

 

 

INTRODUÇÃO 

A proposta de pensar a vida humana sob uma perspectiva plural, perspectiva tão cara e básica 

ao pensamento de Arendt, completa um itinerário plenamente coerente quando a partir de Kant, 

Arendt aponta para a tese de que as atividades do espírito não seriam possíveis sem um contexto de 

sociabilidade. Explicitaremos como a pluralidade como marca fundamental do ser humano é 

requerida tanto da perspectiva da vida ativa quanto da vida do espírito. Trataremos em específico das 

faculdades do pensar e do julgar, buscando apontar a relação entre as mesmas, como elas são 

pressupostas à vida de ação, e como a partir delas podemos discutir a responsabilidade para com o 

mundo. 

Atividades como o agir e o falar possuem de modo mais evidente o seu caráter público. 

Pretendo evidenciar que o pensar e o julgar também possuem um caráter público, apesar de, enquanto 

realidades do espírito, não parecerem ter uma relação com o mundo. Além disso, evidenciar que esse 

 
1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará – UFC. Professor do Curso de Filosofia do Centro 
Universitário Católica de Quixadá – UNICATÓLICA. E-mail: glautonvarela@unicatolicaquixada.edu.br 



O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO   
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
4 
 

caráter público se relaciona com a preservação do equilíbrio entre o comum e o singular. Damos 

prosseguimento ao nosso itinerário do texto refletindo sobre a faculdade do pensar. 

 

O PENSAR PODE IR ALÉM DO ESTAR SÓ (SOLITUDE)? 

Em um contexto geral, o pensar é uma categoria marcadamente relacionada com a vida 

interior. De fato esta é a perspectiva que se sobressai, por exemplo, no pensamento do filósofo 

profissional. O que se porá em questão nas próximas páginas é se faz sentido conceber o pensar 

apenas numa perspectiva de uma vida interior, sem vínculos efetivos com o mundo. Para adentrarmos 

nesta reflexão, comecemos com uma distinção muito cara à Arendt: a diferença entre o conhecimento 

e o pensamento. 

Arendt se contrapõe à concepção de pensamento entendido numa perspectiva puramente 

contemplativa. Veremos à frente que Arendt propõe que há outra forma de conceber o pensamento. 

Para que estas reflexões fiquem mais claras entendo ser salutar explicitar, mesmo que brevemente, a 

distinção arendtiana sobre o conhecer e o pensar. Arendt parte de Kant para realizar esta distinção 

(Cf. ARENDT, 2012, p. 28-29). Kant distingue entre Vernunft e Verstand, razão e intelecto, que 

equivale à distinção entre pensar e conhecer; o primeiro busca o significado/sentido e o segundo busca a 

cognição (Cf. ARENDT, 2012, p. 29). Para Kant a razão sente-se impelida a pensar sobre questões que 

estão fora da esfera do conhecimento: as questões últimas (Deus, a liberdade, e a imortalidade da 

alma). Aqui Arendt se diferencia de Kant, pois para Arendt a necessidade humana de reflexão não se 

esgota nas questões últimas da vida, mas acompanha quase tudo que acontece ao homem, também o 

que está na esfera do conhecimento (Cf. ARENDT, 2012, p. 29) 

O pensamento é como uma resposta às nossas experiências no mundo. Ele parte da 

experiência, mas precisa de distanciar para refletir (o que Arendt chamava de parar para pensar). Este 

processo é contínuo, o esforço por compreender não tem fim (Cf. ALMEIDA, 2010, p. 857-858). 

 Outra diferença importante é que o conhecimento busca a cognição sobre fatos ou a 

constatação de deduções perfeitamente lógicas, oferecendo um saber seguro e evidente. Tal segurança 

e evidência fazem parte do campo da ética2, o certo e o errado não se alcança como a partir de uma 

conta de matemática ou prova científica. Neste sentido, Arendt entendia que o pensar não diz respeito 

nem à ciência nem à tecnologia3. A ciência e a tecnologia buscam a verdade irrefutável, proposições 

 
2 Kant tende a ver a ética numa perspectiva evidente na Crítica da Razão Prática. Também por este motivo 

Arendt entendeu que as questões ético-políticas em Kant só se vincularam ao homem em sua concrete e 
pluralidade na Crítica do Juízo. 
3 Arendt não está diminuindo o valor da cognição, que continua a ter seu papel fundamental na vida humana. 

O que se quer mostrar é a distinção entre cognição e pensamento. Por exemplo, no processo de deliberação, 
compreensão e julgamento sobre atos a se realizarem ou fatos a se avaliarem, tanto a cognição quanto a busca 
por sentido são importantes. Zerilli comenta sobre isto utilizando o exemplo da guerra: “To declare a particular 
war wrong, one first needs to know that it is a war – hence a cognitive judgment is called for. But to declare 
that particular war wrong or unjust, something else is required. On what basis do we make such judgments?” 
(2015, p. 02). 
 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
5 

 

coercitivas (Cf. ARENDT, 2012, p. 76). A verdade está além do acordo e da opinião (ALMEIDA, 

2010, p. 861). O pensar é de outra ordem, enquanto pergunta pelo significado, ele não descansa ao 

encontrar uma verdade estanque, e seu “resultado” sempre pode ser discutido. Neste sentido, Arendt 

entendia que era perfeitamente possível que pessoas fossem inteligentes o suficiente para conhecer e 

produzir ciência, mas ao mesmo tempo ignorasse a necessidade de pensar (Cf. ARENDT, 2012, p. 

28). O conhecer não apenas não é sinônimo de pensar, mas também não é garantia de pensamento. 

 Pôr em discussão é propriamente um dos maiores contributos do pensar à vida humana, em 

especial, como veremos, no processo de efetivação do juízo político. Por um lado, o pensar não é 

privilégio de poucos, por outro lado, todos são passíveis do não pensar. O ponto de equilíbrio para 

que o pensar possa nos ajudar no curso dos acontecimentos é que nos utilizemos sempre do seu 

impulso por colocar em discussão e buscar compreender o que ele se defronta. Neste sentido o pensar 

segue um caminho que conduz ao julgar. Por hora é preciso refletir sobre os caminhos que se abrem 

ao pensamento, e que tipo de pensamento Arendt entende ser o mais adequado à condição humana. 

 A vida do espírito é composta de atividades que atuam na invisibilidade. Além disto, quando 

estão em exercício estão afastadas do mundo. Tais características parecem contraditórias com o 

espaço do mundo comum, onde se realiza uma existência marcada pela visibilidade e pelo 

envolvimento efetivo com o mundo. Uma leitura apressada poderia gerar a impressão de que a vida 

do espírito representa um obstáculo ao mundo comum. Buscaremos explicar que não existe esta 

oposição em Arendt. 

 Com Vallée podemos citar dois modos diferentes do pensar. O primeiro modo se realiza nos 

moldes da tradição filosófica, representando não mais que uma retirada do mundo das aparências em 

direção ao reino dos invisíveis para aí ficar (Cf. 1999, p. 114). O segundo tipo também parte de uma 

retirada do mundo das aparências, mas como base para o julgar (Cf. 1999, p. 114). No primeiro caso 

o mundo é negligenciado. No segundo caso o mundo é o destino final; aqui o pensamento não se 

fecha ao mundo. Mais à frente entenderemos que este apartar-se permanente (ou pelo como uma 

intenção de afastamento permanente) do mundo é profundamente perigoso. Por hora o que será 

evidenciado é porque este afastamento é ilusório. 

 De partida é importante entender que o pensar mantém um vínculo com o mundo porque 

“...ser do mundo é a condição factual para o pensar” (LOIDOLT, 2018, p. 197), ou seja, sem o 

mundo nem poderíamos pensar. Nas palavras de Roviello, “...o homem é primeiro um ser deste 

mundo, e o poder de pensar nasce a partir desta encarnação originária” (1997, p. 103). Esta 

dependência do pensamento em relação ao mundo se dá não apenas porque os esquemas que lidamos 

ou os objetos imaginados ou lembrados tem origem no contato com o mundo cotidiano, mas 

principalmente porque sem a capacidade de ajustar nossas impressões do mundo num senso 

comunitário (fornecido pelo senso comum) nosso pensar nunca poderia atestar que lida com a 

realidade ou com uma quimera. Podemos falar então de um primado mundano-intersubjetivo sobre 

o pensamento. A questão que se mostra neste contexto é o caráter ilusório de um pensamento que 



O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO   
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
6 
 

se pretende permanente apartado do mundo ou que não reconhece seu vínculo com o mundo. 

 Embora nos refiramos a um caráter ilusório desta perspectiva de pensamento, não podemos 

dizer que esta postura de fechamento ao mundo seja algo completamente estranho ao pensar. Na 

verdade, Arendt entendia que há uma tendência para que o pensar se manifeste como fuga do mundo, 

um afastamento que se propõe cada vez mais definitivo (DI PEGO, 2019, p. 222-223). Para 

entendermos melhor esta tendência, é preciso discorrer mesmo que brevemente sobre duas 

características do pensamento: critério de validade autônomo em relação ao mundo, e a 

desensorialização dos objetos do mundo (iremos tratar mais sobre estas características na 

continuidade do texto). 

O pensamento requer o estar só (solitude) -  não falo de solidão, onde estamos completamente 

sós, não conseguindo fazer companhia nem a nós mesmos. Em pensamento, sim, fazemos 

companhia a nós mesmos, em virtude da separação do dois-em-um que se opera no diálogo interior 

do pensamento (Cf. DUARTE, 2000, p. 352). Arendt recorda Sócrates para identificar o critério de 

validade do pensamento assim compreendido, tomando a afirmação socrática de que é melhor estar 

em desacordo com toda humanidade do que eu, sendo apenas um, entrar em desacordo comigo. 

Neste sentido, o critério de validade do pensamento é manter a coerência consigo mesmo (o pensar 

consequente) (Cf. DENTREVÉS, 2006, p. 372), evitando contradizer a si mesmo no processo de 

reflexão (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225). Trata-se de um critério de validade que não tem relação com 

o mundo, pois examina o pensamento em relação a si mesmo (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225). 

Sobre a outra característica acima apontada, Arendt explica o pensamento como uma 

faculdade dos invisíveis, que lida como o que está ausente. Isso se dá porque os objetos pensados 

não são os objetos físicos em si, mas representações mentais. Neste sentido, para poder se efetivar o 

pensamento precisa desensorializar os objetos para que tenha algo em que pensar. Por isso, quando 

pensamos nos afastamos do sensível, do mundo cotidiano. 

Somando um critério de validez autônomo em relação ao mundo, e o fato de que a atividade 

do pensar demanda uma retirada do mundo, encontramos aqui um risco de se criar uma tendência 

de afastamento definitivo em relação ao mundo. (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225). O pensar acaba por 

criar um mundo de abstrações que, embora tenha origem no mundo dos assuntos humanos, se 

encontra separado do mesmo. Este mundo abstrato muitas vezes é visto pelos pensadores como 

morada adequada. (Cf. DI PEGO, 2019, p. 223). 

 As armadilhas do pensamento só podem ser evitadas se o pensamento de alguma forma 

mantiver um firme contato (vínculo) com o mundo (Cf. HEUER, 2005, p. 37-38). Por isso, Arendt 

quer reconstruir uma concepção de pensamento que, embora parta de uma retirada do mundo, 

consiga permanecer com laços em relação aos assuntos humanos. Arendt recusa a ideia de um 

pensamento como uma forma solitária de vida. Como veremos à frente, a solução para este impasse 

será trabalhada na concepção de Arendt a respeito do juízo, e sobre como se dá a relação entre 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
7 

 

pensamento e juízo. Em seguida apresentaremos exemplos de realização do pensamento numa 

perspectiva aberta ao mundo. 

 A polêmica de Arendt com a filosofia não significa uma crítica à vida contemplativa em si 

ou ao pensamento. Arendt entendia que a forma que a filosofia a partir de Platão concebeu o 

pensamento era equivocada, pois negligenciava a vida política e a necessidade de vínculo com o 

mundo comum. Mas, para Arendt este não é o único modo de conceber o pensamento. Para ela é 

possível conceber um pensamento que mantenha o vínculo com o mundo. Arendt destacou em sua 

obra alguns exemplos de pensadores que se pautaram por este modo de pensamento, destes os que 

consideramos mais significativos são Sócrates e Jaspers, que são exemplos de pensadores que Arendt 

busca contrapor ao modelo tradicional personificados em Platão e Heidegger (Cf. HERZOG, 2001, 

p. 578). 

 Segundo Taminiaux, Sócrates viveu o paradoxo da presença e da ausência. Vivendo entre o 

pensamento, faculdade que lida com o que está ausente, e a ação, Sócrates não se esquivava de estar 

plenamente presente no mundo dos assuntos humanos. Ele era, segundo Arendt, um modelo 

paradigmático de pensador, um cidadão filósofo, enquanto respondia igualmente aos apelos da 

cidadania e ao mesmo tempo se dedicava integralmente à tarefa de pensar (Cf. DUARTE, 2000, p. 

352). Sócrates era um filósofo singular exatamente porque “estranhamente” se sentia à vontade nas 

duas esferas (do pensamento e da política). Se lembramos da situação do filósofo assim como foi 

descrita por Platão na Alegoria da Caverna, a condição que lhe era mais presente era a de dor. Seja 

no momento em que filósofo precisa olhar para o sol, o que lhe causava dor por não estar acostumado 

à luz, seja quando ele precisa voltar ao convívio dos demais que ainda estão na caverna, quando agora 

sente a falta da luz, e sente a rejeição daqueles que não aceitam o que é dito pelo filósofo (Cf. 

HERZOG, 2001, p. 587). Deste modo percebemos o quanto Arendt considera Sócrates como um 

modelo de pensador diferente do modelo que se tornou tradicional. 

 Ao colocar Sócrates como paradigma da faculdade do pensar, Arendt o descreve como 

“...alguém capaz de pensar sem ser um ‘pensador profissional’” (ASSY, 2015, p. 64). Esta crítica aos 

filósofos de profissão traz em si duas questões que Arendt considera fundamentais na perspectiva de 

pensamento que se abre a partir de Sócrates: uma rejeição ao pensar de modo desvinculado do 

mundo, e a defesa da ideia de que o pensar não é um privilégio de poucos iniciados na filosofia. De 

fato, Sócrates vivenciava a experiência de pensar junto com os demais cidadãos, instigando-lhes a 

refletir por contra própria. 

 Ir ao encontro dos outros, debater e convidar ao pensar por conta própria, de fato expressa 

que Sócrates mergulhou no espaço público (da Ágora), que não fugiu à vida de ação, mas expressa 

também uma outra característica do pensamento que Arendt destaca partindo de Sócrates: a função 

de examinar os fundamentos de nossas crenças (Cf. MARINO; GRANOBLES, 2017, p. 92). Trata-

se de uma função destrutiva no sentido de que é dedicada a rever posições não examinadas, crenças ou 

regras não autonomamente assumidas. Uma etapa que abre espaço para novos paradigmas, que neste 



O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO   
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
8 
 

outro momento são acolhidos de modo crítico. Além disto, a maiêutica socrática por meio do qual 

este processo é realizado, expressa uma postura filosófica em que a compreensão da verdade inerente 

à doxa não se dá fora de um contexto relacional (Cf. FRATESCHI, 2019, p. 52) (a própria opinião se 

forma em diálogo e co-presença). 

Condizente com a linha de contraposição a uma filosofia de profissionais, feita por Arendt, 

está a afirmação de Jaspers de que “...a filosofia tem de ser concreta e prática, sem esquecer a sua 

origem nem por um minuto”4 (ARENDT; JASPERS, 1992, p. 58). Essa origem da filosofia é 

exatamente a realidade em que vivemos, realidade sem a qual, segundo Jaspers, a filosofia não tem 

qualquer fundamento (Cf. NUNES, 2018, p. 58). Neste sentido, podemos afirmar que assim como 

Sócrates, Jaspers representa para Arendt um exemplo de pensar não filosófico (na perspectiva 

profissionalizada) (Cf. NUNES, 2018, p. 31). 

Um pensar concebido numa perspectiva de busca da verdade absoluta através da 

contemplação solitária é uma tentação que tem continuamente atingido os filósofos a partir de Platão. 

A condição do filósofo sair do que Arendt chamou de torre de marfim da mera contemplação é a 

comunicação com os outros, o que Arendt identificou tanto em Sócrates quanto em Jaspers 

(FRATESCHI, 2019, p. 59). 

Sócrates contrariava o modelo em questão enquanto concebia uma maneira de filosofar que 

não contrapõe a verdade à doxa (Cf. ASSY, 2015, p. 71), um filosofar que se dava no encontro e 

diálogo com seus semelhantes. De modo análogo, para Jaspers o filosofar se dava no contexto plural, 

permeado pela comunicação. Em Jaspers a comunicação não era apenas um instrumento de 

apresentação do pensamento, a própria verdade é comunicativa, se dá no encontro e no compartilhar 

de um mundo. E é somente quando entendemos a verdade atrelada à comunicação que podemos 

falar de uma saída da torre de marfim da mera contemplação, e chegamos a um pensamento prático (Cf. 

ARENDT, 2013, p. 94-95). 

Segundo Arendt, Jaspers não apenas entendeu esta realidade, a comunicação tornou-se o 

próprio centro existencial da sua filosofia (Cf. ARENDT, 2011, p. 457). Sua concepção de 

pensamento não se afastava do mundo. De sua proposta surge um pensar que se realiza num contexto 

de comunicação intramundana. Jaspers se voltava contra o primado do estar só (solitude), para ele o 

pensar precisa ir ao encontro do diálogo com os outros. 

 

DO PENSAMENTO AO JUÍZO 

 A atividade do pensar é uma atividade que demanda um afastamento do mundo para que 

possamos nos deter nos objetos de pensamento. Tais objetos não seriam acessíveis sem outras 

dimensões da vida espiritual, em especial a imaginação e a memória. A imaginação torna presente em 

forma de imagens objetos e experiências que já não estão mais presentes, e a memória nos dá a 

 
4 Carta 44. 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
9 

 

capacidade de preservar estas imagens.  

Esta atividade, que se efetiva no estar sozinho, fora do mundo, coloca este mundo totalmente 

fora de ordem: torna presente o que está ausente, permite que o passado se vislumbre no presente, 

que o futuro seja considerado como se já o fosse presente. Apesar de características tão marcadamente 

singulares e interioristas, vimos porque o vínculo do pensamento com o mundo não pode ser 

negligenciado e vimos também como Arendt buscava uma concepção de pensamento que fosse 

aberta aos assuntos humanos. Veremos agora como este vínculo do pensar com o mundo pode ser 

pensado de modo ainda mais profundo, veremos como o pensar pode ter implicações políticas. 

 Segundo Duarte, o pensamento só mantém impacto político enquanto ligado ao juízo (Cf. 

2000, p. 356). Antes de nos determos sobre o significado político do Julgar em Arendt, exporemos 

como o pensamento se relaciona com o julgamento, ou propriamente se mostra como condição para 

o julgar. 

 Embora o pensar tenha vínculos efetivos com o mundo, e possa ser concebido em harmonia 

com a vida política (como vimos nos exemplos de Sócrates e Jaspers), ele ainda tem sua atenção 

direcionada para si, ainda que seja na perspectiva dialógica do dois-em-um (e para manter a coerência 

interna consigo mesmo). O juízo, por sua vez, direciona a atenção para o mundo (Cf. D’ENTREVES, 

2006, p. 373). O que quero aqui não é fazer uma contraposição entre o pensar e o julgar, mas apenas 

mostrar que o pensar, deixado por si só, possui limites consideráveis que fragilizariam o avanço na 

proposição de um pensamento político. Por outro lado, o juízo sem o pensamento também possui 

sérios limites. A atividade do pensar é condição prévia para o julgar (Cf. MARINO; GRANOBLES, 

2017, p. 98), e o julgar situa o pensamento no mundo (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229). 

 A relevância política do pensamento habita em sua dinâmica crítica, que lança à luz as 

implicações das opiniões não examinadas (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229). É um controle interno pelo 

qual podemos avaliar nossas ações (como exigência para que eu não entre em desacordo comigo 

mesmo) (Cf. D’ENTREVES, 2006, p. 373). Mas é só por essa atividade crítica que se abre o espaço 

para que o juízo possa atuar. 

 

...quando terminava essa atividade de pensar, não só os seus interlocutores, mas 
também Sócrates, estavam “vazios”. “Uma vez vazios”, dizia ela [Arendt] 
“estamos preparados para julgar” sem subordinar casos particulares a regras e 
padrões que desapareceram no vento forte do pensamento. (KOHN, in: 
ARENDT, 2004, p. 26) 

 

 D’Entreves afirma que esta é uma forma através da qual Arendt conectou a atividade do 

pensar à de julgar, mas há uma segunda maneira que reforça a primeira. O pensamento, depois de 

destruir regras ou opiniões não analisadas, não dá prescrições positivas. Ele apenas nos diz o que não 

fazer para não nos arrependermos de ações que nos coloquem em contradição (Cf. D’ENTREVES, 

2006, p. 372). Assim, o pensamento não apenas abre uma brecha para que o juízo possa atuar, ele 

prepara um caminho e demanda a atuação do juízo. 



O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO   
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
10 
 

 Neste sentido, podemos perceber como Arendt compreende pensamento e juízo numa 

relação complementar. Sem o pensamento o juízo paralisa-se nas crenças e doutrinas estabelecidas, e 

o pensamento sem juízo se perde na mera especulação. O pensamento assegura que o juízo possa ir 

além de sua face determinante e possa se efetivar como reflexivo, mas além disto, pelo pensamento 

os novos paradigmas propostos pelo juízo sejam continuamente revisados. Por sua vez, pelo juízo, o 

pensamento participa de um processo crítico que não se limita a abstrações, mas se envolve 

decisivamente com os assuntos humanos (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229-230). Avancemos na 

compreensão desta complementariedade refletindo agora sobre a própria categoria do juízo. 

 

O JUÍZO E O MUNDO DOS ASSUNTOS HUMANOS 

 A concepção de juízo em Arendt é profundamente ligada a seu pensamento sobre a ação 

política. Se a política em Arendt está diretamente ligada ao resgate da doxa, o juízo político só pode 

ser entendido a partir da perspectiva do particular. Neste contexto, Arendt defendia que a verdadeira 

filosofia política de Kant não estava presente na Crítica da Razão Prática, onde se privilegiam juízos 

ligados à cognição (juízos determinantes). Também não estava contida na segunda parte da Crítica do 

Juízo, “...dedicada à reflexão sobre os assuntos humanos do ponto de vista das espécies e seu 

progresso” (BIRULÉS, 2007, p. 222), onde o homem é visto como subsumido a uma finalidade da 

espécie, um princípio de progresso infinito da humanidade na história. A filosofia política de Kant se 

encontraria na verdade na terceira parte da Crítica do Juízo, onde os homens (e não o Homem) são 

considerados, vivendo em comunidades, dotados de senso comum, em sua pluralidade e nos 

acontecimentos particulares (Cf. ARENDT, 1993, p. 37). 

 No entanto, é importante frisar que esta particularidade para a qual o juízo político se volta 

não deve ser entendida como mera subjetividade. Assim como a opinião busca a verdade factual (que 

não é impositiva, mas demanda validade), o juízo político busca uma validade geral, que não é nem 

mera subjetividade, nem plena objetividade. Tal juízo só pode se desenvolver no campo de uma 

generalização que depende da aquiescência dos outros, seja no debate efetivo ou no exercício de uma 

mentalidade alargada. Aqui avançamos em conceitos que depois iremos explicitar. Para deixar mais claro 

inicialmente, precisamos observar como o juízo político em Arendt parte das considerações kantianas 

sobre o julgar. 

 A partir de Kant, um sentido mais geral que se dá ao juízo é a faculdade de pensar o geral 

contido no universal (Cf. DI PEGO, 2015, p. 204). Mas não há apenas este significado. É possível 

pensar um juízo em que não exista este universal que se possa aplicar ao particular, ou ao menos em 

que não se parte de um universal, mas imediatamente de um fato particular. Usemos agora outra 

distinção kantiana para que fique mais claro: os juízos determinantes e o os juízos reflexionantes. 

 Os juízos determinantes são aqueles em que o universal é dado e o juízo deve aplicá-lo ao 

particular. São os juízos tipicamente teóricos, objetivos, lógicos, da primeira Crítica. Os reflexionantes 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
11 

 

se dão quando apenas o particular é dado e o juízo precisa encontrar o universal a que se possa 

vincular (HELFENSTEIN, 2007, p. 23). O juízo reflexivo se debruça sobre o particular enquanto 

particular, e desta forma é o juízo que interessa à Arendt para explicitar seu conceito de juízo político. 

Dentre os juízos reflexionantes Kant ainda faz a distinção entre os teleológicos e os estéticos. O paradigma 

para a faculdade do julgar em Arendt é o juízo reflexionante estético (HELFENSTEIN, 2007, p. 23).  

 Diferente do que é agradável (que está na ordem do privado), o juízo sobre o belo pode ser 

compartilhado, discutido, e potencialmente pode gerar a demanda por concordância dos outros sobre 

o que se julga belo (Cf. DI PEGO, 2015, p. 206). Segundo Arendt, o juízo estético kantiano não se 

resume à opinião privada nem se configura como verdade de razão, é um modo de pensar capaz de 

lidar com o particular, mas que reivindica validade comunitária (Cf. YAR, 2000, p. 11). Do que foi 

afirmado, podemos extrair duas características muito importantes do juízo reflexivo estético que serão 

fundamentais para Arendt: primeiro, o julgamento do belo só pode ocorrer dentro de um contexto comunitário; 

segundo, o julgamento se refere ao particular enquanto particular (Cf. BILSKY, 1996, p. 148). Refere-se, 

assim, à realidade contingente particular, e se dá entre outras pessoas. 

Os juízos políticos são semelhantes aos juízos reflexionantes estéticos porque em ambos há 

a demanda de comunicação, e com isso, a referência aos outros num contexto de sociabilidade. Sem a 

referência aos outros os dois juízos não se sustentam (DUARTE, 2000, p. 361). A comunicabilidade, 

por sua vez, depende de outra categoria fundamental para o juízo: o senso comum. Sem o senso comum 

não há o acordo tácito comunitário que me permite o senso de realidade do que eu experiencio (ou 

do que está na mente, mas veio da experiência, como no caso da reflexão). Neste sentido, sem o 

senso comum não há como acontecer a comunicação intersubjetiva no debate efetivo ou na reflexão 

(do dois-em-um) (Cf. AGUIAR, 2003, p. 259). 

 No entanto, o senso comum é a necessidade mais básica para que se possa acontecer a 

comunicação. A comunicabilidade de um juízo depende também de sua capacidade de obter validade. 

O julgamento reflexivo não conseguirá ir além da subjetividade sem um procedimento que permita 

julgamentos intersubjetivamente válidos (Cf. BILSKY, 1996, p. 154). Esta validade será tanto maior 

quanto maior for a imparcialidade do julgador. Esta imparcialidade se dá quando o julgador julga 

tendo em vista o maior número possível de outros juízos (reais ou potenciais) que possam ser 

contrastados com o dele. Esta operação é o que Arendt, a partir de Kant, chama de mentalidade 

alargada, sem a qual a comunicabilidade não é possível (Cf. ARENDT, 1997, p. 95). 

 Ressalte-se que esta imparcialidade buscada no juízo reflexivo não garante um ponto de vista 

objetivo. A validade que se consegue não é absoluta ou universal, mas geral. Pode ser ampliada ou 

diminuída de acordo com nossa capacidade de nos enriquecermos de variadas perspectivas 

simultaneamente (Cf. BILSKY, 1996, p. 156).  Por outro lado, o julgamento reflexivo em sua abertura 

a várias perspectivas não significa identificação com outras visões de mundo. Busca-se exercitar a 

capacidade de elevar-se acima das próprias inclinações, e conseguir ver e aprender com perspectivas 

diferentes (Cf. BILSKY, 1996, p. 156). 



O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO   
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
12 
 

 Aqui podemos entender por que o juízo é para Arendt a mais política das faculdades do 

espírito (Cf. ARENDT, 2012, p. 215). Enquanto o pensar, que como vimos não é em si alheio ao 

mundo, precisa da presença dos outros, e internamente se mantém  numa perspectiva de diálogo, 

ainda assim tem critérios de validade individuais, e se volta para o interior, o juízo tem critérios de 

validade comunitários e se volta para o mundo. 

Interessante notar que um defensor do individualismo teria dificuldade de reconhecer que 

uma operação individual possa ser tão dependente da dimensão do comum e se volte tanto para ela. 

Por outro lado, um defensor do coletivismo ou da primazia mais efetiva do comum, não entenderia 

como uma instância denominada mundo comum, depende tanto da aparição da individualidade ou 

da comunicação dos juízos entre os homens, que somente a partir desta etapa efetivamente 

compartilham este mundo que é comum. No entanto, se olhamos esta situação a partir de uma 

perspectiva do equilíbrio entre o comum e o singular é somente assim que podemos pensar o mundo 

comum, a vida ativa e a vida do espírito. Em Arendt comum e singular são conceitos que se auto 

implicam. 

Uma última questão que quero destacar sobre porque o juízo político arendtiano é um juízo 

reflexivo, é que Arendt buscava um julgar que fosse capaz de lidar com a falta de referências que 

marca a história humana5, especialmente após a modernidade. Tanto do ponto de vista da ação, 

quanto do ponto de vista da compreensão as referências tradicionais muitas vezes não possuem mais 

o que ensinar, e sem um juízo que seja capaz de analisar particulares sem a submissão a universais 

não teríamos como avançar, seja para a criação de novas possibilidades no mundo, seja na busca por 

sentido. 

 Avançando na reflexão arendtiana sobre o juízo, passamos a explorar uma importante 

distinção que a autora faz sobre o tema: o juízo do ator e o juízo do espectador. A primeira se encontra em 

especial nos textos Verdade e Política e Crise na Cultura. A segunda está presente em sua última fase, em 

especial na Vida do Espírito.  

 O juízo do ator é complementar à ação, é pronunciado pelos agentes que estão diretamente 

envolvidos nos eventos públicos. Aqui o juízo irá permitir as melhores escolhas no curso das ações 

que se desenrolam no domínio público (D’ENTREVES, 2006, p. 378).  

 O Juízo do espectador é proferido pelo observador não envolvido nos eventos políticos. Em 

um mundo sem as referências tradicionais, o juízo nesta perspectiva nos permite compreender os 

fatos ocorridos, ressaltando-se, no entanto, que este compreender não significa acomodação ou 

 
5 Zerille faz uma interessante reflexão sobre a falta de referências a partir da modernidade. Podemos dizer com 

Arendt que o esfacelamento da tradição nos deixou sem corrimões para que possamos julgar os acontecimentos 
de hoje. Mas esta falta de referências se dá também pelo abandono da ideia antiga da existência de padrões 
naturais e transcendentes de julgamento, de modo que pessoas que raciocinassem adequadamente seriam 
levadas às mesmas conclusões ou julgamentos sobre o mundo. Não há mais critérios que nos levem aos mesmos 
julgamentos. Julgamos apenas no seio de comunidades, convivendo entre opiniões e precisando argumentar e 
escutar os outros para se chegar ao entendimento ou à conclusões minimamente coesas (Cf. 2015, p. 02). 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
13 

 

conformismo como o que já passou (Cf, AGUIAR, 2003, p, 265). Para Arendt “...o espectador não 

está interessado numa ação específica, sua atividade não é interna ao mundo da política, mas consiste 

em interrogar e compreender o que aconteceu” (AGUIAR, 2001, p. 194). De tal modo, adquire o 

desinteresse e distância necessários para se ter um julgamento imparcial e válido. 

 São de fato duas perspectivas diferentes, mas qual o impacto desta diferença na relação entre 

as duas formas de juízo? Alguns intérpretes de Arendt, como Maurízio D’Entreves e Ronald Beiner, 

entendem que as perspectivas do ator e do espectador representam duas teorias do juízo tão distintas 

quanto irreconciliáveis. Outra questão é se Arendt opta por uma destas teorias como sendo a mais 

adequada; neste contexto alguns intérpretes entendem que Arendt teria escolhido a segunda teoria. 

Outros, como Anabella Di Pego e Bethania Assy consideram que as duas perspectivas do juízo 

formam uma unidade. 

É importante deixar claro que a pretensão aqui não é entrar na seara de qual destas posições 

é a mais adequada. O que é pertinente para nossa pesquisa é entender como a teoria do juízo em 

Arendt se relaciona com a tese sobre o equilíbrio entre o comum e o singular. E no nosso entender 

nas três situações acima descritas a visão de Arendt sobre o juízo possui relação direta com nossa 

tese. Apesar de não entendermos que para o objetivo aqui proposto não seja necessário compromisso 

com alguma destas três posições, adianto que o modo como trataremos a explicitação dos dois tipos 

de juízo é mais propensa à compreensão de que em Arendt tais formas do juízo não estão tão 

separadas e podem ser compreendidas num contexto de unidade. 

As duas teorias do juízo em Arendt partem de contextos diferentes. No caso do juízo do 

ator, Arendt está preocupada sobre que tipo de juízo pode dar conta de conduzir as escolhas de 

pessoas reais, inseridas no mundo das aparências, num mundo contingente e plural. Assim como o 

modelo do filósofo que contempla uma verdade universal e tenta aplicar à vida das pessoas em 

sociedade (a filosofia submetendo a política) não consegue lidar com a pluralidade humana (e com o 

modo humano de compreender a realidade), para Arendt, um juízo universal, um juízo que aponta 

fórmulas prontas para todas as situações particulares não tem como dar conta da espontaneidade da 

vida humana no mundo6. O ator é aquele que está no palco, inserido na cena pública e que fala diante 

de uma plateia. O juízo reflexivo se encaixa exatamente neste contexto, um juízo de quem demanda 

a comunicação, de quem fala entre outras pessoas e em tal contexto emite sua compreensão sobre o 

justo, o injusto, o bem e o mal. O juízo do ator é um juízo essencial numa perspectiva ético-política 

porque é a partir dele que podemos responder à responsabilidade de escolher em meio ao curso dos 

acontecimentos (Cf. MARINO; GRANOBLES, 2017, p. 103). 

O problema que se abateria sobre este modo de juízo é que quem julga de tal perspectiva 

 
6 Não se trata de dizer que regras prévias não sejam de forma alguma necessárias. A questão é como entendemos 

estas regras prévias. Se são elementos fixos, universais e imutáveis não se aplicam ao ser humano. A regra 
prévia, em Arendt, precisa ser vista sempre como superável, e isso só se dá se a reflexão sobre os atos e as 
regras partem de um juízo adequado à pluralidade humana. 



O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO   
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
14 
 

está diretamente envolvido nos acontecimentos e não teria uma visão ampla dos fatos. Neste sentido, 

sua capacidade de compreensão está limitada, assim como sua capacidade de imparcialidade. No 

contexto arendtiano esta limitação não pode ser ignorada, especialmente quando somos colocados 

diante da necessidade de compreensão dos acontecimentos passados, ainda mais quando tais 

acontecimentos se mostram completamente novos, como foi o fato do totalitarismo. Fatos novos 

exigem novos paradigmas de julgamento, e só os podemos alcançar se antes conseguimos 

compreender o acontecimento julgado. Para Arendt, neste caso o juízo do ator não pode dar conta 

desta demanda, o que torna fundamental o juízo do espectador. 

 Como dito acima, é diante de fatos novos como o totalitarismo, que o juízo do espectador 

se mostra mais necessário. Arendt começa um processo de inflexão a respeito do tema do juízo, que 

culminará na ênfase da visão do espectador na última fase do seu pensamento, a partir do julgamento 

de Eichmann (Cf. ARENDT, 2012, p. 17). A perspectiva do novo em Arendt nos remete, desde o 

início de sua obra, ao tema da natalidade. Uma das principais marcas da capacidade do ser humano 

começar algo inteiramente novo é a imprevisibilidade. Neste sentido, o novo tanto pode ser algo bom 

quanto pode se configurar como novos tipos de crimes e horrores. Como julgar atos ou crimes sem 

precedentes? Aqui, tanto a característica do juízo reflexivo de ser um juízo que não parte de regras 

prévias, quanto a perspectiva do espectador, capaz de distanciamento, de reflexão e posicionamento 

mais amplo, são fundamentais para que possamos ser capazes de julgar o novo sem incluí-lo em 

categorias precedentes (Cf. BILSKY, 1996, p. 149). Foi exatamente este o grande desafio que Arendt 

via diante dos juízes responsáveis pelo julgamento de Eichmann, e que, segundo Arendt, não foi 

suficientemente compreendido, haja vista a grande insistência dos juízes em enquadrar os atos de 

Eichmann em categorias já previstas nos códigos penais. 

 Depois de exposto as características dos dois modelos de juízo, e ciente das diferenças entre 

os mesmos, defendo que há muitos pontos comuns ao juízo enquanto ator e enquanto espectador. 

Entendo que mesmo quando Arendt fala do ator, a imparcialidade também é buscada 

(HELFENSTEIN, 2007, p. 73) e ela se dá através do pensamento que antecipa o diálogo na cena 

pública por meio da mentalidade alargada. Somente desta forma o juízo do ator não se limita à 

subjetividade (como mencionamos anteriormente) e pode almejar validade intersubjetiva. Certamente 

a posição do espectador o permite uma imparcialidade mais efetiva, mas em ambos a imparcialidade 

é uma meta fundamental. 

 Não parece razoável imaginar ator e espectador como dois tipos de homens, em vez disto, 

podemos pensar em duas perspectivas de julgamento que o mesmo ser humano pode dispor de 

acordo com as demandas concretamente exigidas. O “...crítico e espectador está em cada um dos 

atores...” (ARENDT, 2012, p. 519), não no sentido de que os dois juízos se manifestem 

simultaneamente, mas que são caminhos acessíveis a cada pessoa, mesmo que por hora esteja 

engajada na cena pública. Por outro lado, podemos nos perguntar se o mesmo pode ser dito do 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
15 

 

espectador, invertendo a frase para dizer que o ator está em cada um dos espectadores. Levanto esta questão 

porque à vinculação ao mundo parece ser um ponto de encontro fundamental aos dois modos de 

julgar. O ator, por motivo mais evidente (ele atua diretamente no mundo, cria e interfere nos 

acontecimentos), mas também o espectador se vincula ao mundo. O distanciamento do espectador é 

uma retirada do mundo das aparências, mas com a intenção de voltar7 (Cf. ARENDT, 2012, p. 111). 

Além disto, a retirada do espectador é, segundo Arendt, muito diferente da retirada do filósofo, “...que 

inicia o bios theoretikos deixando a companhia dos seus semelhantes e as opiniões...” (ARENDT, 2012, 

p. 113). Arendt complementa: 

 

O veredicto do espectador, ainda que imparcial e livre dos interesses (...), não é 
independente do ponto de vista dos outros – ao contrário, segundo Kant, uma 
“mentalidade alargada” tem que os levar em conta. Os espectadores (...) não estão 
solitários. Tampouco são autossuficientes... (ARENDT, 2012, p. 113). 

 

Mas este vínculo do espectador ao mundo dos assuntos humanos pode ser pensado de modo 

ainda mais profundo, o que nos faz pensar em que grau podemos pensar o “estar fora do jogo” que 

Arendt menciona quando fala do espectador. Primeiro porque seja como ator ou como espectador, 

não há possibilidade de acesso à realidade, nem do julgamento reflexivo, sem o senso comum (Cf. 

DUARTE, 2000, p. 361.362), o que coloca o julgar sempre numa perspectiva comunitária. É sempre 

no seio de comunidades que julgamos (de um modo ou de outro), e sempre numa comunidade 

estamos de algum modo engajados. Em segundo lugar, o juízo reflexivo em Arendt, diferente de 

Kant, é um julgamento situado, ocorre no tempo, na história humana (Cf. BILSKY, 1996, p. 155). Se 

ao invés de pensarmos o fato em si que é julgado, passamos a olhar o contexto histórico que o 

espectador se encontra, vemos que ele se encontra envolvido num contexto específico, que é um 

“jogo” diferente de outro espectador que esteve ou estará envolvido ou outros contextos históricos. 

O fato que o espectador julga (e consegue em certa medida se distanciar) é um jogo dentro de um 

jogo maior (o contexto histórico) em que o espectador está inserido, e envolvido. Neste sentido, o 

espectador arendtiano, enquanto situado num contexto histórico específico, sempre mantém um 

certo grau de envolvimento (Cf. BILSKY, 1996, p. 160). 

Assim como a diferença da capacidade de imparcialidade é diferenciada no ator e no 

espectador por um grau menor ou maior, a diferença entre o envolvimento dos atores e espectadores 

nos atos julgados mostra-se também de grau (maior ou menor). Não se trata de dizer que no fim das 

contas não haveria diferença entre os mesmos, o que quero destacar é que há uma outra característica 

que irmana ator e espectador de um modo que não seria adequado pensar numa cisão radical entre 

tais juízos. Esta característica é que ambos estão vinculados ao mundo dos assuntos humanos. Um 

visa a ação, o outro o sentido, mas ambos estão no mesmo mundo e a ele se dirigem. O vínculo tem 

 
7 Ver também: “Vale dizer, o pensamento não é a morada do ser no homem, mas o modo como o homem se 
engaja na ininterrupta busca da significação da existência nela mesma” (AGUIAR, 2001, p. 194). 



O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO   
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
16 
 

peculiaridades em cada caso, e o fato de serem diferentes é importante porque o ser humano sempre 

terá a necessidade de responder com o julgar diante das diversas demandas que possam surgir no 

curso dos acontecimentos. Algumas situações demandarão o juízo do ator, outras demandarão o juízo 

do espectador. Por outro lado, embora com peculiaridades, o vínculo aos acontecimentos está 

presente em ambos, o que é importante inicialmente porque mostra que Arendt não se contradiz em 

sua crítica à supressão da política pela filosofia (a partir de Platão). E para minha tese em particular, 

este vínculo é um elo fundamental para que possamos entender como o juízo em Arendt reforça a 

tese do equilíbrio entre o comum e o singular. 

 

DO PENSAR E DO JULGAR AO EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR 

 Na reflexão sobre a faculdade do pensamento fizemos um percurso que visava mostrar que 

em Arendt o pensar pode ser pensado de modo diferente da pura contemplação que é marca da figura 

do “filósofo profissional” que Arendt tanto criticou. Mostramos que Arendt buscava um pensamento 

que não se desvinculasse do mundo. Neste sentido, apresentamos dois paradigmas deste pensamento 

vinculado ao mundo (o pensamento político), que foram os exemplos de Sócrates e Jaspers. 

 O que buscamos ao tratar da faculdade do julgar foi algo semelhante. Depois deste percurso 

até o momento, parece-nos razoável afirmar que o julgar, a mais política das faculdades do espírito, 

também é pensado em Arendt tanto num contexto mundano quanto num contexto relacional. 

Pareceu-nos importante explicitar a diferença entre o juízo do ator e o juízo do espectador não apenas 

por uma questão didática, mas porque uma má compreensão sobre o juízo do espectador poderia 

levar à equivocada compreensão de que em Arendt haveria uma perspectiva do julgar que perdera o 

vínculo ao mundo. Terminamos o último tópico justamente apontando para a ideia de que o vínculo 

ao mundo é comum tanto ao ator quanto ao espectador. É exatamente este vínculo que relaciona o 

juízo (assim como o pensar) à minha tese. Deste modo se mostra indiferente para este objetivo (de 

vincular o pensar e o julgar à tese do equilíbrio entre o comum e o singular) que Arendt adotasse uma 

ênfase em um dos tipos do juízo, ou se Arendt os via numa perspectiva de cisão. De modo secundário 

à minha argumentação, o modo como ambos os juízos se mostram vinculados ao mundo, me fazem 

tender a ver que uma cisão entre os dois juízos não seria uma posição adequada, mas de fato, o que 

me importa decisivamente é que um ou outro juízo apontariam para o equilíbrio entre o comum e o 

singular. 

Eu disse acima que o decisivo para aliar o juízo à minha tese é o modo como se configura a 

vinculação do juízo (do ator ou do espectador) ao mundo. Não se trata apenas de não se desvincular 

do mundo, mas também de estar vinculado de modo relacional. Neste contexto, o que acabo de dizer 

sobre o juízo, vale também para o pensar. Tanto o pensar quanto o juízo em Arendt são concebidos 

numa perspectiva de mundanidade, quanto numa perspectiva relacional. Por outro lado, tanto o 

pensar quanto julgar são faculdades que possuem uma dimensão de interioridade, de singularidade. 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
17 

 

O exercício do pensar e do julgar desenvolvem o ser humano em seu aspecto singular. Recordar esta 

realidade se faz necessário depois de tanto insistirmos no aspecto relacional, mas na verdade é a parte 

mais evidente da minha argumentação. Ou seja, dizer que o pensar e o julgar desenvolvem o homem 

em sua singularidade não representam em si uma grande novidade. Meu desafio era apontar que as 

duas categorias além de desenvolverem a pessoa em sua singularidade, também são ligadas ao 

contexto comum do ser humano. Para Arendt o pensamento, embora seja uma ocupação que 

realizamos sozinhos [em solitude, mas nunca em solidão] depende dos outros para ser possível 

(ARENDT, 1993, p. 54). De modo similar, o julgar tem na sociabilidade a condição para o seu 

exercício (BIRULÉS, 2007, p. 225). Aliando o papel mais evidente do pensar e do julgar para o 

indivíduo à compreensão de que o pensar e o julgar em Arendt se configuram numa perspectiva 

profundamente relacional e intersubjetiva, o que defendo aqui é que também do ponto de vista de 

atividades do espírito o pensamento de Arendt continua perpassado pelo equilíbrio entre o comum 

e o singular. Em seguida veremos como a discussão sobre o pensar e o julgar no contexto do 

julgamento de Eichmann amplia a vinculação das referidas atividades com o equilíbrio entre o comum 

e o singular, agora tendo em vista a responsabilidade com o mundo que emana desta discussão. 

 

CONCLUSÃO  

 

A reflexão sobre o equilíbrio entre o comum e o singular na vida do espírito, conforme 

explorado no pensamento de Hannah Arendt, revela a intrínseca relação entre as atividades do pensar 

e do julgar e a preservação do mundo comum. Arendt demonstra que, embora o pensar exija um 

momento de retirada (solitude), ele não pode ser concebido como uma fuga definitiva do mundo, mas 

como uma atividade que mantém vínculos com o mundo. Exemplificado em figuras como Sócrates 

e Jaspers, o pensamento político arendtiano destaca a importância da comunicação e do diálogo, 

rejeitando a contemplação solitária em favor de uma prática engajada. Da mesma forma, o julgar, 

especialmente na forma reflexiva, emerge como uma faculdade profundamente política, que demanda 

a participação no espaço público e a consideração das perspectivas alheias para alcançar validade 

intersubjetiva. Podemos então afirmar, a partir do que tratamos até aqui, que a preservação do mundo 

comum não se concentra unicamente na vida ativa. Também a vida do espírito tem um papel 

fundamental nesta tarefa. Pensar e julgar, são partes fundamentais da dimensão singular do ser 

humano, mas enquanto elementos cruciais da preservação do mundo comum, se mostram 

profundamente vinculados ao mundo e fundamentalmente envolvidos no fomento e preservação do 

equilíbrio entre o comum e o singular. 

 

BIBLIOGRAFIA 

AGUIAR, Odílio Alves. Filosofia e Política no Pensamento de Hannah Arendt. Fortaleza: EUFC, 2001. 

AGUIAR, Odílio Alves. Juízo, Gosto e Legitimidade em Hannah Arendt. Philósophos v. 8, n. 2: 251-271, 



O EQUILÍBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO   
CONTEXTO DA VIDA DO ESPÍRITO  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
18 
 

jul./dez. 2003 

ALMEIDA, Vanessa Sievers de. A distinção entre conhecer e pensar em Hannah Arendt e sua relevância para 

a educação. Educação e Pesquisa, São Paulo, v.36, n.3, p. 853-865, set./dez. 2010. 

ARENDT, Hannah. Compreender: Formação, exílio e totalitarismo. São Paulo: Companhia das Letras; Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2011. 

ARENDT, Hannah. Correspondence with Karl Jaspers, 1926-1969. New York: Harcout Brace, 1992. 

ARENDT, Hannah. Lições sobre a filosofia política de Kant. Rio de Janeiro: RelumeDumará, 1993. 

ARENDT, Hannah. A promessa da política. 5a ed. Rio de Janeiro: Difel, 2013. 

ARENDT, Hannah. Responsabilidade e Julgamento. Tradução: Rosaura Einchenberg. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2004. 

ARENDT, Hannah. A Vida do Espírito: o pensar, o querer, o julgar. Rio de Janeiro: civilização Brasileira, 

2012. 

ASSY, Bethania. Ética, Responsabilidade e Juízo em Hannah Arendt. São Paulo: Perspectiva, 2015. 

BILSKY, Leora, Y. When Actor and Spectator Meet in the Courtroom: Reflections on Hannah Arendt's 

Concept of Judgment. History and Memory, v. 8, n. 2 (1996). 

BIRULÉS, Fina. Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona: Herder, 2007. 

D’ENTREVES, Maurizio Passerin. To Think Representatively: Arendt on Judgment and the 

Imagination. Philosophy Papers, 35: 3, 2006, p.367-385. 

DI PEGO, Anabella. En torno al pensamiento: La disputa de Hannah Arendt com Martin Heidegger. 

Tópicos, Revista de Filosofía, n. 56, 2019, p. 197-235 

DI PEGO, Anabella. La Modernidad en cuestión: totalitarismo y sociedad de masas en Hannah Arendt. 

La Plata: Editorial de la Universidad Nacional de La Plata - EDULP, 2015. 

DUARTE, André. O Pensamento à Sombra da Ruptura: Filosofia e Política em Hannah Arendt. São 

Paulo: Paz e Terra, 2000. 

FRATESCHI, Yara. Juízo e Opinião em Hannah Arendt. Cadernos de Filosofia Alemã, v. 24; n. 1. 

Jan/Jun, 2019. 

HELFENSTEIN, Mara Juliane Woiciechoski. Juízo político em Hannah Arendt. Dissertação (Mestrado). 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Instituto de Filosofia e Ciências Humanas. Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia. 2007.  

HERZOG, Annabel. Marginal Thinking or Communication: Hannah Arendt’s Model of Political Thinker. 

The European Legacy, Vol. 6, No. 5, pp. 577–594, 2001. 

HEUER, Wolfgang. La imaginación es el prerrequisito del compreender (Arendt): Sobre el puente entre 

pensamiento y el juzgamiento. Cadernos de Ética e Filosofia Política 7, 2/2005, p. 37-51. 

LOIDOLT, Sophie. Phenomenology of Plurality: Hannah Arendt on Political Intersubjectivity. New 

York: Routledge, Taylor & Francis Group, 2018. 

MARINO, Jerónimo Botero; GRANOBLES, Yuliana Leal. Pensamiento, Voluntad y Juicio: las 



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
19 

 

condiciones mentales de la acción política en la filosofía de Hannah Arendt. Tópicos, Revista de 

Filosofía, n. 53, 2017. 

NUNES, Igor Vinicius Basilio. “In-Between” – o mundo comum entre Hannah Arendt e Karl Jaspers: da 

existência política ao exemplo moral. 259f. Tese (doutorado). Universidade Estadual de Campinas. 

Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 2018. 

ROVIELLO, Anne-Marie. Senso Comum e Modernidade em Hannah Arendt. Lisboa: Instituto Piaget, 

1997. 

VALLÉE, Catherine. Hannah Arendt: Sócrates e a questão do Totalitarismo. Lisboa: Instituto Piaget, 

1999. 

YAR, Majid. From actor to spectator Hannah Arendt’s ‘two theories’ of political judgment. Philosophy and Social 

Criticism 26 (2):1-27 (2000). 

ZERILLI, Linda M. G. Verbete: Judgment, In: GIBBONS, Michael T. (Org.) The Encyclopedia of 

Political Thought. Ed. 1. John Wiley & Sons, Ltd, 2015. 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

19 

 

QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

What Republic? Arendt, from the classical legacy to modern republicanism 

 

Antonio Batista Fernandes1 

 

RESUMO: Este artigo tem como centralidade a análise da influência teórica exercida pelos autores 
do republicanismo clássico sobre o pensamento de Hannah Arendt. Entendemos que é no horizonte 
dessa tradição que Arendt busca identificar as raízes que inspiraram os homens das Revoluções 
modernas, não com o intuito de defender um retorno ao passado, mas de utilizá-lo como recurso 
para pensar o presente. Nosso objetivo, portanto, é cotejar o diálogo e a influência dos autores do 
republicanismo clássico no pensamento arendtiano, contribuindo, assim, para elucidar a gramática 
republicana presente em seus escritos. 
Palavras-chave: Hannah Arendt, Republicanismo, Tradição, Modernidade. 
 
ABSTRACT: This article has as its centrality the analysis of  the theoretical influence exerted by the 
authors of  classical republicanism on the thought of  Hannah Arendt. We understand that it is within 
the horizon of  this tradition that Arendt seeks to identify the roots that inspired the men of  the 
modern revolutions, not with the intention of  defending a return to the past, but of  using it as a 
resource to think the present. Our objective, therefore, is to compare the dialogue and the influence 
of  the authors of  classical republicanism on arendtian thought, thus contributing to elucidate the 
republican grammar present in her writings. 
Keywords: Hannah Arendt, Republicanism, Tradition, Modernity. 
 

INTRODUÇÃO: QUESTÕES PRELIMINARES 

A expressão ciceroniana retomada no título desse artigo, “Que República”, objetiva 

identificar alguns dos elementos do republicanismo clássico presentes na leitura arendtiana das 

Revoluções Modernas. Marcus Tullius Cícero (106-43 a.C.) é, inegavelmente, um filósofo por quem 

Arendt tecia notória admiração2. Como hipótese inicial, defendemos que os escritos de Arendt sobre 

as Revoluções setecentistas, por um lado, resgatam alguns dos conceitos centrais da tradição 

republicana clássica e, por outro, identificam sua influência teórica sobre o pensamento dos homens 

das revoluções modernas. A leitura de Arendt do legado da tradição (passado) e das revoluções (futuro), 

nos permite identificar muitos dos elementos republicanos presentes em suas obras. Com efeito, tal 

identificação nos leva da tradição greco-romana à modernidade, percebendo nesse percurso um 

diálogo profícuo entre o pensamento de Arendt e alguns dos principais pensadores desses períodos, 

bem como suas influências e contribuições na elaboração do conceito arendtiano de República. 

Ao discutir o significado das revoluções, em sua obra Sobre a Revolução, Hannah Arendt 

é visivelmente uma autora preocupada com as garantias efetivas de permanência e manutenção do 

espaço público, sobretudo, diante da fragilidade dos assuntos humanos e do perigo da ascensão de 

 
1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Professor Adjunto da Universidade Estadual 
do Ceará (UECE). Contato: batista.fernandes@uece.br 
2 Conforme esclarece Porcel, “a autora cultiva uma franca admiração pela personalidade de homem político, de 
filósofo e de historiador que Cícero oferece, e sempre dá como certo ao conhecimento de seus leitores tanto 
de suas obras como do contexto de referência” (2015, p. 30). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

20 

 

governos tiranos, o que pode pôr em risco os espaços de pluralidade humana, sem os quais o 

aparecimento dos sujeitos e de sua singularidade, bem como o exercício da liberdade política não 

seriam possíveis. Inevitavelmente, para termos garantias efetivas de preservação do espaço público, 

seria necessário a criação de instituições que, de um lado, conservasse o espaço político, mas que 

também, por outro, mantivessem viva a chama da novidade que impulsionou as revoluções modernas, 

isto é, nas palavras de Lang Jr, que fossem ao mesmo tempo, concretas e mundanas, capazes de 

preservar as instituições e abertas às mudanças oriundas da capacidade humana de iniciar coisas novas 

no mundo (Cf. Lang Jr, 2020, p. 269).  

É, portanto, diante da fronteira entre a permanência e a novidade, o concreto e o 

mundano, que Arendt desenvolve sua leitura dos principais acontecimentos que marcaram a cena da 

política moderna e contemporânea, estando próxima e, ao mesmo tempo, distante da moldura teórica 

das principais correntes políticas de sua época. Em Sobre a Revolução, Arendt propõe ressignificar o 

fenômeno revolucionário a partir do político e não do social, da liberdade e não da violência ou 

dominação, do público e não do privado. O objetivo de Arendt parece consistir em capturar o que há 

de efetivamente positivo e novo nas experiências concretas das revoluções, e não simplesmente em 

diagnosticar seu fracasso ou sucesso, hipótese que levou muitos historiadores e sociólogos a uma 

compreensão limitada de suas análises.  

Desta feita, atentos a essas peculiaridades do modo ensaístico arendtiano de escrever e 

refletir sobre a política, o problema sobre o qual nos deteremos nesse artigo deriva das seguintes 

questões: Quais são as influências efetivas do republicanismo clássico que podemos identificar no 

pensamento político de Hannah Arendt? Como se estabelece o diálogo entre o republicanismo 

clássico e as revoluções modernas nos escritos arendtianos? Nossa autora pode ser lida, contrariando 

seu próprio entendimento3, como uma pensadora do republicanismo? E, além disso, em que medida 

a obra Sobre a Revolução assume um lugar de destaque na compreensão dos elementos do 

republicanismo presentes em Arendt? 

 

A HERANÇA CLÁSSICA DO IDEÁRIO REPUBLICANO 

De início, é importante pontuar que as questões e conceitos que perpassam o ideário 

republicano estão em boa parte presentes nos textos de Arendt e se destacam, principalmente, nas 

páginas da obra Sobre a revolução, fato que não pode passar despercebido ao olhar de um leitor atento. 

 
3 Arendt costumava definir seu pensamento como livre de amparos ou corrimão, sem os “ismos” em que 
costumeiramente vinculamos os autores da filosofia. Assim, ao ser indagada por Hans Morganthau (1972), 
sobre em qual posição se encontrava dentro das possibilidades contemporâneas, Arendt respondeu: “Não 
pertenço a grupo algum [...] não estou na atual corrente dominante do pensamento político atual ou em 
qualquer outra” (Arendt, 2010, p. 157-159). De acordo com Vallespín, Arendt é uma “autora que resiste a ser 
subsumida ao bojo das categorias tradicionais e das posições teóricas em uso” (Vallespín, 2006, p. 107), a 
originalidade de seu pensar é a principal característica de sua obra.  



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

21 

 

Contudo, embora não seja possível explicar a partir de um único prisma a gramática republicana4, se 

recorremos a um conceito sintético, entenderemos, em linhas gerais, que “o republicanismo se 

caracteriza como uma corrente de pensamento que concede grande valor à política e à vida ativa” 

(Bignotto, 2013, p. 9), ou, nas palavras de Carlos Kohn “uma concepção de liberdade entendida, 

principalmente, como oposição a tirania; a convicção da permanência da comunidade política 

acompanhada de uma dignificação da atividade política” (2005, p. 140). Tais perspectivas são 

recorrentes também nos escritos de Arendt, isto é, a liberdade e a felicidade pública, o mundo comum, 

o público e o privado, a vita activa, o direito e demais categorias que compõem a tradição do 

pensamento republicano.  

Ao observar a análise arendtiana do fenômeno revolucionário moderno, percebemos, 

com frequência, um retorno às matrizes clássicas do pensamento republicano romano e renascentista, 

bem como aos textos de autores consagrados da época, com ênfase nos escritos de Cícero, Virgílio, 

Políbio e Maquiavel. Não por acaso, acreditamos que tal retorno não visa simplesmente resgatar uma 

experiência pretérita, tão pouco tê-la como modelo acabado para as experiências presentes, mas tem 

por objetivo lançar luz sobre o legado do republicanismo clássico e perceber suas influências teóricas 

sobre as revoluções do século XVIII5. Assim, ao analisar o diálogo arendtiano com a tradição do 

republicanismo clássico, em especial a de matriz romana, e considerando a influência dessa matriz 

sobre os homens das revoluções modernas, acreditamos ser possível encontrar um caminho para 

elucidar alguns dos principais elementos do republicanismo em Arendt, bem como compreender o 

significado desses eventos para o pensamento político moderno. 

Nessa direção, a título introdutório, defendemos que os escritos de Arendt sobre as 

revoluções, em sua maioria, representam um esforço na direção de retomar muitos dos ideais 

presentes na tradição republicana; assim, conforme corrobora Bignotto, as análises de Arendt “foram 

fundamentais para o ressurgimento do interesse por temas e problemas que estiveram no coração da 

tradição republicana” (Bignotto, 2013, p. 9). Ou ainda, como observa Adverse ao afirmar que Arendt 

apresenta “elementos que podem ser facilmente reconhecidos na tradição republicana” (Adverse, 

2012, p. 40), como exemplo, a discussão em torno da liberdade e da felicidade pública, da fundação 

e constituição da República, da dicotomia entre o público e o privado, dos conceitos de promessa, 

poder e autoridade, que serão abordados no decurso desse texto, bem como de outras categorias que 

compõem a gramática republicana. 

Por outro lado, ao tratarmos da tradição republicana, faz-se necessário esclarecer que 

nos referimos, sobretudo, às matrizes que fundamentaram os conceitos e a linguagem próprios dos 

 
4 Sobre as diferentes posturas republicanas, conferir: KOHN W., Carlos. Teoría y práctica del republicanismo 
cívico: La perspectiva arendtiana. Filosofia Unisinos, v. 6, n. 2, p. 138-148, maio/ago, 2005. 
5 Segundo Canovan, as influências republicanas a qual Arendt se volta constantemente tem como referência 
primeira “uma versão do republicanismo clássico” (1992, p. 202), e isso podemos comprovar a partir de uma 
observação atenta de algumas de suas principais obras: Origens do Totalitarismo (1951), A condição humana (1958), 
Entre o passado e o futuro (1961) e Sobre a Revolução (1963).  



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

22 

 

ideais republicanos, abrangendo desde sua formulação na Antiguidade grega e romana até suas 

reelaborações nas experiências modernas de republicanismo6. Segundo Pettit, toda essa tradição ainda 

permanece viva atualmente, e contribui para modelar nossos hábitos e reflexões sobre o pensamento 

político, tendo sempre como objetivo principal “a causa da liberdade como não-dominação” (Pettit, 

1997, p. 23). Quanto à temática da liberdade como fenômeno político, tema central à leitura 

republicana, Arendt observa que foi nas cidades-estados gregas onde os cidadãos fizeram a primeira 

experiência de viver “juntos na condição de não domínio, sem divisão entre dominantes e 

dominados” (Arendt, 2011, p. 58). A polis grega era, portanto, o lugar de igualdade (isonomia) onde 

acontecia a atividade política e onde os homens na companhia de seus pares assumiram a condição 

de cidadania. Nesse contexto, Arendt entende que igualdade e política, assim como política e 

liberdade, não podiam jamais serem pensadas separadamente7. 

Mais ainda, Arendt acrescenta que compreender a liberdade como não-dominação é 

essencial para percebê-la não como algo natural, mas como resultado do esforço e das relações 

humanas. Por essa razão, ela avalia que o fenômeno das revoluções, ao defender a constitutio libertatis, 

torna-se, sem sombra de dúvidas, a experiência política mais significativa da modernidade. O advento 

das revoluções tornou possível a experiência moderna da fundação e permitiu que a ideia de liberdade 

como não-dominação emergisse e projetasse sua luz sobre o século XVIII. No entanto, para Arendt, 

a manutenção dessa experiência demandava “a instauração de uma forma de governo que fosse nova 

ou, pelo menos, redescoberta; [...] exigia a constituição de uma república” (Arendt, 2011, p. 61). A 

nova realidade vivenciada pelos homens das revoluções precisaria, necessariamente, encontrar um 

modo de estabilidade capaz de preservar a liberdade e felicidade pública recém-conquistada e, 

simultaneamente, manter a novidade e a espontaneidade do início, que permitiu tal acontecimento. 

Com esse propósito, na França, os hommes de letrres, que viviam no ócio e no distanciamento da vida 

pública8, mas que nutriam um profundo apreço pela liberdade e pelo espaço público, se voltaram para 

“o estudo de autores gregos e romanos [...] para se instruir sobre as instituições políticas ali descritas” 

(Arendt, 2011, p. 167-168), à procura da liberdade política e de princípios inspiradores para suas ações. 

 
6 Para um maior aprofundamento das matrizes do pensamento republicano, conferir: BIGNOTTO, Newton 
(org). Matrizes do republicanismo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 
7 É importante esclarecer que o conceito de igualdade (isonomia) entre os gregos difere completamente da 
concepção moderna de igualdade por nascimento. Ele não se refere à igualdade de todos os homens diante da 
lei natural, mas sim a uma igualdade de caráter político. Conforme esclarece Arendt, entre os gregos “a liberdade 
não requer uma democracia igualitária no sentido moderno, mas uma oligarquia ou aristocracia muito 
estritamente limitada, uma arena na qual pelo menos uns poucos, ou os melhores, possam interagir entre si 
como iguais entre iguais”. (Arendt, 2008, p. 173). 
8 Arendt esclarece que os homens de letras eram homens preparados para o poder e para aplicar seus estudos, 
viviam no mais completo ócio, não no sentido grego, mas romano (otium), para eles “o ócio era mais um peso 
do que uma benção, mais um exílio involuntário da esfera da verdadeira liberdade do que a liberdade em relação 
à política que os filósofos reivindicavam na Antiguidade, para se dedicar as atividades que consideravam mais 
elevadas do que as que ocupam os homens nos assuntos públicos” (Arendt, 2011, p. 167). 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

23 

 

Segundo Arendt, na busca por um princípio estabilizador, os homens das duas 

principais revoluções modernas foram conduzidos a diferentes caminhos e ao seguimento de 

diferentes influências teóricas. Aqui, interessa-nos investigar o legado da tradição republicana clássica 

na teoria política de Arendt e em suas análises das revoluções modernas; claro, considerando sempre 

que, embora Arendt retorne a muitas das teorias e pensadores da tradição republicana, sobretudo à 

tradição romana e renascentista, nossa autora defende uma visão estritamente moderna da ideia de 

liberdade, enfatizando a espontaneidade e a novidade, bem como o surgimento de realidades 

inteiramente novas e até então inexistentes (Cf. CANOVAN, 1992, p. 214). É também inegável nessa 

discussão, que a ideia de constituição da liberdade e de fundação da República, discutidas a partir das 

revoluções modernas, ocupam um lugar privilegiado nos escritos políticos de Arendt e representam 

uma porta para compreender os elementos republicanos presentes em seu pensamento.  

Em A condição humana, obra que, segundo Frateschi, se diferencia significativamente de 

Sobre a Revolução, “principalmente no que diz respeito à noção de ‘ação’ e de ‘espaço público’” 

(Frateschi, 2016, p. 38, nota de rodapé), Arendt dialoga profundamente com a tradição política grega ao 

diferenciar e analisar as três atividades da vita activa: trabalho, obra e ação. Tal diferenciação tem por 

objetivo enfatizar o lugar da ação entre os atenienses, enquanto atividade equivalente à “condição 

humana da pluralidade, ao fato de que os homens, e não o Homem, vivem na terra e habitam o 

mundo” (Arendt, 2016, p. 9). No entanto, embora os gregos e a polis ateniense configurem uma 

referência para a teoria política da ação em Arendt; de acordo com Avritzer, nossa autora identifica 

na experiência ateniense de ação política uma fragilidade ou incapacidade, que resulta, sobretudo, do 

pouco interesse dedicado à “institucionalização da ação e da política” (Avritzer, 2007, p. 156), talvez 

por isso, nas palavras de Canovan (Cf. 1992, p. 116), Atenas não constitui para Arendt um modelo 

político num sentido exclusivo, fato que conduz nossa autora ao gênio político de Roma9, tendo como 

objetivo analisar as instituições e estruturas políticas romanas, como formas capazes de preservar o 

espaço de ação e a espontaneidade dos agentes. 

No capítulo A tradição do pensamento político, presente na compilação de textos de Arendt 

feita por Jerome Kohn, intitulada: A promessa da política (2008), nossa autora defende que a experiência 

grega da ação representa o começo de toda experiência política ocidental, tendo como pressuposto 

político básico a pluralidade das ações humanas. No entanto, essa experiência encontra seu limite na 

fragilidade grega de garantir durabilidade à ação, que, segundo Arendt,  

 

Sem a santificação romana da fundação como acontecimento único, a civilização 
grega, incluindo a filosofia grega, nunca teria se convertido em fundação de uma 

 
9 Essa expressão é utilizada por Arendt com o propósito de estabelecer uma comparação entre a experiência 
política grega e a romana. Segundo a autora, embora os gregos tenham promovido “o ato de legislar e a 
construção da cidade ao mais alto nível da vida política”, não conseguiram ampliar a experiência “da ação e da 
política para incluir aquilo que mais tarde viria a ser o gênio político de Roma: a legislação e a fundação” (Arendt, 
2016, p. 242). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

24 

 

tradição, ainda que fosse preservada de um modo não coercitivo e não 
impositivo pelos esforços dos eruditos de Alexandria” (Arendt, 2008, p. 100-101). 

 

Em outras palavras, como acrescenta Jerome Kohn (Cf. 2008, p. 34), Arendt acredita 

que sem a incorporação do mundo contido na pólis grega pela República romana através da fundação 

e preservação da civitas10, a experiência da ação política grega não se converteria em tradição, mesmo 

diante de todo esforço dos grandes eruditos gregos, Heródoto e Homero, que com suas obras 

buscaram imortalizar os feitos humanos através da história e da poesia. Logo, para Arendt, foram os 

romanos que nos ensinaram por meio da experiência de fundação que “a tradição preservava o 

passado legando de uma geração a outra o testemunho dos antepassados” (Arendt, 2007, p. 166). E, 

assim, inclinando-se sobre a tradição romana e em sua experiência de fundação11, Arendt não apenas 

visa resgatar seu legado de preservação e testemunho das ações e feitos dos antepassados, mas 

também identificar a presença dessa tradição nas grandes revoluções do século XVIII, não enquanto 

repetição da experiência romana, mas enquanto legado que possibilitou uma nova experiência de 

fundação e conservação da ação e da pluralidade humana, dando início a novas instituições estáveis 

e duradouras, isto é, a constituição de um Novus ordo saeclorum, enquanto início absolutamente novo. 

É importante destacar que a tradição romana e seu ideal de fundação esteve presente 

nas duas revoluções modernas, desempenhando papéis distintos nos dois lados do atlântico. No que 

se refere à constituição da República na França, Arendt esclarece que a “solução romana foi a fonte 

efetiva de inspiração para o ‘despotismo da liberdade’ de Robespierre” (Arendt, 2011, p. 265), que 

visava justificar a ditadura através da defesa da constituição da liberdade. Tal justificativa também 

esteve presente nos pensamentos de teóricos como Maquiavel e James Harrington. Temos, nessa 

visão e justificativa, a teoria da defesa de um ditador na formação política de uma república, tese a 

qual Arendt se posiciona fortemente contrária. Todavia, tanto os romanos como Maquiavel, 

entendiam a nova fundação apenas como um ato de reforma ou restauração e não como um ato de 

fabricação, pois conforme esclarece Arendt, “na linguagem de Virgílio, a fundação de Roma foi o 

restabelecimento de Tróia, Roma seria efetivamente uma segunda Tróia” (Arendt, 2011, p. 266), isto 

é, nada mais do que a restauração de uma cidade antiga. Já o inglês James Harrington, seguindo a 

direção contrária, defendia a ideia de fabricação no âmbito da República e acreditava que apenas por 

meio da introdução de meios violentos, próprios desse processo, algo poderia ser criado, uma vez 

que, em seu entendimento, é “exatamente por que algo é criado não do nada, e sim de um 

determinado material que precisa ser violentado para se render aos processos de fabricação dos quais 

 
10 De acordo com Arendt, a experiência da polis grega está em agudo contraste com a experiência romana, 
onde “a ação política consiste na fundação e preservação da civitas” (Arendt, 2008, p. 94). 
11 Sobre esse aspecto, é importante considerar que “a história romana tinha como centro a ideia de fundação, e 
é impossível entender qualquer dos grandes conceitos políticos romanos, como autoridade, tradição, religião, 
lei etc., sem considerar o grande feito que está no início da história e da cronologia de Roma, o fato da urbs 
condita, a fundação da cidade eterna” (Arendt, 2011, p. 265). 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

25 

 

surge uma coisa, um objeto fabricado” (Arendt, 2011, p. 267) e, nessa linha, uma República é o 

resultado de uma ato violento de fabricação. No entanto, foi na Revolução Francesa, e mais 

especificamente na fase jacobina de Robespierre, que os meios de violência passaram a ser utilizados 

para fins de fabricação, ou seja, que a transformação do ditador romano em um ditador-fabricador 

se tornou possível, contrariando, assim, a própria tradição romana ao assumir a “posição de um 

‘arquiteto’ que construía com material humano uma nova casa, a nova república, para os seres 

humanos” (Arendt, 2011, p. 267). 

Contrariamente à experiência francesa, entre os americanos a influência da tradição 

romana lançou uma luz diferente nos assuntos políticos. De acordo com nossa autora, a influência 

romana entre os homens da Revolução Americana levou não, a uma réplica da experiência de 

fundação de Roma, mas a “uma variante do magnus ordo saeclorum virginiano, alterando-o para o novus 

ordo saeclorum, [assim, os americanos] admitiam que não se tratava mais de fundar ‘Roma de novo’, e sim 

de fundar uma ‘nova Roma’” (Arendt, 2011, p. 271). Arendt procura deixar claro, em sua leitura, que 

os homens da Revolução Americana haviam compreendido, embora não de imediato, que o início 

empreendido por eles por meio da Revolução “foi em larga medida não apenas a fundação de um 

novo corpo político como também o início de uma nova história nacional específica” (Arendt, 2011, 

p. 271). A Revolução, portanto, marcou o início dessa história independente, sem a presença de 

qualquer absoluto transcendente ou externo ao próprio ato de onde pudesse derivar sua validade12, 

pois “o absoluto ao qual o início há de derivar sua validade e que, por assim dizer, deve salvá-lo de 

sua arbitrariedade intrínseca é o princípio que fez seu aparecimento no mundo junto com ele” 

(Arendt, 2011, p. 272). E, esse princípio, segundo Arendt, não decorre da força ou violência de um 

arquiteto como propôs Robespierre, mas da deliberação fruto da decisão conjunta dos homens e do 

compromisso mútuo no espaço de pluralidade e liberdade próprio da ação política. 

A partir dessas exposições, visamos constatar, à luz do pensamento arendtiano, a 

inegável influência da tradição romana entre os homens das Revoluções modernas, mas também a 

grande estima atribuída por Arendt à tradução do republicanismo romano. Conforme esclarece 

Hammer, “a importância dos romanos para Arendt, como para Maquiavel e Montesquieu, é que eles 

fornecem uma maneira de pensar a política que dá forma às ideias políticas” (2002, p. 125). Arendt 

volta sua atenção para a tradição romana por perceber nessa tradição um modelo de autoridade, 

promessa e fundação capaz de iluminar os grandes teóricos políticos e lançar luz sobre os 

acontecimentos do mundo moderno e contemporâneo. Assim, embora alguns estudiosos de Arendt 

ignorem completamente a influência dessa tradição sobre seu pensamento13, somos levados a 

 
12 Aqui, Arendt esclarece que foi a partir da leitura da quarta Écloga de Virgílio, que os revolucionários 
americanos perceberam a existência de uma solução para as perplexidades do início, “a qual não requer nenhum 
absoluto para romper o círculo vicioso em que parecem presas todas as primeiras coisas” (Arendt, 2011, p. 
272). 
13 Para um maior aprofundamento, conferir: HAMMER, Dean. Hannah Arendt and roman political thought: 
the practice of  theory. Political Theory, v. 30, n. 1, pp. 124-149, feb., 2002. 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

26 

 

concordar com Hammer, ao defender que “Cícero, Virgílio e os historiadores desempenham um 

papel fundamental no pensamento de Arendt” (Hammer, 2002, p. 125), principalmente no que se 

refere à maneira como Arendt percebe as contribuições desses autores para a compreensão do 

pensamento político e dos ideais de fundação e constituição da república, conceitos-chave para 

entender o republicanismo em sua obra. 

Por certo, Cícero é uma grande referência teórica para Hannah Arendt14. De acordo 

com Beatriz Porcel, o pensador romano oferece a Arendt “a oportunidade de aprofundar na 

passagem da filosofia grega à latina termos centrais para o repertório filosófico-político, como 

‘auctoritas’, ‘humanas’, ‘religio’ e ‘historia’” (Porcel, 2015, p. 30). Nesse sentido, acreditamos que o 

legado transmitido por Cícero ao pensamento arendtiano contribuiu de maneira significativa para 

iluminar sua visão das influências conceituais adotadas pelos homens das Revoluções modernas, 

principalmente, no que concerne aos temas da fundação, ampliação e conservação da República. 

Cícero acreditava que a virtude dos homens se aproxima do caminho dos deuses no que se refere à 

“fundação de novas comunidades e a preservação das já fundadas” (Arendt, 2007, p. 163). Conforme 

esclarece Porcel, para o filósofo romano “fundar e conservar comunidades políticas é a virtude 

humana mais próxima ao gênio dos deuses” (Porcel, 2015, p. 30), e tal virtude só é possível através 

da atividade política, uma vez que se assemelha completamente a ela. Desse modo, não podemos 

negar a notória influência do filósofo romano sobre os homens das Revoluções modernas e, mais 

especificamente, sobre Hannah Arendt, nomeadamente no que concerne aos conceitos de fundação 

e autoridade. 

Em Virgílio, grande historiador e poeta romano, Arendt encontra os fundamentos do 

modelo de fundação de Roma, que marca o início de um novo tempo. “Virgílio fornece uma imagem 

de fundação que organiza a compreensão dos romanos de seu passado” (Hammer, 2002, p. 128). Nas 

páginas da Eneida, ao narrar a história de Eneias, o poeta reconta a história de Tróia; nesse contexto, 

é importante notar que, para Virgílio, a fundação de Roma não deve ser entendida como um início 

absolutamente novo, pois “ela era o ressurgimento de Tróia e o restabelecimento de alguma cidade-

estado que existira antes e cujo fio de continuidade e tradição nunca se rompera” (Arendt, 2011, p. 

269), portanto, a constituição e fundação de Roma aparece não como início absolutamente novo, mas 

como restauração ou restabelecimento da ordem dos períodos. Virgílio é, também, para Arendt, o 

primeiro a associar natalidade e política, tendo legado tal visão ao pensamento agostiniano, quando 

em seu poema Écloga, o autor professa “um hino a natividade, um louvor ao nascimento de uma 

criança e o anúncio de uma nova geração” (Arendt, 2011, p. 270). Por essa razão, concordamos com 

Hammer quando afirma que Virgílio representa para Arendt “a expressão política romana da forma 

 
14 As referências a Cícero estão presentes em boa parte das obras e textos de Hannah Arendt, aqui podemos 
destacar: A condição humana; Sobre a Revolução; Entre o passado e o futuro, A vida do Espírito e o Diário Filosófico. 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

27 

 

mais pura” (Hammer, 2002, p. 131), fornecendo uma forma de pensamento político puro, baseado 

na fundação e nas experiências da ação política no mundo. 

 

DA TRADIÇÃO ROMANA À EXPERIÊNCIA MODERNA DE FUNDAÇÃO 

Posto isso, convém que agora, na esteira de nosso objetivo, avancemos na direção de 

aprofundar o sentido atribuído pelos romanos à tradição e a ideia de fundação, bem como sua 

influência sobre as revoluções modernas. Para tanto, é mister iniciarmos pela discussão em torno da 

centralidade do conceito de autoridade política, uma vez que para os romanos “a fonte de autoridade 

repousava exclusivamente no passado, na fundação de Roma e na grandeza dos antepassados” 

(Arendt, 2007, p. 136). De acordo com Arendt, a palavra auctoritas teve sua origem em Roma, não 

existindo na língua grega. No sentido etimológico, ela deriva do substantivo auctor, que significa autor, 

e do verbo grego augere, que significa aumentar, e aquilo que “os de posse dela aumentam é a 

fundação” (Arendt, 2007, p. 164). A grande importância da inclusão dessa palavra no vocabulário, 

deriva do conceito romano de autoridade, que consiste na preservação e manutenção do ato inicial 

de fundação. Assim, com base na concepção romana de autoridade, podemos obter duas conclusões: 

primeiro, que a autoridade deriva da fundação e preserva o ato de fundação enquanto início da 

República; segundo, que a autoridade “aumenta” esse ato para atingir as gerações futuras, e dessa 

forma a fundação é santificada por meio da tradição15. 

Ademais, é preciso considerar ainda que para os romanos, conforme esclarece Rubiano, 

“os atos de fundação estão ligados aos deuses” (2016, p. 193), ou seja, a experiência de fundação é 

fruto da ação dos deuses entre os mortais. É assim que Cipião, no livro II, da obra Da República, de 

Cícero, ao narrar o mito da fundação de Roma, afirma: “Que República – continuou – terá uma 

origem tão esclarecida, tão sabida de todos como esta cidade, que deve sua fundação a Rômulo, filho 

de Marte?” (Cícero, 2011, p. 48). Ou ainda, na mesma obra, Lélio, ao recordar a famosa frase de 

Catão, afirma: “A constituição da República não foi obra de um homem nem de um tempo” (Cícero, 

2011, p. 61). Em ambos os casos, seja pela identificação de Rômulo com a figura divina responsável 

pela fundação de Roma, ou pela observação de que a constituição de uma República está para além 

do tempo e das ações humanas, podemos perceber claramente o elemento divino e a santificação do 

ato fundacional, que se expande pelo tempo e tradição como fonte de grandeza e de toda autoridade 

política. 

Ainda sobre o conceito romano de autoridade, Arendt nos lembra ser preciso considerar 

a distinção existente entre a categoria do poder, central para se pensar a política e a vocação 

republicana em nossa autora, e a categoria da autoridade. Arendt observa, que para os romanos “a 

autoridade, em contraposição ao poder (potestas), tinha suas raízes no passado, mas esse passado não 

 
15 Esse aumento significa crescimento, que “ao contrário de nosso conceito de crescimento, em que se cresce 
para o futuro, para os romanos o crescimento dirigia-se no sentido do passado” (Arendt, 2007, p. 166). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

28 

 

era menos presente na vida real da cidade do que o poder e a força dos vivos” (Arendt, 2007, p. 164). 

Assim, recorrendo novamente ao pensamento de Cícero, Arendt acrescenta que “a característica mais 

proeminente dos que detém autoridade é não possuir poder. Cum potestas in populo auctoritas in senatu 

sit” (Arendt, 2007, p. 164), isto é, enquanto o poder reside no povo, a autoridade repousa no Senado. 

O poder, portanto, encontra-se nas mãos do povo, resultando da ação política e da liberdade; já a 

autoridade, tem seu fundamento no passado e no ato de fundação da República, sendo mantida por 

meio do Senado e passiva de acréscimos pelas novas gerações16, sempre tendo como referência o 

passado e o ato inicial de Fundação. De acordo com Karin A. Fry, na Roma clássica, “o Senado 

Romano detinha sua autoridade por meio dos cidadãos que valorizavam a tradição dos ancestrais e 

transmitiam tal referência aos senadores” (Fry, 2010, p. 105), encontrando-se no passado e no ato de 

fundação a raiz de toda autoridade. 

Segundo Lafer, para Arendt, a relevância do conceito de autoridade na modernidade 

surge, principalmente, no contexto das Revoluções Francesa e Americana, que buscaram, cada uma 

a seu modo, “instituir pelo ato de fundação, que separa o não-mais (o passado) do ainda-não (o 

futuro), uma novus ardo saeculorum, que legitime a comunidade política e preencha a lacuna entre o 

passado e o futuro” (Lafer, 2003, p. 66). Lafer acredita, na esteira da interpretação arendtiana, que o 

fenômeno revolucionário significa um momento de retomada da tradição romana e, nesse sentido, o 

conceito de autoridade política e a ideia de fundação são indispensáveis, embora a experiência 

revolucionária moderna nos ensine que “a fundação deixou de ser um evento do passado – ab urbe 

condita – e passou a construir uma possibilidade presente ou futura” (Lafer, 2003, p. 66). 

Não temos dúvidas que Arendt é precisa ao identificar o grande legado da tradição 

romana para as revoluções do século XVIII, uma vez que, em suas palavras, “as ações dos homens 

das revoluções foram em altíssimo grau inspiradas pelos exemplos da Antiguidade romana” (Arendt, 

2011, p. 253). E isso, certamente, não reduz em nada a novidade do ato iniciado por eles, embora, 

seja possível também concluir com Arendt que, “sem o exemplo clássico reluzido pelos séculos, 

nenhum dos homens das revoluções dos dois lados do atlântico teria tido a coragem para aquilo que 

se demonstrou ser uma ação sem precedentes” (Arendt, 2011, p. 253). Foi a busca por reviver o ardor 

republicano do passado, presente, seja na experiência política da antiguidade greco-romana ou 

renascentista, que seguramente animou os homens das duas revoluções setecentistas a começarem 

algo sem precedentes na história da modernidade, ainda que, a princípio, eles próprios não 

 
16 Conforme afirma Cícero nas páginas da obra Da República (54 a.C.), “a autoridade do Senado estava no teu 
esplendor e o povo a suportava com paciência” (2011, p. 72). De acordo com Arendt, no contexto romano, o 
Senado era a representação da autoridade da República, nas palavras de Plutarco, podia funcionar como “um 
peso central, que, à maneira do lastro em uma embarcação, mantém as coisas sempre no justo equilíbrio” 
(Arendt, 2007, p. 165-166). No contexto romano, segundo Klusmeyer, o Senado era constituído por “um corpo 
seleto de distintos anciãos de nobre linhagem, cujo papel central era aconselhar os assuntos do Estado” (2020, 
p. 189) 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

29 

 

conseguissem perceber a novidade do que estavam iniciando, recorrendo frequentemente à referência 

basilar do modelo de “república romana e sua grandeza histórica” (Arendt, 2011, p. 254). 

Segundo Arendt, o que os homens das duas revoluções modernas buscavam na 

experiência política grega e na tradição romana eram lições e precedentes que pudessem iluminar suas 

ações. Dos gregos, a experiência fundamental era começar e conduzir a ação até o final; dos romanos, 

a experiência fundamental era fundar e conservar o que, para Arendt, “levou à tradição e à autoridade 

na política ocidental” (Arendt, 2006, p. 354). O retorno ao conceito romano de autoridade e às 

instituições políticas romanas atendiam a esse propósito. Contudo, é preciso lembrar que ao resgatar 

o conceito de autoridade, os revolucionários operaram uma mudança circunstancial na natureza de 

algumas dessas instituições. No que se refere ao conceito romano de autoridade, este nunca esteve 

fundado nas leis, mas “estava incorporada numas instituições políticas, o Senado romano – potestas in 

populo, mas autoritas in senatu” (Arendt, 2011, p. 256), e teve sua natureza radicalmente alterada pelos 

revolucionários norte-americanos. Nesse ponto em específico, Arendt explica que os revolucionários 

norte-americanos foram mais bem-sucedidos do que os romanos, onde o Senado funcionava como 

a instituição que mantinha a autoridade da República. A grande inovação norte-americana consiste 

na  

 

mudança do locus da autoridade, passando do Senado (romano) para a esfera 
judiciária do governo; mas o que continuou próximo ao espírito romano foi que 
julgaram necessário e criaram uma instituição concreta que, distinguindo-se 
claramente dos poderes legislativo e do executivo, era especificamente destinada 
aos fins da autoridade. (Arendt, 2011, p. 257). 

 

Dito de outra forma, embora os norte-americanos tenham se mantidos fiéis ao exemplo 

da tradição romana e conservado o Senado, Klusmeyer observa que os revolucionários americanos 

“preferiram dar ênfase à novidade de sua empreitada, e basear sua abordagem criando uma 

constituição na própria experiência política” (Klusmeyer, 2020, p. 200). Assim, mesmo preservando 

a distinção romana entre poder e autoridade, “investiram a Suprema Corte dessa última, e não, como 

os romanos haviam feito, o Senado, e ao fazê-lo transformaram o caráter dessa forma de autoridade, 

de política para legal” (Klusmeyer, 2020, p. 200). O Senado, portanto, tornou-se um poder ao lado 

dos poderes já existentes e, passando à esfera da legislatura, segundo Arendt, tornou-se “inapto para 

exercer a autoridade” (Arendt, 2011, p. 257); por sua vez, a Suprema Corte, destituída de poder e 

permanente no cargo, “sinaliza que a verdadeira sede da autoridade na República Americana é a 

Suprema Corte” (Arendt, 1990, p. 200), detentora de autoridade legal e responsável por conservar e 

ampliar o ato inicial de fundação. Em outras palavras, assevera Adverse, “quem fica encarregado de 

interpretar a Constituição será a sede da autoridade na nova república, vale dizer, a da Suprema Corte, 

cuja função não é legislativa, mas jurídica” (2012, p. 53). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

30 

 

A grande diferença entre a experiência norte-americana e a tradição romana, consiste 

no fato que “em Roma, a fundação da autoridade era política e consistia em dar conselhos, ao passo 

que na república americana a função da autoridade é judiciária e consiste na interpretação” (Arendt, 

2011, p. 258). Portanto, de acordo com Arendt, de um lado temos a tradição do Senado romano 

enquanto encarnação dos founding fathers, que liga a fundação da cidade aos ancestrais, de onde emana 

toda sua autoridade; e, de outro lado, temos a Constituição Americana, um documento escrito que é 

fonte de toda autoridade da Suprema Corte (Cf. Arendt, 2011, p. 258). Em ambos os casos, é 

perceptível a preocupação com a conservação do ato inicial de fundação e sua ampliação; nesse 

sentido, é perceptível também a influência da tradição romana antiga sobre os homens da Revolução 

Americana, preocupados em conferir permanência e legitimidade ao corpo político da república 

recém-fundada, o que, segundo Arendt, fez “parecer que tudo isso encontrara uma solução simples 

e como que automática na Roma antiga” (Arendt, 2011, p. 260). Por isso, ao recorrerem aos antigos, 

esses homens não buscavam apenas rememorar uma experiência pretérita ou uma tradição que se 

havia perdido e deixado de iluminar as gerações vindouras, mas também encontrar um modelo capaz 

de servir de referência para suas experiências políticas presentes. 

Portanto, aponta Arendt que foi por meio desse movimento de retorno dos americanos, 

de “olhar o passado com os olhos dos séculos futuros” (Arendt, 2011, p. 256), que a Revolução 

Americana teve sucesso onde as outras falharam, isto é, na “fundação de um novo corpo político 

com estabilidade suficiente para sobreviver às investidas dos séculos seguintes” (Arendt, 2011, p. 256), 

algo que se tornou possível apenas por meio da instituição de um novo princípio de autoridade, a 

Constituição, que não estava fundada num absoluto transcendente advindo da religião, mas que, 

conforme esclarece Karin A. Fry, fundava-se em uma nova instituição política, a “Corte Suprema, 

cujos magistrados não têm poder legislativo ou executivo, mas têm a autoridade de interpretar a 

Constituição” (Fry, 2010, p. 106). Desse modo, nas palavras de Arendt é possível concluir que 

 

foi a autoridade que o ato de fundação trazia dentro de si, mais do que a crença 
num Legislador Imortal, ou as promessas de recompensas e ameaças de castigo 
num ‘futuro estado’, ou mesmo na duvidosa autoevidência das verdades 
enumeradas no preâmbulo da Declaração de Independência, que assegurou a 
estabilidade da nova república” (Arendt, 2011, p. 256). 

 

Os americanos, inspirados no modelo romano, conseguiram estabelecer no ato de 

fundação da República um novo princípio de autoridade, não uma autoridade política como existia 

em Roma, mas judiciária, que, dispensando a necessidade de um absoluto transcendente, se 

estabeleceria a partir de uma instituição responsável pela interpretação das leis, derivando sua 

“autoridade da Constituição como documento escrito” (Arendt, 2011, p. 258). Para Lefebve, ao 

refletir sobre a posição da lei dentro da República, é possível perceber o lugar central que a lei ocupa 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

31 

 

no modelo teórico republicano de Arendt, onde a autoridade aparece como sendo o conceito chave 

para o entendimento da lei (Cf. Lefebve, 2016, p. 99).  

Em Sobre a Revolução, Arendt esclarece que tanto o νόμος grego como a lex romana não 

tinha origem divina, “o conceito de legislação dos gregos e dos romanos não precisa de inspiração 

divina” (Arendt, 2011, p. 241), a palavra νόμος, reflete, segundo Arendt, “o caráter ‘artificial’, 

convencional, de lavra humana das leis” (Arendt, 2011, p. 242), e, para os gregos, o estabelecimento 

das leis não era um gesto político, porém pré-político, portanto, o legislador não precisa pertencer à 

comunidade política, mas apenas está quantificado para a elaboração de suas leis. Por sua vez, a lex 

romana, ao contrário, não era uma atividade pré-política, sendo que “o sentido original da palavra lex 

é relação ou ‘ligação íntima’, ou seja, algo que liga duas coisas ou dois parceiros reunidos em 

circunstâncias externas” (Arendt, 2011, p. 243). Assim, para os romanos, a lex constituía uma atividade 

propriamente política, pois através dela eram estabelecidos “tratados e acordos com que se constituía 

uma nova aliança, uma nova unidade” (Arendt, 2011, p. 243). 

No entanto, a principal influência de Arendt no que concerne ao entendimento do da 

lei, não vem dos gregos nem dos romanos, mas da teórica política de Montesquieu, sobretudo, no 

que concerne a compreensão do conceito de lei emergente a partir da modernidade. Conforme nos 

esclarece Adverse, parafraseando Arendt, “Montesquieu foi o único político a retomar o sentido 

romano de lei, isto é, o de relação (rapport), abstendo-se, por causa disso, de introduzir no domínio 

político um poder despótico ou absoluto” (Adverse, 2012, p. 51)17. Portanto, segundo Arendt, “para 

Montesquieu, as leis religiosas ou as leis naturais não constituem, estritamente falando, uma ‘lei 

superior’” (Arendt, 2011, p. 244), posicionando, Montesquieu, como referência para o secularismo 

moderno. É desse modo, que no livro primeiro de O Espírito das Leis, o filósofo afirma, “as leis, em 

seu sentido mais extenso, são as relações necessárias que derivam da natureza das coisas; e, nesse 

sentido, todos os seres têm suas leis” (Montesquieu, 2005, p. 11). O conceito de lei, tanto para os 

romanos como nas palavras de Montesquieu, não necessita de uma fonte absoluta de autoridade, 

sendo a lei “apenas aquilo que relaciona duas coisas” (Arendt, 2011, p. 244). 

É visível a contribuição de Montesquieu tanto para o republicanismo moderno, embora 

não seja ele propriamente um teórico do republicanismo, como para a retomada dos conceitos antigos 

que serviram de referência aos homens das Revoluções. Ademais, conforme aponta Bignotto, “ao 

estudar os regimes e suas qualidades, ele ofereceu uma definição de república que será influente ao 

longo de todo o século XVIII” (2013, p. 180); e, mais ainda, é preciso considerar que “para ele o 

regime republicano se define, em primeiro lugar, pelo fato de que nele a soberania se encontra nas 

mãos do povo” (Bignotto, 2013, p. 180), visão que influenciou não só os revolucionários americanos, 

 
17 Em Sobre a Revolução, Arendt esclarece que dentre os teóricos pré-revolucionários apenas Montesquieu 
recusou introduzir um ideal de absoluto na esfera política, isso porque optou por usar a lei num sentido romano, 
“definindo-a no primeiro capítulo de L’esprit des lois como o rapport, a relação que subsiste entre entidades 
diferentes” (SR, p. 244). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

32 

 

como também exerceu forte influência sobre os revolucionários franceses, uma vez que na definição 

francesa de democracia, “a lei só pode ter por origem na vontade popular” (Bignotto, 2013, p. 184). 

Por isso, defendemos a importante influência do pensamento de Montesquieu na leitura republicana 

de Arendt; a princípio, em sua recusa ao problema do absoluto enquanto fonte de validade das leis; 

e, depois, em sua contribuição para alterar o sentido vigente da palavra lei, que passa a adquirir um 

novo significado, agora fundada nos consentimentos e acordos mútuos e distante da sanção religiosa 

do absolutismo moderno. 

Nessa direção, Arendt aponta em Origens do Totalitarismo, que “no governo 

constitucional, as leis positivas destinam-se a erigir fronteiras e a estabelecer canais de comunicação 

entre os homens, cuja comunidade é continuamente posta em perigo pelos novos homens que nelas 

nascem” (Arendt, 1989, p. 517). As leis são a base de sustentação dos regimes republicanos e 

constitucionais, ao mesmo tempo, em que assegura a liberdade oriunda dos novos começos da política 

e do mundo comum. Aqui, encontramos em Arendt novamente uma recusa ao absolutismo de matriz 

religiosa como fonte de legitimidade das leis, mas também uma defesa dos regimes constitucionais de 

base republicana fundados nos acordos e pactos, conforme aconteceu no famoso pacto de Mayflower, 

o que nos leva a afirmar, com Arendt, que “a estabilidade das leis corresponde ao constante 

movimento de todas as coisas humanas, um movimento que jamais pode cessar enquanto os homens 

nasçam e morram” (Arendt, 1989, p. 517). Para Arendt, as leis e as constituições, os tratados e as 

alianças, representam os negócios políticos por excelência, asseguram estabilidade para com as 

gerações futuras, à medida que preservam o espaço de ação e pluralidade humana dos indivíduos 

dentro da República e, com isso, segundo Aguiar, respeitam “a diversidade e as diferenças humanas, 

a convivência entre os homens” (Aguiar, 2018, p. 26), enquanto pressupostos necessários à efetividade 

do mundo comum e partilhado. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Em linhas gerais, neste artigo, buscamos demonstrar o quanto é perceptível, nos textos 

de Arendt e, mais especificamente, em suas análises das revoluções, o legado da tradição republicana 

de Roma, assim como sua notável influência sobre os teóricos das revoluções modernas. Mais ainda, 

que Arendt pode ser lida como uma pensadora do republicanismo, dado seu diálogo constante com 

as matrizes do republicanismo clássico e moderno na defesa da liberdade e do espaço público. De 

Cícero a Montesquieu, observamos a grande influência teórica que os conceitos republicanos de 

fundação, república, liberdade, autoridade e lei exercem sobre o pensamento de Arendt, sustentando 

nossa defesa de um republicanismo arendtiano. 

 

 
REFERÊNCIAS 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

33 

 

 
ADVERSE, Helton. Uma república para os modernos. Arendt, a secularização e o republicanismo. 
Filosofia Unisinos, n. 13, p.39-56, janeiro 2012. 
 
AGUIAR, Odílio Alves. A lei e a pluralidade em Hannah Arendt. Pensando: Revista de Filosofia, v. 
09, n. 17, p. 18-35, 2018. 
 
ARENDT, Hannah. A condição humana. Trad. Roberto Rapouso; revisão técnica Adriano Correia. 
13. Ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2016. 
 
ARENDT, Hannah. A promessa da política. Trad. Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: Difel, 2008.  
 
ARENDT, Hannah. Diario Filosófico 1950-1973. Trad. Raúl Gabás. Barcelona: Herder, 2006.  
 
ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. São Paulo: Perspectiva, 
2007. 
 
ARENDT, Hannah. On Revolution. Nova York: Pinguim, 1990. 
 
ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1989. 
 
ARENDT, Hannah. Sobre Hannah Arendt. Revista Inquietude, Goiânia, v. 1, n. 2, ago/dez, p. 123-
162, 2010.  
 
ARENDT, Hannah. Sobre à Revolução. Trad. Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 
2011.  
 
AVRITZER, Leonardo. Ação, Fundação e Autoridade em Hannah Arendt. Lua Nova, São Paulo, n. 
68, p.147-167, 2007. 
 
BIGNOTTO, Newton. A matriz Francesa. In: BIGNOTTO, Newton (org). Matrizes do 
republicanismo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 
 
CANOVAN, Margareth. Hannah Arendt: a re-interpretation of  her political thought. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1992. 
 
CÍCERO, Marco Túlio. Da República. Trad. Amador Cisneiros. São Paulo: EDIPRO, 2011. 
 
FRATESCHI, Yara. Liberdade política e cultura democrática em Hannah Arendt. Cadernos de 
Filosofia Alemã, São Paulo, v. 21, n. 3, p. 29-50, 2016. 
 
FRY. Karin A. Compreender Hannah Arendt. Trad. Paulo Ferreira Valério. Petrópolis: RJ: Vozes, 2010. 
 
HAMMER, Dean. Hannah Arendt and roman political thought: the practice of  theory. Political 
Theory, v.. 30, n. 1, pp. 124-149, feb., 2002. 
 
KLUSMEYER, Douglas B.. Hannah Arendt sobre autoridade e tradição. In: HAYDEN, Patrick 
(ed). Hannah Arendt: conceito fundamentais. Tradução de José Maria Gomes de Souza Neto. 
Petrópolis: RJ: Vozes, 2020. 
 
LAFER, Celso. Hannah Arendt: pensamento, persuasão e poder. 2 Ed. São Paulo: Paz e Terra, 2003. 
 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

34 

 

LANG JR. Arendt e a questão da revolução. In: HAYDEN, Patrick (ed). Hannah Arendt: conceitos 
fundamentais. Tradução de José Maria Gomes de Souza Neto. Petrópolis: RJ: Vozes, 2020. 
 
LEFEBVE, Vincent. Politique des limites, limites de la politique: la palce du droit la pensée de Hannah 
Arendt. Bruxelles: Editions de l'ULB, 2016. 
 
MONTESQUIEU. O espírito das leis. Trad. Cristina Muracho. 3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 
 
PETTIT, Philip. Republicanismo. Una teoría sobre la libertad y el gobierno. Barcelona: Paidos, 1997. 
 
PORCEL, Beatriz. Arendt e o legado de Cícero e Maquiavel. In: BRANCO, Guilherme Castelo; 
ADVERSE, Helton (Org). Clássicos e contemporâneos da filosofia política: de Maquiavel a Antonio Negri. 
Belo Horizonte: Relicário, 2015. 
 
RUBIANO, Mariana de Matos. Revolução em Hannah Arendt: compreensão e história. 2016. 280 f. 
Tese (Programa de Pós-Graduação em Filosofia). Departamento de Filosofia, Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2016. 
 
VALLESPIN, Fernando. Hannah Arendt y el republicanismo. In: CRUZ, Manuel (comp.). El siglo de 
Hannah Arendt. Barcelona: Paidós, 2006. 
 

 
 
 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
35  

EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? 
UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA CONTRA AS ESCOLAS NO 

BRASIL1 
 

Education In Ruins? 
An Arendtian Reading Of Violence Against Schools In Brazil 

 
Izaquiel Arruda Siqueira2 

 

RESUMO: Este texto apresenta um panorama da tese de doutorado intitulada Massacres escolares no 
Brasil: a violência extrema contra as escolas em uma perspectiva arendtiana, desenvolvida no Programa de Pós-
graduação em Educação da UFPE. Como objetivo geral, a pesquisa buscou compreender a concepção 
de violência no pensamento de Hannah Arendt e sua contribuição frente à violência extrema contra 
as escolas no contexto atual brasileiro. Metodologicamente, o estudo foi de natureza bibliográfica e 
hermenêutica, articulando, ensaisticamente, conceitos arendtianos de modernidade, violência, mundo 
comum, banalidade do mal, superfluidade, perdão e promessa, dentre outros, à realidade dos 
massacres escolares ocorridos no país nas últimas duas décadas. A partir do conceito de “violência 
contra a escola”, proposto por Charlot (2008), buscou-se, desse modo, um entendimento de como 
os ataques dirigidos aos espaços educativos são fenômenos que refletem a crise da autoridade, a 
erosão do espaço público e o enfraquecimento do mundo comum. Os resultados encontrados 
indicaram que esses eventos violentos não são acontecimentos isolados, pois refletem, de alguma 
maneira, a desintegração de estruturas políticas e simbólicas que sustentam a escola enquanto uma 
instituição de formação humana. Além disso, a pesquisa indicou que o pensamento arendtiano oferece 
chaves de compreensão importantes que ajudam a analisar as raízes desse tipo de violência, bem como 
ajuda a propor caminhos ético-políticos voltados à reconstrução da escola como espaço de proteção 
aos mais novos. Diante disso, a defesa da escola só pode implicar em uma responsabilidade coletiva 
de toda uma comunidade política na qual o perdão e a promessa surgem como possíveis categorias 
para lidar com os traumas da violência e preservar um mundo comum para as novas gerações. 

Palavras-chave: Violência escolar; Hannah Arendt; Mundo comum. Banalidade do mal. 

 

ABSTRACT: This text presents an overview of the doctoral dissertation entitled School Massacres 
in Brazil: Extreme Violence Against Schools from an Arendtian Perspective, developed within the 
Graduate Program in Education at the Federal University of Pernambuco (UFPE). The general 
objective of the research was to understand the concept of violence in Hannah Arendt's thought and 
its contribution to the analysis of extreme violence against schools in the contemporary Brazilian 
context. Methodologically, the study is bibliographic and hermeneutic in nature, articulating—
through an essayistic approach—Arendtian concepts such as modernity, violence, the common 
world, the banality of evil, superfluity, forgiveness, and promise, among others, with the reality of 
school massacres that have occurred in Brazil over the past two decades. Based on the concept of 
"violence against the school," proposed by Charlot (2008), the research sought to understand how 
attacks on educational spaces reflect the crisis of authority, the erosion of the public sphere, and the 
weakening of the common world. The findings indicate that such violent events are not isolated 
incidents, but rather expressions of the disintegration of political and symbolic structures that sustain 
the school as a space for human formation. Furthermore, the study suggests that Arendt’s thought 
provides important interpretative tools for analyzing the roots of this type of violence, while also 

 
1 Uma versão preliminar deste texto foi publicada nos Cadernos FLACSO, n. 22, com o título de “A noção de 
violência no pensamento de Hannah Arendt: contribuições para se pensar a violência escolar”. Além disso, um 
resumo expandido foi publicado nos Anais XII Ciclo Hannah Arendt responsabilidade moral pelo mundo sob 
o título de “Educação em ruínas? Uma leitura arendtiana sobre a violência contra as escolas”.  Após a conclusão 
da tese e com as correções necessárias, o título precisou ser modificado e o texto reformulado, resultando em 
uma versão original e conceitualmente aprimorada do trabalho em relação às versões anteriores. 
2 Professor efetivo de Filosofia do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Pernambuco (IFPE). 
Doutor e Mestre em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal de 
Pernambuco (PPGEdu/UFPE). izarsiq@gmail.com. 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
36 
 

offering ethical-political paths for rebuilding the school as a space of protection for the younger 
generations. In this sense, defending the school implies a collective responsibility shared by the entire 
political community, in which forgiveness and promise emerge as possible categories to address the 
traumas of violence and preserve a common world for the generations to come. 

Keywords: School violence; Hannah Arendt; Common world; Banality of evil. 

 

Muito da presente glorificação da violência é causada pela severa frustração da 
faculdade de ação no mundo moderno (Arendt, 2013, p. 104). 

 

Nos últimos anos, o debate em torno do conceito de violência tem crescido no âmbito 

acadêmico. Judith Butler (2021), Slavoj Žižek (2014), Elsa Dorlin (2020), Byung-Chul Han (2017), 

dentre outros, têm oferecido uma compreensão sobre os estudos da violência a partir de seus textos. 

Como, também, estudos feitos por autores já bem conhecidos/as: Yves Michaud (1989), Maria Cecília 

Minayo (2006), Domenico Losurdo (2012), Miriam Abramovay (2002), Hannah Arendt (2013), etc. 

O crescente número de pesquisadores que vêm estudando a violência, não só enquanto 

conceito, mas igualmente, enquanto fenômeno, demonstra que tais discussões podem contribuir para 

a busca de uma maior compreensão perante o mundo e perante cada um de nós, sujeitos de uma 

condição marcada pelas experiências mundanas. Estudar o fenômeno da violência pode ser visto 

como uma tentativa de compreender melhor o lócus do qual fazemos parte, já que todo conhecimento 

é autoconhecimento (Souza Santos, 2010). 

A nosso ver, essa crescente preocupação sobre a violência evidencia que os problemas sociais, 

políticos e educacionais precisam ser observados com mais acuidade. As explicações que são 

encontradas para problemas que acercam esses âmbitos estão sendo insuficientes para compreender 

as crises aprofundadas com a modernidade. Crises que alcançaram os dias de hoje, reverberando em 

diversos dilemas – como o aumento da violência –, nas relações entre os homens e nas instituições 

que participam. 

Não é novidade que, desde sua iniciação no mundo nas sociedades antigas, os homens 

tiveram uma convivência com a violência. O que nos causa curiosidade é o fato de não sabermos se 

o homem do passado, bem como o do hoje, nasce instintivamente inclinado para um agir violento 

perante situações vivenciais, algo ordinariamente próximo ao estado de natureza de Thomas Hobbes. 

Se, em algum momento, isso for confirmado, certamente modificará a compreensão que temos sobre 

a própria condição humana. 

Em Homo Ferox: as origens da violência humana e o que fazer para derrotá-la (2021), 

Reinaldo José Lopes, apoiado em várias pesquisas acadêmicas, mostra-nos o animal da espécie sapiens 

como um ser que nasce tendo a violência como uma de suas características biologicamente inerentes. 

Além disso, afirma que os seres humanos, enquanto primatas e com os outros primatas, são seis a 

sete vezes mais violentos, letalmente falando, que a média de todos os mamíferos juntos. 

No entanto, essa compreensão, ainda que fundamentada em estudos acadêmicos, não é 

consensual. A pensadora alemã, Hannah Arendt, por exemplo, guardou algumas ressalvas em relação 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
37  

à violência enquanto uma característica inata humana. Para ela, acreditar na violência como uma força 

estimulante da vida é um argumento tão velho quanto Nietzsche (contém ironia!). A justificação 

biológica da violência, que parece nova, está fortemente ligada a elementos perigosos de nossas mais 

antigas tradições de pensamento político (Arendt, 2013). De acordo com ela, 

 

nada poderia ser teoricamente mais perigoso do que a tradição do pensamento 
organicista em assuntos políticos, por meio da qual poder e violência são 
interpretados em termos biológicos. (...) Além do mais, a partir do instante em que 
se começa a falar em termos biológicos, não políticos, os glorificadores da 
violência podem apelar ao fato inegável de que, no seio da natureza, destruição e 
criação são as duas faces do processo natural, de modo que a ação violenta 
coletiva, deixando de lado a sua atração inerente, pode parecer tão natural como 
pré-requisito para a vida coletiva da humanidade quanto a luta pela sobrevivência 
e a morte violenta em nome da continuação da vida no reino animal (Arendt, 2013, 
p. 94). 

 

A partir disso, podemos entender que o modo como o homem se relaciona e age 

violentamente está mais próximo de uma construção cultural que emerge de suas experiências no 

mundo em que habita com outros homens. É uma questão política mais que biológica, pois que, 

desde muito cedo, os indivíduos são introduzidos na esfera dos assuntos humanos na qual coexistem 

normas culturais, valores e códigos de conduta que ajudam a criar suas percepções sobre o que é 

moralmente aceitável ou não em suas relações, incluindo o modo como lidam com a violência. 

Assim, mais do que experiências por sobrevivência, as experiências políticas também 

contribuem para a forma como as pessoas se relacionam com a violência. A participação em 

movimentos sociais, revoluções, conflitos armados ou, até mesmo, a experiência em um regime 

autoritário legitima ou contesta certas formas de violência dentro dos assuntos humanos. 

Foram experiências políticas como estas que chamaram a atenção de Arendt durante o final 

da década de 1960 e que ajudaram na feitura da obra Sobre a violência (2013). Em 1968, a filósofa 

observou as rebeliões estudantis iniciadas na Universidade de Paris, na França, que se propagaram 

por vários lugares do mundo. Esse movimento ficou popularmente conhecido como Maio de 68 e 

foi formado por estudantes, trabalhadores e intelectuais, que protestavam contra o autoritarismo, 

valores tradicionalistas, liberdades individuais e melhores condições socioeconômicas. Além desse 

evento, a Guerra do Vietnã (1955-1975) e as discussões sobre os meios violentos que a chamada 

“nova esquerda” da época empregava para combater a violência estatal, buscando uma descolonização, 

também chamou a atenção da autora na obra (Lafer, 2013). 

Mesmo que o texto não seja um tratado sobre a violência, a filósofa buscou compreendê-la 

em suas dimensões conceituais a partir de um contexto sociopolítico localizado e relacionando-a à 

esfera política. Ao adentrar esse âmbito, foi imprescindível a demonstração de Arendt (2013) de que 

a violência estabelece uma relação confusa com o poder, uma relação contraditória enraizada na 

tradição da teoria política, onde ambos os fenômenos foram associados, passando a fazer parte de 

um mesmo sentido. 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
38 
 

Ao distinguir os dois fenômenos, poder e violência, Arendt os delimitou conceitualmente 

demonstrando que são opostos. Para ela, o primeiro é um elemento intrínseco à política, 

manifestando-se a partir da concessão dos cidadãos, ou seja, não existe sem consentimento, sem 

permissão, sem o princípio de representatividade e coletividade. A própria ação coletiva dos homens 

e mulheres faz surgir o poder e, de igual modo, desaparecer. Ele não pertence a ninguém, mas é uma 

outorga dos cidadãos em comum acordo (Arendt, 2013). 

A violência, por sua vez, é vista pela filósofa em termos de instrumentalidade, sendo 

manipulada para alcançar certos objetivos como, por exemplo, a instauração e manutenção de 

governos tirânicos ou totalitários. Além disso, ela pode ser usada a serviço do poder quando este se 

encontra em processo de pulverização, a fim de assegurar sua existência diante do risco de se esvair, 

enfraquecer-se e/ou insistir na possibilidade de não desaparecer. Violência e poder não são a mesma 

coisa, onde um domina absolutamente, o outro está ausente (Arendt, 2013). 

Quando se torna a opção mais viável para a dominação, a violência não fortalece o poder, 

mas escancara sua fragilidade frente ao seu desaparecimento. Ela colabora mais para sua destruição 

do que sua continuidade ao transformar um regime político representativo em um regime político 

tirânico. Em uma leitura arendtiana de Montesquieu, a tirania é “um governo paradoxalmente 

impotente e, portanto, extremamente violento” (Duarte, 2000, p. 243). Em determinadas situações, a 

violência pode transcender o mero aspecto instrumental e encontrar outros sentidos para sua 

preservação na sociedade, destruindo as bases de uma democracia representativa, como fez, por 

exemplo, no Brasil. Vejamos. 

Através de um golpe, os militares tomaram o poder político da república e instalaram uma 

ditadura que durou 21 anos (1964-1985).3 Esse regime lançou mão da violência para coibir a oposição 

política, sobretudo aquela ligada ao espectro da esquerda. Qualquer cidadão que reivindicasse 

liberdade política, questionasse o autoritarismo, demonstrando “subversão”, poderia ser perseguido, 

torturado e até morto. Segundo o relatório final da Comissão da Verdade, publicado em 2014, 191 

pessoas foram assassinadas e 243 desaparecidas. E, de acordo com a Human Rights Watch, 

aproximadamente 20 mil pessoas foram torturadas na ditadura militar brasileira (Barreiros, 2019). 

Entretanto, não foi só essa ditadura que demonstrou a envergadura da violência presente em 

nosso país. Desde os anos da invasão e colonização das terras de Pindorama, o nosso povo conviveu 

com as práticas de violência. O próprio processo colonizador contra os povos originários e, em 

seguida, a escravidão de povos africanos trazidos para essas terras, se deu através de práticas 

extremamente hostis, revelando-se em um verdadeiro genocídio. 

Ao que se percebe, o racismo e a escravidão estão na base de nossa experiência tanto 

enquanto povo como enquanto nação. Estudos sociológicos demonstram isso quando apontam que 

 
3 Uma ditadura não é o mesmo que uma tirania, embora possa guardar elementos tirânicos dependendo da 
natureza do regime e das práticas de governança. 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
39  

a ideia de uma coexistência pacífica ou uma democracia racial nunca se concretizou de verdade. Aqui 

lembramos de um Brasil marcado pelo "homem cordial", termo desenvolvido por Sérgio Buarque de 

Holanda em Raízes do Brasil (1997) ou da expressão “democracia racial”, criado pelo antropólogo e 

médico Arthur Ramos, mas popularizado pelo sociólogo Gilberto Freyre em sua obra Casa Grande e 

Senzala (2003), e que foi, posteriormente, desconstruído pelo sociólogo Florestan Fernandes. Em vez 

de uma suposta convivência harmônica entre os povos, prevaleceu uma prática de apadrinhamento, 

dominação e violência por parte de grupos historicamente privilegiados. 

Além do genocídio e escravidão indígena, assim como do racismo e escravidão africana, 

podemos identificar outros tipos diluídos de violência que foram se manifestando em nosso país ao 

longo do tempo: violência política, violência de gênero, violência estatal, violência policial, violência 

urbana e campesina, violência às escolas, etc. O Brasil convive com uma realidade difícil de ser 

superada fruto de séculos de violência. Ademais, ainda que não tenha um regime político tirano, 

elementos de violência presentes em um regime como esse, somam-se aos citados acima, formando um 

alicerce em nossa estrutura social.4 

Hannah Arendt, situada em outra realidade que não a nossa demonstrou uma preocupação 

com o seu crescimento no âmbito da política, exemplificada nos acontecimentos que citamos de Sobre 

a Violência (2013). No que escreveu, a filósofa não chegou a discutir de modo específico sobre a 

presença da violência urbana, muito menos sobre a violência em espaços escolares. O que mais se 

aproximou de uma discussão de violência às escolas é o que encontramos em suas reflexões sobre o 

caso da dessegregação racial nas escolas de Little Rock, cidade do estado de Arkansas, nos EUA. Vale 

relembrar. 

Em 1954, a Suprema Corte dos Estados Unidos declarou que a segregação racial nas escolas 

era inconstitucional, pois violava a Cláusula de Proteção Igualitária da 14ª Emenda da Constituição 

Americana. Em 1957, estudantes negros foram inseridos na Little Rock Central High School, 

efetivando o direito de estudarem em uma escola que antes era destinada apenas a estudantes brancos. 

A partir daí, os estudantes negros foram hostilizados por pais e alunos brancos, o que gerou uma 

grande discussão em torno do processo de dessegregação no país a partir das escolas.5  

A ausência de uma discussão sobre a violência às escolas no arcabouço teórico arendtiano, é 

principalmente marcada quando essa violência é caracterizada como uma ação que invade a escola. 

Olhar para o problema desse tipo de violência não somente nos questiona sobre se há uma 

contribuição da obra de Hannah Arendt frente a esse dilema, mas também nos posiciona frente à 

urgência de uma compreensão sobre as dinâmicas dessa violência crescente no Brasil. A filósofa, por 

 
4 Os dados divulgados pelo Atlas da Violência em 05 de dezembro de 2023 apontaram que a taxa geral de 
homicídios caiu 4,8% no Brasil. Porém, em relação aos grupos sociais minoritários, particularmente negros, 
mulheres, indígenas e população LGBTQIA+, o número de homicídios entre os anos de 2020 e 2021 subiu, 
demonstrando que houve uma intensificação das violências contra esses mesmos grupos. Já o Atlas da Violência 
2024, referente aos dados de mortes por homicídio no país em 2022, revelou que 76,5% das pessoas assassinadas 
naquele ano eram pretas e pardas (IPEA; FBSP, 2023; 2024). 
5 O ensaio Reflexões sobre o Little Rock pode ser encontrado na obra Responsabilidade e julgamento (2004). 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
40 
 

ter escrito sobre a violência, bem como experienciado sua manifestação em um regime totalitário, 

parece abrir uma fenda capaz de nos permitir um olhar diferenciado sobre esse fenômeno. 

Evidentemente, não podemos negar que outras pesquisas já discutiram sobre a violência 

escolar a partir de uma abordagem arendtiana. No entanto, em nosso caso, o problema de pensar a 

violência às escolas a partir de uma dada teoria envereda por uma compreensão distinta do fenômeno, 

visto que estamos em outro momento e realidade das que foram estudadas em pesquisas anteriores. 

Para nós, a teoria adotada, auxilia-nos a compreender essas atrocidades manifestas e, igualmente, a 

elaborar isso diante de uma comunidade política marcada pelo horror. 

Na compreensão do fenômeno da violência contra as escolas, um olhar unilateral não ajuda 

nessa reflexão. O pensamento arendtiano, junto a outros referenciais teóricos, pode nos ajudar a olhar 

para a realidade sob múltiplas lentes. A reflexão sobre a violência na modernidade, a violência e o 

poder, a noção de superfluidade, a banalidade do mal, além da ênfase na ação política, a crise na 

educação, o perdão e a promessa emergem como caminhos possíveis para a tentativa de refletir sobre a 

epidemia de violência contra as escolas em nosso país. 

Outrossim, sabendo que não vamos encontrar no arcabouço teórico arendtiano uma 

discussão do tema em questão, não ficamos impossibilitados de rastrear qual a contribuição que o 

pensamento da filósofa pode nos oferecer. Ao nos voltarmos para o dilema da manifestação atual da 

violência às escolas, encontramos na obra de Arendt uma lente crítica sobre o conceito de violência 

capaz de nos ajudar a tecer uma relação com o fenômeno estudado. Para isso, o primeiro passo é 

entender que violência extrema às escolas ou massacres escolares não são, estritamente falando, a 

violência que Arendt discutiu. Mas isso não nos impossibilita de encontrarmos correspondências 

entre os conceitos (e fenômenos). 

Ao falarmos de violência escolar, são gerados questionamentos em torno do que configura 

esse tipo de violência, já que podemos pensá-la no plural enquanto fenômeno diverso. Por isso, a fim 

de evitarmos generalizações, dividimo-la em três tipos: violência da escola, violência na escola e 

violência contra/à escola (Charlot, 2008). Ao delimitar, elucidamos que o fenômeno da violência nas 

instituições educativas está para além do que normalmente é associado quando falamos disso, que é 

o bullying escolar. Este é apenas uma das configurações de violência que associamos à violência na 

escola. 

Quando discutimos sobre a violência contra a escola, não significa que a enxergamos de 

modo isolado. Pelo contrário, muitas vezes, a violência que acomete a escola tem uma relação estreita 

com a violência que acontece na escola. Diversos relatos de agressores que invadiram escolas mostram 

que eles próprios foram vítimas de violência enquanto alunos naquele âmbito, escancarando uma 

relação entre a violência direcionada à escola e os fatos ocorridos dentro dela. Resta-nos, por ora, 

saber como se configura a manifestação do tipo de violência escolar que chamamos de violência 

contra/à escola. 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
41  

Em linhas gerais, compreendemo-la como uma ação violenta que tem como alvo os 

indivíduos inseridos no ambiente escolar. Em muitos casos, essa ação é decorrente de um indivíduo 

externo que se utiliza de instrumentos para ferir ou matar quem faz parte da vida escolar, sejam 

estudantes, professores, profissionais da educação, etc. Em outros casos, são indivíduos internos que 

cometem esse tipo de violência. É um ato violento que vem de fora, exógena, ainda que possa ser 

cometida por indivíduos de seu interior. 

A violência contra a escola é um tipo de violência extrema onde a vida humana, em sua 

dimensão não apenas psicológica, mas física, é posta em perigo. É uma ação danosa que categoriza 

corpos como matáveis, suscetíveis de serem mortos ao perderem a dignidade de existirem. Ela torna 

os corpos supérfluos ao desviá-los dos sentidos inerentes ao espaço de formação humana. Os corpos 

feridos pela violência são desumanizados através da letalidade. De acordo com o relatório Ataques 

de violência extrema em escolas no Brasil: causas e caminhos (2023), 

 

Os ataques de violência extrema em escolas diferem de outras formas de violência, 
tratando-se de um fenômeno com características específicas. (...) são considerados 
ataques os atos cometidos por estudantes ou ex-estudantes de forma intencional, 
ocorridos no espaço escolar e que se caracterizam como crimes de ódio e/ou 
movidos por vingança (ou atos infracionais violentos). São motivados por 
ressentimentos, preconceitos, discriminação, racismo, misoginia, intolerância à 
existência de um grupo, aversão completa a outra pessoa, sectarismo, extremismo, 
entre outros sentimentos, concepções e valores análogos. Caracterizam-se 
também pelo planejamento e o emprego de determinado(s) tipo(s) de arma(s) com 
a intenção de causar morte de uma ou mais pessoas (Vinha et al., 2023, p. 6). 

 

Essas invasões às escolas seguidas de atos de violência, representam muito mais que um 

simples desafio às instituições escolares; representam um dilema para toda uma comunidade. Viver 

em uma sociedade, minimamente comprometida com os direitos humanos, pressupõe que a tolerância 

e o respeito à vida devam ser salvaguardados em todas as circunstâncias. Às vezes, a própria escola, 

enquanto partícipe dessa sociedade, reproduz as violências e conflitos existentes nela. Em alguns 

casos, até normaliza. Cada vida afetada por ações violentas no ambiente escolar é um lembrete 

doloroso de que estamos longe de ter a escola como espaço de proteção, como pensava Hannah 

Arendt (2022). 

Lamentavelmente, esse espaço mais parece uma idealização que não está encontrando 

correspondência em nosso meio, considerando que somos um dos países com altos índices de 

violência em suas diversas formas, mesmo com uma legislação explicitamente punitiva. Todavia, 

ações meramente punitivas não bastam; é preciso pensar em formas de prevenção, generalistas ou 

artesanais, e reelaborar sentidos capazes de diluir a dor causada pela violência às vítimas, às famílias e a 

toda a comunidade escolar. 

Considerando isso, ao buscarmos tecer uma reflexão sobre a violência contra as escolas, 

não descartamos a oportunidade de observar as ações de violência em nossa realidade social. Um 

olhar mais cuidadoso para isso aponta que sua manifestação talvez esteja longe de ser superada. Longe 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
42 
 

de acusar as instituições educativas, parece que as discussões acadêmicas, os parcos programas e ações 

das redes de ensino não foram capazes de extirpar a existência desse mal. A preocupação no seio das 

escolas, dos governos, das universidades e na sociedade civil oscila entre não fazer nada ou fazer pouco. 

E os dados recentes revelam um grave aumento de ações violentas nos últimos anos (Vinha et al, 

2023). 

Ao acessarmos um site de notícias ou assistirmos a um telejornal, somos confrontados com 

notícias de violência e invasões que resultaram em tragédias. Às vezes, não é necessário ir tão longe 

para encontrar essas notícias: basta uma conversa informal com alguém para saber de relatos 

próximos de nossas casas. As manifestações de atos violentos estão tão perto, que podem ser notadas 

não só no ambiente escolar, mas em outros espaços em que as crianças deveriam também ser 

amparadas, como seus lares. Esse tipo de violência pode ser chamado de violência intrafamiliar, sendo 

mais conhecida como violência doméstica. Ela envolve aqueles que guardam uma relação sanguínea 

ou afetiva, como pais, irmãos, avós, etc. E pode- se apresentar de diversos modos, principalmente, por 

meio de agressões físicas, verbais, psicológicas e simbólicas. 

A violência física, talvez seja a mais visível, visto que deixa marcas nos corpos de quem sofre. 

Envolve atos como bater, empurrar, castigar corporalmente ou qualquer outra forma de agressão que 

cause danos físicos. Já a violência psicológica e simbólica é também danosa por ser difícil de detectar 

visualmente, pois inclui xingamentos, humilhações, manipulações emocionais, ameaças, isolamento 

social, dentre outras ações. Sua natureza “invisível” e seus efeitos mais silenciosos tornam difícil uma 

reposta adequada. 

Além dessas violências, outros tipos podem ser vistos em nosso meio: a violência de gênero, 

que se refere a atos violentos cometidos contra uma pessoa tendo como base o seu gênero; a 

LGBTfobia, um tipo de violência cometida contra uma parcela da população que difere da 

heteronormatividade em sua orientação; o racismo, preconceito ou violência cometida contra 

alguém por ser de uma etnia diferente; a violência institucional, quando forças policiais, sistemas 

de justiça, instituições de saúde, etc. violam a dignidade de um indivíduo; dentre outras. 

Voltando para a violência às escolas, no Brasil, diversos casos têm chocado a sociedade e 

se tornado famosos. Embora não representando a totalidade das ocorrências, evidenciam a 

disseminação da violência ao espaço, por excelência, de cuidado e aprendizagem. Segundo Arendt 

(2022), a escola, espaço pré-político, é um lugar de proteção às crianças frente ao mundo público. A 

ausência desse acolhimento pode causar danos para a vida escolar e social dos mais novos e dos 

jovens, além de implicações na vida pessoal. 

Conforme o relatório Ataques de violência extrema em escolas no Brasil: causas e caminhos 

(2023) e reportagens em sites de notícias, desde o ano de 2002 o país vem se defrontando com casos 

de violência às escolas que mantêm semelhanças entre si. Percebe-se que o modo como as violências 

se deram foi semelhante, assim como as armas utilizadas, o histórico de vida dos infratores, as vítimas, 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
43  

etc. Para ilustrar, relembremos os casos que ganharam mais notoriedade na mídia brasileira, seguindo 

uma ordem cronológica a partir da década de 2000. 

Em 2002, em Salvador - BA, um estudante de 17 anos pegou o revólver calibre 38 do pai, 

matou uma colega e feriu outra no Colégio Sigma, após a professora ter pedido ao estudante para que 

fizesse a atividade escolar; no ano de 2003, na cidade de Taiúva - SP, no pátio da Escola Estadual 

Coronel Benedito Ortiz, um estudante de 18 anos atirou contra 50 estudantes e cometeu suicídio em 

seguida. Não houve vítimas fatais além do atirador; em 2011, uma professora foi morta a tiros por 

um estudante de apenas 10 anos de idade em São Caetano do Sul - SP. Em seguida, cometeu suicídio. 

A instituição em que o fato ocorreu foi a Escola Municipal Alcina Dantas Feijão. 

O caso mais chocante foi o da cidade de Realengo – RJ, em 2011, onde um ex-aluno da 

Escola Municipal Tasso da Silveira disparou contra alunos, ceifando a vida de 12 deles. O atirador 

cometeu suicídio após receber um tiro na barriga disparado por policiais. Ele tinha 23 anos de idade 

e os estudantes mortos tinham entre 13 e 15; em 2012, na capital paraibana, João Pessoa, dois jovens 

invadiram o pátio da Escola Estadual Enéas Carvalho e atiraram em três adolescentes; em 2017, em 

Goiânia - GO, um estudante de 14 anos usou a arma da mãe, uma policial militar, matou a tiros dois 

colegas e feriu outros quatro no colégio particular Goyases. Investigações da Polícia Civil mostraram 

que o adolescente sofria bullying. 

Em 2018, em Medianeira - PR, no Colégio Estadual João Manoel Mondrone, um estudante 

de 15 anos que era vítima de bullying nessa escola sacou uma arma e atirou em colegas; em Suzano - 

SP, no ano de 2019, dois ex-alunos da Escola Estadual Raul Brasil atiraram contra estudantes, 

deixando 10 mortos (incluindo os atiradores) e 11 feridos. Ao final do massacre, um dos atiradores 

matou o parceiro e, em seguida, cometeu suicídio (Terra, 2021); no ano de 2021, na cidade de 

Saudades-SC, um adolescente de 18 anos vitimou fatalmente uma professora, um agente educacional 

e três crianças menores de 2 anos. Indo de bicicleta e usando um facão, o jovem cometeu o massacre 

na Escola-creche Aquarela (Almeida, 2021). 

Em 25 de novembro de 2022, um ataque a tiros em duas escolas na cidade de Aracruz - ES 

matou três professoras e uma aluna de 12 anos, além de deixar feridos. A Escola Estadual Primo Bitti 

e o Centro Educacional Praia de Coqueiral foram invadidas pelo atirador de 16 anos que usava roupas 

camufladas, capuz e indumentária nazista, filho de um policial militar e ex-aluno de uma delas 

(Okumura, 2022); em 5 de abril de 2023, a Creche Cantinho Bom Pastor, na cidade de Blumenau-SC, 

foi invadida por um homem de 25 anos que matou a golpes de machadinha 4 crianças e deixou outras 

feridas (Borges; Pacheco, 2023); a menos de 10 dias desse último caso, aconteceu outro ataque, dessa 

vez em São Paulo - SP, na Escola Estadual Thomazia Montoroque. A golpes de faca, um aluno de 13 

anos de idade matou uma professora, feriu outras três e um estudante (G1 SP; TV Globo, 2023). 

Em 19 de junho de 2023, uma aluna de 17 anos foi morta e um aluno baleado na cabeça 

dentro do Colégio Estadual Professora Helena Kolody, na cidade de Cambé - PR. Um ex-aluno, de 

21 anos de idade, foi autor da violência (Bukalowski; Tanan, 2023); em 03 de agosto de 2023, na 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
44 
 

cidade de Paudalho, Zona da Mata de Pernambuco, um aluno foi esfaqueado por um colega de classe 

na Escola de Referência em Ensino Médio Herculano Bandeira (G1 PE, 2023). 

Finalizando com casos ainda mais recentes: em 9 de abril de 2024, na Escola Estadual Júlio 

Pardo Couto, em Praia Grande – SP, o aluno Carlos Teixeira Gomes Ferreira Nazara, de 13 anos, foi 

agredido por colegas, vindo a falecer dias depois em decorrência dos ferimentos. Esta foi uma situação 

típica de bullying (G1 Santos, 2024); por fim, em 18 de outubro de 2024, um aluno de 14 anos 

matou a tiros três colegas de turma em uma escola na cidade de Heliópolis – BA. Em seguida, cometeu 

suicídio (Pitombo; Souza, 2024). 

Além de causar desconforto, essas memórias mobilizam nosso pensamento sobre como e 

por que foi possível o aumento gradativo desses episódios nos últimos anos no Brasil. É evidente 

que, antes de 2002, não havia registros desses tipos de ocorrência, o que só aconteceu recentemente. 

Segundo o relatório supracitado, entre 2002 e 2023, em nosso país, foram: 36 ataques; 58,33% dos 

ataques aconteceram entre fevereiro de 2022 e outubro de 2023; 76,92% dos autores eram menores 

de idade; 137 vítimas, sendo 35 fatais e 102 feridos, dentre outros dados.6 

É importante destacar que muitos casos de violência escolar não se tornam notícias e, 

tampouco, chegam ao conhecimento público. Às vezes, quando é uma violência cometida fora dos 

muros da escola, até mesmo a família dos estudantes ou a comunidade escolar não ficam sabendo. 

Existe uma subnotificação que torna difícil rastrearmos com precisão o número exato de casos de 

violência escolar em nosso país. 

Segundo o site Politize!, em 2022, de janeiro a agosto, o estado do Tocantins registrou mais 

de 100 boletins de ocorrência por lesões corporais e ameaças no âmbito escolar; 80% das vítimas 

registradas nesses boletins foram professores. Ainda, de acordo com a fonte, de 5.300 professores 

contatados, 80% deles foram vítimas de agressões, sobretudo, de violência verbal e psicológica; e 7%, 

foram vítimas de agressões físicas. 

Por sua vez, a Secretaria de Educação de São Paulo relatou 4.021 episódios de agressões 

físicas entre janeiro e fevereiro de 2022, demonstrando um aumento exponencial de 48,5% em relação 

a 2019, derradeiro ano antes da pandemia do coronavírus chegar ao Brasil. Já em conformidade com 

os dados da Plataforma Conviva (Placon), sistema de registro para as ocorrências escolares, são 

registradas 108 ocorrências de agressão física a cada dia letivo, em média, nas quase 5.000 escolas de 

São Paulo. Além disso, aumentaram, também, em 52% as ocorrências de ameaças e 77% os casos de 

bullying nas escolas estaduais de São Paulo em comparação a 2019. 

 

6  Um outro relatório sobre a violência extrema às escolas foi organizado em 2022 pelo professor da Faculdade de Educação da 
USP e dirigente da Campanha Nacional pelo Direito à Educação, Daniel Cara, intitulado de O extremismo de direita entre 
adolescentes e jovens no Brasil: ataques às escolas e alternativas para a ação governamental. Disponível em: 
https://observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/cedoc/detalhe/tf-relatorio-o-extremismo-de-direita-entre-
adolescentes-e-jovens-no-brasil-ataques-as-escolas-e-alternativas-para-a-acao-governamental,1bbb5cef-ae9e-4998-8ea3-
ee988b9b9cd8. 

 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
45  

Em 2019, a Organização para a Cooperação e Desenvolvimento Econômico (OCDE) 

divulgou um levantamento global que mostra que o nosso país tem um dos índices mais altos do 

mundo no ranking de agressões aos docentes. Para esse levantamento, 250 mil professores e líderes 

escolares de 48 países ou regiões foram entrevistados e os dados foram muito preocupantes: no Brasil, 

há um ambiente favorável para a prática do bullying; 28% dos gestores escolares brasileiros já 

presenciaram intimidações ou bullying entre estudantes – o que é o dobro da média da OCDE! 

Semanalmente, cerca de 10% das escolas do país registram intimidações ou abuso verbal contra 

educadores, sendo a média internacional de 3%; no ano de 2017, 12,05% dos professores relataram 

terem sido vítimas de agressão verbal ou intimidação por parte dos alunos, no mínimo, uma vez por 

semana. A média internacional é 3,4%. 

O levantamento ainda expôs os tipos de violências que são mais comuns contra os 

professores: agressão verbal, 48%; assédio moral, 20%; bullying, 16%; discriminação, 15%; 

furto/roubo, 8%; agressão física, 5%; roubo ou assalto à mão armada, 2%. E os tipos de violência 

mais comuns contra estudantes são: bullying, 22%; agressão verbal, 17%; agressão física, 7%; 

discriminação, 6%; furto/roubo, 4%; assédio moral, 4%; roubo ou assalto à mão armada, 2%. Um 

futuro levantamento mostrará dados atualizados. 

Diante da realidade, algumas perguntas ainda nos inquietam para além dessas violências 

escolares apontadas pelos dados: Existe uma raiz da violência extrema às escolas brasileiras? Quais 

elementos impulsionaram o aumento exponencial de violência extrema às escolas nos últimos anos? 

Quais estratégias são efetivas para enfrentar esse mal disseminado em nossas instituições educativas? 

É possível uma reparação para as vítimas desses atos traumáticos? Para responder as questões é 

preciso mobilizar o pensamento em busca de uma compreensão mesmo que demorada, já que a 

violência às escolas se configura como multifacetada, exigindo de nós outras respostas. 

De qualquer modo, é importante levar em consideração que a falta de educação para o 

respeito às diversidades, a exposição à violência social, a realidade sociocultural de cada indivíduo, a 

polarização política e ideológica, o acesso às armas de fogo, o bullying enraizado nas relações escolares, 

o acesso de crianças e adolescentes sem monitoramento a certos jogos digitais e a comunidades 

mórbidas, o isolamento pandêmico que dificultou as relações presenciais, a falta de políticas públicas 

para combater a violência, etc., são situações que devem ser levadas em conta quando procuramos 

compreender o porquê desse aumento da violência às escolas nos últimos anos enquanto um 

fenômeno complexo. 

Frente a todo esse crescimento da violência às escolas no Brasil, em 21 de julho de 2023, o 

então presidente do Brasil, Luiz Inácio Lula da Silva, e o ministro da Justiça e Segurança Pública à 

época, Flávio Dino, assinaram um Projeto de Lei (PL) que visa tornar a violência à escola um crime 

hediondo. Além disso, assinaram a pactuação de um repasse de 170 milhões de reais referentes ao 

Programa Nacional de Segurança nas Escolas. Foram habilitados para receber os recursos 24 estados, 

o Distrito Federal e 132 municípios, conforme o Edital nº 5/2023. O Governo de Pernambuco ficou 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
46 
 

com uma parcela de quase 3 milhões para aplicar na rede estadual de ensino, junto a oito cidades 

também contempladas. 

O presidente Lula sancionou, ainda, uma lei que cria um sistema de monitoramento da 

violência escolar junto a um disque-denúncia. Ela cria o Sistema Nacional de Acompanhamento e 

Combate à Violência nas Escolas (SNAVE), que será implementado a partir de uma articulação entre 

governo federal, estados, municípios e o Distrito Federal. O serviço de denúncia será gratuito e 

abrangerá todo o Brasil. O foco principal do SNAVE será a identificação, prevenção e 

conscientização: produção de estudos, levantamentos e mapeamentos de ocorrências de violência 

escolar; sistematização e divulgação de medidas e soluções de gestão eficazes no combate à violência 

escolar; promoção de programas educacionais e sociais direcionados à formação de uma cultura de 

paz; prestação de assessoramento às escolas consideradas violentas, nos termos de regulamento 

(UOL, 2023). 

Após o massacre na Creche Cantinho Bom Pastor, o governo federal se viu alarmado e 

rapidamente elaborou as medidas. O fato é que não sabemos se serão efetivas, pois precisamos da 

experimentação para se chegar a conclusões e melhoramentos. Pesquisas futuras nos mostrarão isso. 

Mas sabemos que não fazer nada demonstra a covardia institucional diante de um problema que tem 

tirado a vida de nossos estudantes e professores. Combater a violência às escolas em um país onde 

ela se manifesta banalmente nas relações humanas, não é só um dever do Estado, mas denota 

qual o mundo que nós, adultos, queremos entregar para os novos e os jovens (Arendt, 2022). 

Posto isso, a pesquisa de doutorado daa qual este texto trata, teve como objetivo geral: 

Compreender a concepção de violência no pensamento de Hannah Arendt e sua contribuição frente 

à violência extrema contra as escolas no contexto atual brasileiro. E como objetivos específicos: a) 

Refletir sobre a noção de violência no pensamento arendtiano; b) Discutir alguns elementos presentes 

na configuração de violência extrema contra as escolas; c) Elucidar as contribuições do pensamento 

arendtiano para uma possível reconciliação frente à violência contra as escolas. 

As inquietações que motivaram esse trabalho derivaram, primeiramente, da minha 

experiência profissional enquanto professor no ensino fundamental e médio.7 Durante essa jornada, 

testemunhei – e ainda testemunho! – vários episódios de tipos diversos de violências entre alunos, 

professores e gestão, tanto na rede privada como na rede pública de ensino. Contudo, o encontro 

com a violência nos espaços escolares não veio apenas com a docência. 

Minha experiência primeira com a violência escolar se deu enquanto aluno da educação 

básica. Durante os 15 anos como discente, transitei por vários papéis frente ao fenômeno: ora fui 

vítima, ora fui agressor, ora fui espectador, ora fui defensor de quem sofria violência, ora vivi a 

estranha condição de ser simultaneamente agressor e vítima, conhecida como bully-victim (Salmivalli et 

 
7 Aqui, peço licença ao leitor para usar o pronome na primeira pessoa do singular. 
 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
47  

al.,1998). A vivência desses papéis, ajudou na organização de memórias e na busca por uma 

compreensão não apenas teórica, mas existencial. 

Emerich Coreth (1973) diz que o encontro com o sentido de algo não se dá apenas por 

uma compreensão teórica, mas, também, por uma compreensão prática. Para ele, não se diz apenas 

que “compreendo alguma coisa”, mas vai-se além, quando se afirma que “entendo de alguma coisa”. 

Desse modo, essa coisa é familiar e, no trato com ela, abrem-se janelas de sentidos. Revisitar minhas 

memórias de violência dentro dos espaços escolares e organizá-las internamente auxilia no trato com 

o tema. 

Outra inquietação que justifica essa pesquisa, parte da curiosidade epistêmica sobre a 

possível contribuição da teoria arendtiana para a compreensão do conceito de violência e do próprio 

fenômeno da violência contra as escolas no contexto atual de nosso país. Como ressaltamos, é possível 

encontrar alguns trabalhos acadêmicos sobre o tema a partir de nossa abordagem teórica escolhida. 

Todavia, a inquietação surge por estarmos em outro momento histórico, onde a violência contra as 

escolas tem crescido abruptamente, o que denota outra realidade. Por Arendt ter vivido e escrito 

sobre a experiência totalitária da violência, a inquietação se potencializa, visto que é possível encontrar 

elementos totalitários ainda subsistentes em nossa sociedade. 

Para além dessas inquietações, o desejo de continuar os estudos em torno do pensamento 

de Hannah Arendt, emerge como um diálogo iniciado desde a pesquisa de Mestrado em Educação, 

intitulada: Educação, pensamento e neoliberalismo: reflexões arendtianas sobre a(s) crise(s) na 

educação escolar, defendida em julho de 2019 no Programa de Pós-graduação em Educação, do Centro 

de Educação da UFPE (PPGEdu/UFPE/CE), sob a orientação do Prof. Dr. Flávio Henrique Albert 

Brayner. O propósito da pesquisa de mestrado foi entender qual o lugar do pensamento na educação 

escolar contemporânea. 

Sabemos que a educação escolar vem sofrendo diversas investidas de grupos econômicos e 

do próprio agir instrumental da política e dos governos. Um cenário que é, em grande parte, resultado 

do crescimento neoliberal configurado enquanto uma ideologia econômica que incentiva o livre 

mercado, a diminuição do papel do Estado e a massiva privatização das instituições e serviços 

públicos, inclusive a educação. Assim, tornou-se necessário refletir sobre esses dilemas a fim de 

compreender como essa mesma educação tem sentido o impacto do neoliberalismo e como isso 

reverbera na possibilidade da prática do pensamento no contexto escolar. 

Para caminhar junto à pesquisa de mestrado, refletimos outro tema com o auxílio do 

pensamento arendtiano, fazendo um esforço em compreender questões mais específicas e que não 

confinem o pensamento apenas naquilo que já foi dito. Antes, foi uma mirada para uma realidade 

complexa, a fim de possibilitar ao pensamento um sentido (Arendt, 2014b). Mediante isso, ensaiamos 

possíveis reflexões para o questionamento que move esta pesquisa: Como a perspectiva arendtiana 

pode contribuir para a compreensão das manifestações da violência extrema contra as escolas no atual 

contexto brasileiro? 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
48 
 

A metodologia que orientou essa pesquisa foi inteiramente bibliográfica, uma vez que todo 

material utilizado foi composto por textos. O uso da técnica da hermenêutica assegurou fidedignidade 

à interpretação desses materiais. A busca por uma compreensão fundamentada hermenêuticamente 

procura trazer às claras o genuíno sentido do que se é estudado. Para Coreth (1973), compreender é, 

antes de tudo, apreender o sentido a partir de uma compreensão humana, objetiva, prática, histórica e 

da natureza. 

O ato de compreender é humano porque se dá no diálogo (διάλογος) estabelecido entre 

pessoas, onde se sobressai um intercâmbio de sentidos através da linguagem. A compreensão 

linguística necessita de uma estrutura inteiramente dialogal para que haja a travessia, a ligação, o 

encontro, a busca. Para os gregos antigos até Aristóteles, o diálogo se tratava de uma conversa, uma 

discussão, um ato de perguntas e respostas entre pessoas que têm um interesse em comum: a busca 

por sentidos (Abbagnano, 2007). Todavia, inerente à compreensão humana, há uma compreensão 

objetiva, que é manifestada com o tempo. De acordo com Coreth (1973, p. 56), 

 

Essa objetivação tem, pois a função de mediar a compreensão humana. Por outro 
lado, porém, a formação de sentido tem em “si mesma” um sentido, que adquire 
certa autonomia e independência daquele que cria o sentido. Na compreensão não 
se trata apenas de reproduzir o que foi pensado ou querido na ação significadora, 
mas também de compreender a coisa em si mesma. 

 

Ao compreender a coisa em sua própria “essência”, a compreensão não se fecha em uma 

atividade puramente teórica, como ressaltamos ao tratar das justificativas desse trabalho. Ela tem seu 

aspecto prático, que é onde se abre toda uma relação/estrutura de sentido com aquilo que se busca 

conhecer; é um conhecimento da coisa em si, do seu funcionamento, sua peculiaridade, 

funcionalidade, finalidade. É derivativa da compreensão humana. 

Compreender como as coisas funcionam é fundamental para o encontro com o sentido. 

Compreender uma máquina, um objeto, um instrumento técnico, possibilita a capacidade de domínio 

(uma palavra infeliz!) dessa própria coisa. Essa compreensão prática auxilia, também, para o 

entendimento da conduta ética na comunidade em que se vive, ajuda a entender o porquê se deve 

comportar de tal maneira e não de outra, o que é aceitável em tal contexto de tradições comunitárias, 

abrindo uma estrutura significativa para a vida cotidiana. 

Coreth (1973) ratifica que todas essas formas de compreensão humana (objetiva e prática) 

são sempre mediatas e vão se encontrar com um domínio da compreensão que é hermenêuticamente 

primordial. Esse domínio é a compreensão histórica, da qual busca compreender os homens do 

passado, suas histórias, seus feitos e os fatos que fizeram parte de suas vidas, modulando suas 

experiências dentro de um determinado contexto histórico. 

Para isso, é necessário estabelecer uma relação mediada objetivamente pelas coisas criadas 

pelo próprio homem. Pode-se dizer que um edifício do século XIX diz muita coisa de quem o 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
49  

construiu; as fotografias antigas ajudam a entender formas de se vestir e se comportar em dada época; 

uma obra de arte medieval conduz à construção da compreensão de uma mentalidade estética 

produzida durante o período de maior poderio da Igreja Católica; uma ferramenta encontrada por 

paleontólogos ou arqueólogos pode trazer luz ao entendimento de quando o Homo sapiens começou 

a produzir coisas que o ajudassem a sobreviver. 

Vemos, então, que a compreensão está para além do texto. Ela busca o contexto. Não há 

possibilidade de entender um homem ou acontecimento do passado sem buscar os detalhes que 

parecem, apenas, ancilares, mas que são fundamentais. Ao buscar uma compreensão histórica, faz-se 

um mergulho no passado, procurando se afastar de uma interpretação superficial, que não pode ser 

fixa, fechada e estática. Para Coreth: 

 

De importância fundamental, contudo, é que no conhecimento da história, se trata 
de uma “compreensão”, superior a uma simples “explicação” causal. Uma obra 
ou um evento histórico nunca podem ter uma explicação causal adequada; devem, 
antes, ser compreendidos em seu sentido e por seus contextos de sentidos 
(Coreth, 1973, p. 59). 

 

Consequentemente, é válido o questionamento se na hermenêutica também não existe uma 

compreensão da natureza que esteja para além de uma explicação, sabendo da dualidade entre 

explicar e compreender e da resistência em aceitar que a natureza possa ser compreendida. Mesmo a 

pesquisa científica da natureza anseia por uma compreensão do significado da própria natureza. E 

essa compreensão não precisa necessariamente estar em desacordo com a explicação. “Não há 

explicação sem compreensão, como igualmente não há compreensão sem explicação” (Coreth, 1973, 

p. 60). Frente a isso, a maior característica da compreensão é seu aspecto universal perante um mundo 

de sentidos. 

A própria Hannah Arendt recorreu a uma abordagem hermenêutica/interpretativa quando 

buscou compreender os acontecimentos políticos do século XX. No prefácio de A condição humana 

(2014a), ressaltou que queria “pensar sobre o que estamos fazendo”, ou seja, pretendia refletir, 

interpretar, compreender as ações humanas e o mundo em que estavam contidas. De acordo com ela, 

 

a ausência de pensamento [thoughtlessness] – a despreocupação negligente, a 
confusão desesperada ou a repetição complacente de “verdades” que se tornaram 
triviais e vazias – parece-me ser uma das mais notáveis características do nosso 
tempo. O que proponho, portanto, é muito simples: trata-se apenas de pensar o 
que estamos fazendo (Arendt, 2014a, p. 6). 

 

Seguindo esse caminho, a pesquisa não teve a intenção de fornecer respostas definitivas às 

preocupações em torno da violência contra as escolas. Pretendeu-se, antes, compreendê-la a partir de 

uma prática dialógica onde o pensamento caminhou sem amarras, como atesta nossa escrita. A 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
50 
 

ausência dele seria o mais alto grau de inadequação de uma reflexão superficial, que não leva em conta 

o que acontece ou se baseia apenas na discussão de uma só narrativa. O amparo teórico, o contexto 

e os diversos pontos de vista são importantes quando se busca compreender um fenômeno a partir 

de um olhar para a realidade atual. 

Assim sendo, a hermenêutica se apresenta como uma técnica holística, que leva em 

consideração o todo e as partes. Edgar Morin (2000), refletindo em torno dos princípios que devem 

estar presentes no conhecimento pertinente para a busca por compreensões do mundo, assegura que 

é preciso ter uma noção de conhecimento que seja contextual, global, multidimensional e complexa. 

A dimensão do contexto é essencial, pois o conhecimento das informações ou dos dados sem 

uma contextualização são insuficientes. É necessária a contextualização para que as informações 

encontrem o autêntico sentido. “Para ter sentido, a palavra necessita do texto, que é o próprio 

contexto, e o texto necessita do contexto no qual se enuncia” (Morin, 2000, p. 36). 

O global vai além do contexto, sendo o conjunto das várias partes ligadas a este de um modo 

inter-retroativo ou organizacional. Para Morin (2000), o todo tem qualidades/propriedades que não 

podem ser encontradas nas partes, caso estejam isoladas umas das outras. Como também, diversas 

qualidades/propriedades podem ser inibidas por restrições derivadas do todo. É do aspecto holístico 

da compreensão e do conhecimento que o pensador francês quer tratar. 

Já a multidimensionalidade aponta para as diversas faces não só do conhecimento em si, 

mas do conhecimento de algo, da sociedade, do sujeito, da formação do educador8, etc. “O 

conhecimento pertinente deve reconhecer esse caráter multidimensional e nele inserir estes dados: 

não apenas não se poderia isolar uma parte do todo, mas as partes umas das outras” (Morin, 2000, p. 

38). 

Por fim, o aspecto da complexidade deve estar contido no conhecimento pertinente que é 

formulado pela compreensão. A complexidade é um elo entre a unidade e a multiplicidade, como 

também é pensar o certo e o incerto, o lógico e o contraditório. É a própria imersão do observador 

na observação. 

Emerich Coreth (1973), de forma semelhante, ao pensar a hermenêutica enquanto um 

problema filosófico, reflete sobre seu caráter holístico ao apontar que compreender corresponde a 

apreender o individual em sua peculiaridade e significância, mas que essa compreensão se dá pelo 

todo. Ressurge aí o aspecto circular da compreensão a que Martin Heidegger exprime a partir de uma 

noção de “horizonte”, ao pensar nossa compreensão do mundo e do nosso lugar nele enquanto seres 

 

8 O Prof. Emérito Ferdinand Röhr, do Centro de Educação da Universidade Federal de Pernambuco, 
publicou um texto intitulado A multidimensionalidade na formação do educador (1999). Nele, o tema é 
abordado em suas raízes teóricas, apontando para a multidimensionalidade na formação do educador 
enquanto multidimensionalidade do pedagógico e suas reverberações na formação da educação no curso de 
Pedagogia. 

 



IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
51  

situados em um contexto histórico e cultural específico. 

O aspecto circular do texto abriu espaço para um modo de escrita um tanto ensaístico, aquela 

abordagem mais experimental onde o pensamento discorre sem fronteiras, sem conclusões rígidas, 

sem uma hierarquia dogmática. Para Adorno (2003, p. 44), o ensaio procura desencavar, com os 

conceitos, aquilo que não cabe dentro dos próprios conceitos, ou aquilo que, “através das 

contradições em que os conceitos se enredam, acabam revelando que a rede de objetividade desses 

conceitos é meramente um arranjo subjetivo”. Desse modo, nossa escrita, ao “flertar” com o gênero 

ensaio, atua como uma resistência epistemológica: abraça as contradições do objeto estudado, 

rejeitando uma síntese totalizadora ao deixar o pensamento desapegado de fórmulas escriturais. 

Esse percurso metodológico deu condições de pensar os momentos da pesquisa como 

diálogos que possibilitam a travessia perante toda a tessitura da tese. Esses momentos, que não são 

partes estanques, mas decorrentes e interconexos uns dos outros a partir de um movimento 

comunicativo. A própria atividade do pensamento que possibilita a interpretação dos textos é dialógica. 

De idas e vindas, o pensamento vai se dando como a atividade mais ativa que podemos realizar 

enquanto sujeitos que guardam uma dimensão racional. 

Para mais, a pesquisa pode ser vista a partir de quatro momentos. Para que pudesse manter 

suas peculiaridades e, ao mesmo tempo, ser compreendida em sua totalidade, cada momento caminha 

por uma reflexão diferente, mas complementar. Percebe-se, desse modo, a holisticidade não só do 

conteúdo exposto e sua interpretação, mas também da própria forma do trabalho escritural. 

O primeiro momento é este mesmo em que estamos. Aqui, o que mais tem nos importado é 

situar o leitor diante do problema que nos preocupa a apresentar o panorama da pesquisa; o segundo 

momento foi aquele em que refletimos sobre a noção de violência no pensamento de Hannah Arendt. 

Para isso, abordamos o contexto em que a filósofa discutiu a violência em sua obra Sobre a violência 

(2013). Além disso, tratamos de como a modernidade foi um período de desintegração dos espaços 

dos quais os homens fazem parte, gerando várias consequências para o mundo comum. Uma delas 

é o aumento da violência. Ainda, refletimos sobre algumas das características da violência, da ação e as 

relações que ambas estabelecem dentro do âmbito da política. 

No terceiro momento, discutimos sobre as fronteiras entre o poder e a violência, sobre 

a violência nazista capaz de gerar humanos supérfluos e a noção de banalidade do mal no pensamento 

arendtiano, tecendo um diálogo com as motivações das ações de violência extrema às escolas. Assim, 

observamos como elementos totalitários que se cristalizaram aproximam-se das escolas através de 

massacres, um tipo de ação violenta que se dá contra estudantes, professores e funcionários das 

instituições educacionais e é executada por indivíduos externos ou alunos/ex-alunos. Nesse 

momento, lançamos mão do relatório Ataques de violência extrema em escolas no Brasil: causas 

e caminhos (2023), para que pudesse nos ajudar na discussão. 

No último momento, arriscamos oferecer algumas contribuições para o debate entre 

violência e educação. Para isso, discutimos alguns dilemas da crise política que atingiu a educação 



EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
52 
 

através da tradição e da autoridade, levando a uma perda significativa do mundo comum. Por 

conseguinte, o caminho que o pensamento arendtiano ofereceu foi trazer para o debate as categorias 

políticas do perdão, capaz de frear a irreversibilidade da ação, e da promessa, capaz de oferecer ilhas 

de segurança frente à imprevisibilidade da ação. Nesse momento, longe de oferecermos um remédio 

preciso para o mal da violência extrema contras as escolas, provocamos o pensamento sobre possíveis 

caminhos que podem ser trilhados a partir do horror. 

É sabido que o amparo em teóricos que discutiram a questão da violência foi necessário para 

a realização dessa tarefa acadêmica. Buscamos no arcabouço teórico de Hannah Arendt os 

fundamentos primeiros de nossa escrita, a partir das obras: Sobre a violência (2013), A condição 

humana (2014a), Entre o passado e o futuro (2022), Origens do totalitarismo (2012), etc. De modo 

ancilar, lançamos mãos de comentadores da obra arendtiana e outros teóricos que oferecem 

contribuições para o desenvolvimento da pesquisa. 

Finalmente, a resposta à questão de como a perspectiva arendtiana pode contribuir para a 

compreensão das manifestações da violência extrema dirigida às escolas no atual contexto 

brasileiro foi buscada, mas não encerrada. A provisoriedade do conhecimento, a dialogicidade 

do pensamento aliadas à possibilidade do novo, não permitiram a essa pesquisa oferecer respostas 

definitivas. Na busca por responder à questão-problema, abriram-se mais caminhos e ensaiaram-se 

novas indagações perante o “espanto” do fenômeno em discussão. Aqui, foi onde o thaumatzein 

apareceu como o motor primeiro no ato de filosofar em torno de um problema assombroso. 

 

Referências 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Trad. de Alfredo Bossi. 5ª ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2007. 

ABRAMOVAY, Miriam. Violência nas escolas. Brasília: Unesco, 2002. 

ALMEIDA, Pedro. Em 2021, outra creche em município de SC foi alvo de ataque; relembre. 
Metrópoles, Brasília, 4 maio 2021. Disponível em: https://www.metropoles.com/brasil/em-2021-
outra-creche-em-municipio-de-sc-foi-alvo-de-ataque-relembre. Acesso em: 5 abr. 2023. 

ARENDT, Hannah. A condição humana. Trad. Roberto Raposo. 11ª ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2014a. 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. 9ª ed. São Paulo: Perspectiva, 
2022. 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2012. 

ARENDT, Hannah. Reflexões sobre Little Rock. In: ______. Responsabilidade e julgamento. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2004. p. 261-281. 

https://www.metropoles.com/brasil/em-2021-outra-creche-em-municipio-de-sc-foi-alvo-de-ataque-relembre
https://www.metropoles.com/brasil/em-2021-outra-creche-em-municipio-de-sc-foi-alvo-de-ataque-relembre


IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
53  

ARENDT, Hannah. Sobre a violência. Trad. André de Macedo Duarte. 4ª ed. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2013. 

BARREIROS, Isabela. Quantas pessoas foram mortas e desapareceram durante a ditadura militar 
brasileira? Aventuras na História, 10 nov. 2019. Disponível em: 
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/quantas-pessoas-foram-mortas-e-
desapareceram-durante-ditadura-militar-brasileira.phtml. Acesso em: 23 out. 2023. 

BORGES, Caroline; PACHECO, John. Ataque a creche em Blumenau: o que se sabe e o que falta 
esclarecer. G1, 5 abr. 2023. Disponível em: https://g1.globo.com/sc/santa-
catarina/noticia/2023/04/05/ataque-creche-blumenau.ghtml. Acesso em: 17 abr. 2023. 

BUKALOWSKI, Gabriel; TANAN, Kathulin. Ex-aluno invade colégio e mata estudante a tiros em 
Cambé, no norte do Paraná. G1, 19 jun. 2023. Disponível em: https://g1.globo.com/pr/norte-
noroeste/noticia/2023/06/19/tiroteio-em-escola-em-cambe-pr.ghtml. Acesso em: 18 jul. 2023. 

BUTLER, Judith. A força da não violência: um vínculo ético político. Trad. Heci Regina Candiani. 1ª ed. 
São Paulo: Boitempo, 2021. 

CARAS, Daniel. O extremismo de direita entre adolescentes e jovens no Brasil: ataques às escolas e 
alternativas para a ação governamental (Relatório). São Paulo: 2022. Disponível em: 
https://media.campanha.org.br/acervo/documentos/Relatorio_ExtremismoDeDireitaAtaquesEsc
olasAlternativasParaAcaoGovernamental_RelatorioTransicao_2022_12_11.pdf. Acesso em: 10 abr. 
2023. 

CHARLOT, Bernard. A violência na escola: como os sociólogos franceses abordam essa questão. 
Sociologias, Porto Alegre, v. 4, n. 8, p. 432-442, 2008. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/sociologias/article/view/5864. Acesso em: 28 out. 2024. 

CORETH, Emerich. Questões fundamentais de hermenêutica. Trad. Carlos Lopes de Matos. São Paulo: 
EPU, Editora da Universidade de São Paulo, 1973. 

Decreto prevê monitoramento de violência nas escolas. UOL, 3 ago. 2023. Disponível em: 
https://educacao.uol.com.br/noticias/2023/08/03/decreto-monitoramento-violencia-escolas.htm. 
Acesso em: 07 ago. 2023. 

DORLIN, Elsa. Autodefesa: uma filosofia da violência. Trad. Jamille Pinheiro Dias e Raquel Camargo. 
São Paulo: Crocodilo/Ubu Editora, 2020. 

DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São Paulo: Paz 
e Terra, 2000. 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala: formação da família brasileira sob regime da economia patriarcal. 
48. ed. São Paulo: Global, 2003. 

G1 PE. Adolescente esfaqueia colega em sala de aula de escola estadual; vídeo mostra briga. G1, 4 
ago. 2023. Disponível em: 
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2023/08/04/adolescente-esfaqueia-colega-em-sala-
de-aula-de-escola-estadual-video-mostra-briga.ghtml. Acesso em: 05 ago. 2023. 

G1 SANTOS. Entenda o que se sabe sobre o caso do adolescente de 13 anos que morreu após ser 
agredido em escola. G1, 19 abr. 2024. Disponível em: https://g1.globo.com/sp/santos-
regiao/noticia/2024/04/19/entenda-o-que-se-sabe-sobre-o-caso-do-adolescente-de-13-anos-que-
morreu-apos-ser-agredido-em-escola.ghtml. Acesso em: 14 maio 2024. 

https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/quantas-pessoas-foram-mortas-e-desapareceram-durante-ditadura-militar-brasileira.phtml
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/quantas-pessoas-foram-mortas-e-desapareceram-durante-ditadura-militar-brasileira.phtml
https://g1.globo.com/sc/santa-catarina/noticia/2023/04/05/ataque-creche-blumenau.ghtml
https://g1.globo.com/sc/santa-catarina/noticia/2023/04/05/ataque-creche-blumenau.ghtml
https://g1.globo.com/pr/norte-noroeste/noticia/2023/06/19/tiroteio-em-escola-em-cambe-pr.ghtml
https://g1.globo.com/pr/norte-noroeste/noticia/2023/06/19/tiroteio-em-escola-em-cambe-pr.ghtml
https://media.campanha.org.br/acervo/documentos/Relatorio_ExtremismoDeDireitaAtaquesEscolasAlternativasParaAcaoGovernamental_RelatorioTransicao_2022_12_11.pdf
https://media.campanha.org.br/acervo/documentos/Relatorio_ExtremismoDeDireitaAtaquesEscolasAlternativasParaAcaoGovernamental_RelatorioTransicao_2022_12_11.pdf
https://seer.ufrgs.br/index.php/sociologias/article/view/5864
https://educacao.uol.com.br/noticias/2023/08/03/decreto-monitoramento-violencia-escolas.htm
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2023/08/04/adolescente-esfaqueia-colega-em-sala-de-aula-de-escola-estadual-video-mostra-briga.ghtml
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2023/08/04/adolescente-esfaqueia-colega-em-sala-de-aula-de-escola-estadual-video-mostra-briga.ghtml
https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2024/04/19/entenda-o-que-se-sabe-sobre-o-caso-do-adolescente-de-13-anos-que-morreu-apos-ser-agredido-em-escola.ghtml
https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2024/04/19/entenda-o-que-se-sabe-sobre-o-caso-do-adolescente-de-13-anos-que-morreu-apos-ser-agredido-em-escola.ghtml
https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2024/04/19/entenda-o-que-se-sabe-sobre-o-caso-do-adolescente-de-13-anos-que-morreu-apos-ser-agredido-em-escola.ghtml


EDUCAÇÃO EM RUÍNAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLÊNCIA 
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
54 
 

G1 SP; TV GLOBO. Uma professora morre e três ficam feridas em ataque a escola estadual na 
Zona Sul de SP, diz PM. G1, 27 mar. 2023. Disponível em: https://g1.globo.com/sp/sao-
paulo/noticia/2023/03/27/professores-e-alunos-sao-esfaqueados-dentro-de-escola-estadual-na-
zona-sul-de-sp-diz-pm.ghtml. Acesso em: 19 abr. 2023. 

HAN, Byung-Chul. Topologia da violência. Trad. Enio Paulo Giachini. Petrópolis: Vozes, 2017. 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1997. 

IPEA; FBSP. Atlas da violência 2023. Brasília: Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada; Fórum 
Brasileiro de Segurança Pública, 2023. 

IPEA; FBSP. Atlas da violência 2024. Brasília: Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada; Fórum 
Brasileiro de Segurança Pública, 2024. 

LAFER, Celso. Prefácio. In: ARENDT, Hannah. Sobre a violência. Trad. André de Macedo Duarte. 
4ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2013. p. 9-13. 

LOPES, José Reinaldo. Homo ferox: as origens da violência humana e o que fazer para derrotá-la. Rio de 
Janeiro: Harper Collins, 2021. 

LOSURDO, Domenico. A não violência: uma história fora do mito. Trad. Carlo Alberto Dastoli. Rio de 
Janeiro: Revan, 2012. 

MATOS, Olgária. Os arcanos do inteiramente outro: a Escola de Frankfurt, a melancolia e a revolução. São 
Paulo: Brasiliense, 1989. 

MICHAUD, Yves. A violência. Trad. L. Garcia. São Paulo: Ed. Ática, 1989. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. Violência e saúde. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2006. 

MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. Trad. Catarina Eleonora F. da Silva e 
Jeanne Sawaya. 2ª ed. São Paulo: Cortez; Brasília: UNESCO, 2000. 

OKUMURA, Renata; BRUM, Matheus. O que se sabe sobre ataques em escolas de Aracruz, no ES, 
que deixaram 4 mortos. Estadão, 25 nov. 2022. Disponível em: 
https://www.estadao.com.br/brasil/ataques-tiros-escolas-aracruz-mortes-nprm/. Acesso em: 18 
dez. 2022. 

PITOMBO, João Pedro; SOUZA, Aléxia. Estudante de 14 anos mata três colegas em escola no 
interior da Bahia. Folha de S. Paulo, 18 out. 2024. Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2024/10/estudante-de-14-anos-mata-tres-colegas-em-
escola-no-interior-da-bahia.shtml. Acesso em: 20 out. 2024. 

Relembre outros ataques a escolas do Brasil. Terra, 4 mai. 2021. Disponível em: 
https://www.terra.com.br/noticias/brasil/cidades/relembre-outros-ataques-a-escolas-do-
brasil,9c3a995577a3ede4bca1087f17efe26d4ijk2h6t.html. Acesso em: 18 ago. 2022. 

RÖHR, Ferdinand. A multidimensionalidade na formação do educador. Revista de Educação AEC, n. 
110, 1999. 

SALMIVALLI, Christina et al. Bullying as group process: Participant roles and their relations to 
social status within the group. Aggressive Behaviour, v. 22, 1996. Disponível em: 
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/(sici)1098-2337(1996)22:1<1::aid-ab1>3.0.co;2-t. 
Acesso em: 6 mar. 2023. 

https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2023/03/27/professores-e-alunos-sao-esfaqueados-dentro-de-escola-estadual-na-zona-sul-de-sp-diz-pm.ghtml
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2023/03/27/professores-e-alunos-sao-esfaqueados-dentro-de-escola-estadual-na-zona-sul-de-sp-diz-pm.ghtml
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2023/03/27/professores-e-alunos-sao-esfaqueados-dentro-de-escola-estadual-na-zona-sul-de-sp-diz-pm.ghtml
https://www.estadao.com.br/brasil/ataques-tiros-escolas-aracruz-mortes-nprm/
https://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2024/10/estudante-de-14-anos-mata-tres-colegas-em-escola-no-interior-da-bahia.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2024/10/estudante-de-14-anos-mata-tres-colegas-em-escola-no-interior-da-bahia.shtml
https://www.terra.com.br/noticias/brasil/cidades/relembre-outros-ataques-a-escolas-do-brasil,9c3a995577a3ede4bca1087f17efe26d4ijk2h6t.html
https://www.terra.com.br/noticias/brasil/cidades/relembre-outros-ataques-a-escolas-do-brasil,9c3a995577a3ede4bca1087f17efe26d4ijk2h6t.html
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/(sici)1098-2337(1996)22:1


IZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
55  

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. 16ª ed. Porto: B. Sousa Santos; Edições 
Afrontamento, 2010. 

SIQUEIRA, Izaquiel Arruda. Educação, pensamento e neoliberalismo: reflexões arendtianas sobre a(s) crise(s) 
na educação escola. 2019. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife. Disponível em: https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/35737. 
Acesso em: 20 fev. 2023. 

VINHA, Telma et al. Ataques de violência extrema em escolas no Brasil: causas e caminhos. 1. ed. São Paulo: 
D3e, 2023. 

ŽIŽEK, Slavoj. Violência: seis reflexões laterais. Trad. Miguel Serras Pereira. 1. ed. São Paulo: 
Boitempo, 2014. 

https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/35737


ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
56 
 

ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 
Islands Of Freedom: Politics In The Practices Of Restorative Justice 

 
Aline Soares Lopes1 

João Salm2 

 
RESUMO: O espaço das práticas restaurativas vistos como ilhas de liberdade fundamenta-se 
primeiramente na teoria política de Hannah Arendt, bem como na construção teórica em torno da 
Justiça Restaurativa. Como objeto de estudo os processos circulares e suas características 
correspondem a uma forma de organização política emancipatória a ser analisada. O objetivo geral 
desta pesquisa encontra-se na aproximação da filosofia da teórica política Hannah Arendt e dos 
estudos desenvolvidos recentemente em torno dos processos circulares utilizados na Justiça 
Restaurativa. Como objetivos específicos pretende-se apontar as conceituações pertinentes presentes 
na teoria de Arendt, e nos teóricos de Justiça Restaurativa, como Elizabeth Elliot e Howard Zehr. 
Os principais resultados desta pesquisa foram a problematização dos espaços de liberdade na 
atualidade e a potencialidade dos processos circulares na contemporaneidade. 
Palavras-chave: Ilhas de Liberdade; Práticas Restaurativas; Políticas emancipatórias; Processos 
circulares. 
 
ABSTRACT: The space of restorative practices seen as islands of freedom is based primarily on 
Hannah Arendt's political theory, as well as on the theoretical construct surrounding Restorative 
Justice. As an object of study, circular processes and their characteristics correspond to a form of 
emancipatory political organization to be analyzed. The general objective of this research is to bring 
together the philosophy of political theorist Hannah Arendt and recent studies on circular processes 
used in Restorative Justice. The specific objectives are to highlight the relevant concepts present in 
Arendt's theory and in the work of Restorative Justice theorists such as Elizabeth Elliot and Howard 
Zehr. The main results of this research were the problematization of spaces of freedom today and 
the potential of circular processes in contemporary times. 
Keywords: Islands of Freedom; Restorative Practices; Emancipatory Policies; Circular Processes. 

 

 
INTRODUÇÃO 

Este artigo é parte essencial de minha tese de doutoramento, onde problematizo alguns 

aspectos da Justiça Restaurativa, como se ela está sendo articulada como uma política pública ou não? 

Se ela está consciente das diferentes violências existentes em nossa sociedade? E, se ela é capaz de 

 
1 Doutora em Ciências Sociais Aplicadas pela Universidade Estadual de Ponta Grossa. Mestre em Direitos 
Humanos e Políticas Públicas pela Pontifícia Universidade Católica do Paraná. Bacharela em Direito pela 
Universidade Estadual de Ponta Grossa. Aprofundamento em Direitos Humanos pela Universidad Pontifícia 
de Comillas Madrid-Espanha. Pesquisadora na área de Filosofia do Direito. Atualmente é Professora de Direito 
Constitucional e Advogada. Contato: alinesoareslopes89@gmail.com; 
2 Doutor pela Escola de Justiça e Investigação Social da Arizona State University. Professor assistente no 
Departamento de Justiça Criminal da Governos State University, em Chicago. Instrutor de Justiça Restaurativa 
para Simon Fraser University (SFU), em Vancouver , British Columbia, Canadá onde também é Membro do 
Comitê de Direção do Centro de Justiça Restaurativa. Consultor do Ministério das Relações Exteriores do 
Canada para cooperação internacional entre o Canadá e Brasil na área da Justiça Restaurativa. Consultor para 
o Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento - PNUD, na área da Justiça Restaurativa em Fiji e 
outros países do Pacifico Sul. Email: jsalm@govst.edu e joaos@sfu.ca. 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
57 

 

construir um espaço propício para a ação política? Esta última questão muito ligada à reflexão 

arendtiana sobre a política no mundo contemporâneo e as ilhas de liberdade.  

Falo que este enxerto é parte essencial da minha tese, porque foi as reflexões de Arendt 

que me impulsionaram a pensar espaços onde a política pudesse de fato acontecer, irrompendo com 

a lógica das necessidades, e possibilitando a criação de algo novo, uma nova dinâmica de 

relacionamentos, sem que nada seja imposto, mas que algo seja criado simultaneamente com base no 

diálogo e no engajamento dos sujeitos participantes. 

Encontro na teoria de Arendt, uma crítica sobre a modernidade. Após o advento do social 

e a inauguração da modernidade, os espaços públicos, dedicados às questões públicas e com a 

liberdade de agir, inerente a política, se tornaram cada vez mais raros, fazendo com que na concepção 

da autora, restassem ao nosso tempo apenas Ilhas de Liberdade. 

Tendo assim o duplo aspecto, da tragédia, mas também da esperança. Estes espaços 

restritos apresentam certos elementos políticos que serão trabalhados neste artigo e que fazem com 

que os “círculos de construção de paz”, um dos modelos das práticas restaurativas existentes, se 

aproximem do pensamento político de Arendt.  

Elementos como a horizontalidade, a presença do discurso, mas também de uma escuta 

ativa, e posterior a isso, a possibilidade da ação conjunta, torna tal prática, uma potencial ilha de 

liberdade. Para melhor entender tal hipótese de aproximação da filosofia de Arendt com os 

fundamentos dos processos circulares, apresentar-se-á a conceituação e o entendimento de Arendt 

sobre alguns elementos como: advento do social, espaço público, liberdade, ação, discurso e 

pluralidade. Bem como, o majoritário entendimento sobre os processos circulares e as práticas de 

justiça restaurativa, isso tendo como marco teórico autores como Elizabeth Elliot, Howard Zehr, e 

documentos internacionais sobre JR.  

 

CONCEITOS ESSENCIAIS 

 

A compreensão de alguns conceitos apresentados por Arendt se faz mister antes de 

iniciarmos uma articulação com a hipótese de Ilha de Liberdade. Arendt pensa que a política teve 

profundas rupturas e transformações na modernidade. O advento do social transformou o espaço público. 

O domínio total inaugurado pelos regimes totalitários trouxe uma ruptura para o mundo como o 

conhecíamos. E a Revolução Francesa, principal revolução liberal, deu o tom político qual iriamos 

seguir como modelo. 

Todas essas transformações alteraram o espaço de se fazer política, o que não significa que 

esses espaços foram extintos, para Arendt houve-se uma redução. Se hoje observam-se muito mais 

espaços dedicados a questões de ordem privada, poucos espaços, entendidos como Ilhas de Liberdade, 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
58 
 

ainda podem preservar a dignidade política pensada por Arendt, fornecendo liberdade para seus 

atores. 

Ao apropriar-se dos termos utilizados por Arendt em sua obra, identificam-se 

essencialmente alguns mais pertinentes a compreensão e uma possível conceptualização de Ilhas de 

Liberdade. Para tanto inicia-se o entendimento que Arendt exprime sobre o Espaço Público. 

O Espaço Público seria aquele espaço que inicialmente na antiguidade era destinado a tratativa 

de questões públicas. Como exemplo Arendt recorre a ágora, onde os gregos destinavam aquele 

espaço especificamente, para que questões da vida pública pudessem ser dirimidas. Sabendo que 

questões privadas poderiam atrapalhar, estes cidadãos tentavam despir-se de suas personalidades, 

para que se sentissem livres do peso das necessidades vitais, podendo assim fazer política de um 

modo livre.  

A liberdade advinha da possibilidade de todos ali naquele espaço escolherem tratar-se como 

iguais. Não tratando-se de uma igualdade fictícia, como a que temos formalmente empregada em 

nossas Constituições. 3Mas uma igualdade entendida pelos gregos como isegoria. Tal igualdade 

acontecia quando os cidadãos, independente de suas diferenças e consciente das mesmas, escolhiam 

tratar-se como iguais. Dando uns aos outros o mesmo espaço de fala e a mesma oportunidade de 

aparição. 

Utilizando-se da fala, do discurso e da persuasão todos tinham as mesmas chances de 

convencer os outros participantes em torno de uma ideia, a ponto de levar os mesmos a um tipo de 

deliberação e a partir dali a agir conjuntamente. Os Espaços de liberdade são vistos por Arendt como 

constructos humanos. Tal ideia será mais bem elaborada ao longo do texto. 

Para Arendt, mesmo após o advento do social, crítica que a pensadora emprega a algumas 

transformações aparentes na modernidade, a ação, atividade humana por excelência, não se perdeu 

completamente. A crítica da autora é de que as três principais atividades humanas vivenciadas na victa 

activa: trabalho, obra e ação, tiveram seus valores invertidos. Se a ação antes era vislumbrada com maior 

admiração, na atualidade o trabalho tem ocupado o papel de destaque. 

Se na antiguidade o trabalho era visto como algo necessário para a sobrevivência, mas ainda 

assim, algo que gerava certa vergonha, mesmo tendo de ser realizado publicamente. Hoje ele é o 

centro da nossa vida pública, evoluindo para um outro patamar, entendido por Arendt como o 

Consumo. Se na antiguidade a pessoa era admirada por seus feitos na vida pública, como seu discurso 

e poder de persuasão. Hoje somos admirados e julgados pelo nosso poder econômico ou de 

 
3No caso da Constituição brasileira: “ Art. 5º Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, 
garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, 
à igualdade, à segurança e à propriedade, nos termos seguintes...” Constituição da República Federativa do 
Brasil, 1988. Tal trecho é o que chamamos de igualdade formal perante a legislação, algo muito passível de 
críticas, já que a maioria dos governos têm dificuldades de torná-la real e eficaz. 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
59 

 

consumo. Se o cidadão é transformado em consumidor, e os espaços públicos foram absorvidos 

pelos mercados, qual espaço nos restaria para fazermos política? 

Mesmo Arendt não tendo esquematizado o conceito ilhas de liberdade ela apresenta indícios 

do que corresponderia a estes espaços de aparecimento.  

 

Espac ̧os estes onde a condição humana da ação pode irromper a nossa vida dedicada 

ao consumo de absolutamente tudo. Em uma sociedade de massas, espac ̧os 
reduzidos, ilhas, mas onde pode-se experimentar a liberdade pública, conhecida 
como a liberdade dos antigos. (Lopes, 2022, p.20) 
 

Embora diversos possam ser os espaços a serem compreendidos como ilhas de liberdade, este 

artigo concentra-se em articular a possibilidade de os espaços construídos em práticas restaurativas 

circulares. 

A partir do advento do social, que seria a entrada violenta de questões de ordem social na 

esfera pública (2010a). A hibridização das esferas pública e privada, que hoje constitui o que se 

entende por sociedade. A mescla dos espaços, causa prejuízos à ação. Isso porque alguns pré-requisitos 

são importantes para que a ac ̧ão possa ocorrer de maneira qualificada. Um espaço público propício, 

facilita que essa atividade da vita activa se realize.  

A hibridização dos limites público e privado é vista por Arendt (2010a) como algo 

irreversível. E para tal problema, a autora não apresenta uma solução, apenas uma compreensão, para 

que se for de nossa escolha, possamos de algum modo nos reconciliarmos com o passado.  

Para Arendt, “ninguém é capaz de formar opinião própria sem o benefício de uma 

multiplicidade de opiniões dos outros” (ARENDT, 2011, p. 286), ou seja, antes de se formular uma 

opinião, é preciso que se escute as demais perspectivas. Ademais, uma opinião solitária não constitui 

a força necessária para a ação conjunta no âmbito político, pois “a razão do homem, como o próprio 

homem, é tímida e cautelosa quando sozinha, e adquire firmeza e confiança em proporção ao número 

a que se associa”. (Arendt, 2011, p. 289). Mais uma vez, é necessário ressaltar a importância de um 

espaço em que opiniões plurais e diversificadas possam coexistir. Apenas a diversidade de opiniões 

pode garantir um espaço em que a liberdade impere.  

A terminologia arendtiana nunca significa algo isoladamente, os termos se distinguem, 

porém, sempre se relacionam. A gramática da ação demonstra que a ação política é a única faculdade 

humana que requer uma pluralidade de homens. Para Arendt, numa sintaxe do poder: “...o poder é 

o único atributo humano que se aplica exclusivamente ao entremeio mundano onde os homens se 

relacionam entre si, unindo-se no ato de fundação em virtude de fazer e manter promessas, o que, na 

esfera da política, é provavelmente a faculdade humana suprema.” (Arendt, 2011, p. 228).  

A conceituação moderna de liberdade difere e muito dos conceitos estabelecidos na 

Antiguidade. Os significados reconhecidos hoje em dia perderam seu vínculo com o significado 

original, reconhecido como algo público. As deformações conceituais, compatíveis com um mundo 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
60 
 

mais utilitário e individualista, fazem com que rompamos com a ideia de que a liberdade é algo 

público, relacionado a uma experiência coletiva, e nos impelem a acreditar que a liberdade é algo 

interior e que pode ser sentida isoladamente. Em uma tentativa de reconciliação com o pensamento 

antigo, em sua obra Entre o Passado e o Futuro, Arendt buscou elaborar como a liberdade já representou 

algo de mais digno e significativo para a política. Para a filósofa alemã, a liberdade está ligada apenas 

à política, e não ao âmbito privado e nem a um livre-arbítrio, algo interior. (Arendt, 2014). Na 

Antiguidade, a liberdade era entendida como a ação conjunta exercida entre os homens em certa 

condição de igualdade.  

A liberdade necessita de um espaço para que possa acontecer, e esse espaço é a esfera 

pública, o qual permite aos homens exercerem sua condição humana, sua pluralidade. O exemplo 

grego, utilizado por Arendt, demonstra as características de um espaço destinado à liberdade. “A polis 

grega foi outrora precisamente a ‘forma de governo’ que proporcionou aos homens um espaço para 

aparecimentos onde pudessem agir — uma espécie de anfiteatro onde a liberdade podia aparecer.” 

(Arendt, 2000a, p. 201).  

Para que a liberdade pudesse aparecer, os legisladores, como arquitetos, definiam um 

espaço público destinado à ação. A lei era vista como a estrutura, mas a verdadeira polis não era o 

espaço determinado, e sim as pessoas reunidas para o exercício de cidadania. (Arendt, 2010a, p. 243). 

Em certa medida, era preciso que as pessoas que ocupassem o espaço público deixassem seus 

interesses privados para trás.  

Além de um espaço a ser assegurado, outra questão, completamente relacionada com a 

necessidade de um espaço diferenciado, é a igualdade. Para Arendt, os homens não nascem iguais. É 

um erro recorrente nas doutrinas modernas pensar que os homens nascem iguais, ou querer tratá-los 

como se fossem iguais. Como se a igualdade fosse algo dado e que não precisasse ser constituído ou 

estabelecido.  

Para a filósofa política, os homens se tornam iguais à medida que decidem garantir 

reciprocamente direitos de igualdade. “A igualdade na esfera pública é uma igualdade de desiguais, 

uma enorme equalização de diferenças produzida pela cidadania.” (Ribas, 1999, p. 6). A igualdade e 

a liberdade não eram entendidas como qualidades inerentes à natureza humana, não eram  ́, 

dadas pela natureza e brotando por si sós; eram ó, isto é, convencionais e artificiais, frutos do 

esforço humano e qualidades do mundo feito pelos homens. (Arendt, 2011, p. 59).  

Uma condição humana básica é a pluralidade, portanto, por mais que os homens optem 

por tratarem-se como iguais, a ação e o discurso de cada indivíduo aparecem de forma única no 

espaço público. A pluralidade humana, como nos explicou Arendt, apresenta o duplo aspecto da 

igualdade e da diferença.  



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
61 

 

Se não fossem iguais, os homens não poderiam compreender uns aos outros e os 
que vieram antes deles, nem fazer planos para o futuro, nem prever as 
necessidades daqueles que virão depois deles. Se não fossem distintos, sendo cada 
ser humano distinto de qualquer outro que é, foi ou será, não precisariam do 

discurso nem da ac ̧ão para se fazerem compreender. Sinais e sons seriam 

suficientes para a comunicac ̧ão imediata de necessidades e carências ide ̂nticas. 
(Arendt, 2010a, p. 119). 

Arendt explica o que ocorria na polis grega. Lá acontecia a isonomia e não uma democracia. 

A democracia seria o governo da maioria e não de todos. Apenas no caso da isonomia da polis 

podemos observar a liberdade como sinônima da igualdade. “A igualdade existia apenas neste campo 

especificamente político, em que os homens se encontravam como cidadãos, e não como pessoas 

privadas.” (Arendt, 2011, p. 59). Para que fossem livres, os gregos sustentavam que era necessário 

estar entre seus pares, e essa igualdade estabelecida requer que não se sujeite nem domine outrem. 

Caso contrário, a liberdade seria rompida e o espaço público destruído. (Arendt, 2011, p. 59). Arendt 

se mostrou contrária ao pensamento de que “a essência da política seria o domínio e a principal 

paixão política seria a paixão de dominar.” (Arendt, 2011, p. 345).  

A liberdade como fenômeno político nasceu com as cidades-estado gregas. Desde 

Heródoto, ela foi entendida como uma forma de organizac ̧ão política em que os 

cidadãos viviam juntos na condic ̧ão de não domínio, sem divisão entre 

dominantes e dominados. Essa noc ̧ão de não domínio se expressava na palavra 
“isonomia”, cuja principal característica entre as formas de governo, tais como 

foram enumeradas pelos antigos, consistia na ause ̂ncia completa da noc ̧ão de 
domínio [...]. (Arendt, 2011, p. 58).  

A filósofa alemã̃ sofreu diversas críticas por recorrer ao pensamento antigo para discutir a 

política atual. Arendt justificou que, não por apego à erudição, recorreu aos significados antigos, e 

sim, por ter sido uma época de maior dignificação da política. A política, na antiguidade, coexistia 

com institutos como o da escravidão, e a pensadora deixou claro que tamanha desigualdade deve ser 

combatida e criticada. Mas o que despertou maior interesse em Arendt foi a forma como, mesmo em 

um ambiente de tamanha desigualdade, se pode encontrar um modo de organização política para 

dirimir outras desigualdades. 

Como se, de alguma forma, os gregos tivessem compreendido a necessidade do espaço 

público e a pluralidade como condição humana. A busca por igualdade no âmbito político é 

compreendida de maneira equivocada. Conforme Arendt, a pluralidade é uma condição 

fundamentalmente humana e jamais poderá ser descartada do campo político. A proposição de 

igualdade no espaço público deve ser pensada como uma característica de exercício da liberdade 

dentro desse âmbito. Para que este tenha êxito, os homens devem ser igualmente livres.  

A condição de não domínio, apresentada na polis, está relacionada ao poder. O poder era 

entendido como uma potência, os homens, ao agirem juntos, exerciam o poder. Na modernidade, o 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
62 
 

poder em muitos casos significa o domínio de outros homens pelo exercício da força ou da violência, 

dois elementos que de maneira alguma poderiam estar presentes no cenário político, pois o espaço 

público é um lugar destinado à persuasão. “A cidade-estado grega definia-se explicitamente como um 

modo de vida fundado apenas na persuasão e não na violência” (Arendt, 2011, p. 36).  

O poder só é efetivado onde a palavra e o ato não se divorciam, onde as palavras 
não são vazias e os atos não são brutais, onde as palavras não são empregadas 

para velar intenc ̧ões, mas para desvelar realidades, e os atos não são usados para 

violar e destruir, mas para estabelecer relações e criar novas realidades. É o poder 

que mantém a existe ̂ncia do domínio público, o espac ̧o potencial da apare ̂ncia 
entre homens que agem e falam. A própria palavra, como o seu equivalente grego, 

dynamis, e o latino, potentia, com suas várias derivac ̧ões modernas, ou o alemão 

macht (que vem de mögen e möglich, e não de machen), indica seu caráter de 
“potencialidade”. O poder é sempre, como diríamos hoje, um potencial de poder, 
não uma entidade imutável, mensurável e confiável como a força [force] e o vigor 
[strength]. Enquanto o vigor é a qualidade natural de um indivíduo isolado, o poder 
passa a existir entre os homens quando eles agem juntos, e desaparece no instante 
em que eles se dispersam. (Arendt, 2010a, p. 250).  

Ainda sobre a importância da fala no espaço público, para Arendt, a ação e o discurso têm 

um caráter específico de revelação. (Ribas, 2010, p. 167). Os homens descobrem-se no pensar, mas 

revelam-se no agir e no julgar. Cada indivíduo, como ser singular, revela-se e confirma-se de modo 

único no espaço público, e pode, assim, expressar a pluralidade de identidades existentes no mundo.  

É com palavras e atos que nos inserimos no mundo humano, e essa inserc ̧ão é 
como um segundo nascimento, no qual confirmamos o fato simples do nosso 
aparecimento físico original. Não nos é imposta pela necessidade, como o 
trabalho, nem desencadeada pela utilidade, como a obra. Ela pode ser estimulada 

pela presenc ̧a de outros a cuja companhia possamos desejar nos juntar, mas nunca 

é condicionada por eles; seu impulso surge do comec ̧o que veio ao mundo quando 

nascemos e ao qual respondemos quando comec ̧amos algo novo por nossa 
própria iniciativa. (Arendt, 2010a, p. 221).  

No trecho de Entre o Passado e o Futuro, Arendt talvez demonstre o ponto no qual seja mais 

difícil compreender o que é liberdade. Afinal, a liberdade e a ação coexistem, uma não acontece sem 

a outra, e ambas só podem ser demonstradas e compreendidas no momento de sua realização. “Os 

homens são livres — diferentemente de possuírem o dom da liberdade — enquanto agem, nem antes 

nem depois; pois ser livre e agir são uma mesma coisa.” (Arendt, 2000a, p. 199).  

Mais uma vez ressalta-se que o campo por excelência da liberdade é o âmbito político. O 

espaço público é destinado para a ação, o discurso, o poder, a pluralidade, mas a característica que dá 

significado à vida política é a liberdade. De acordo com a filósofa, a razão de ser da política é a 

liberdade.  

O campo em que a liberdade sempre foi conhecida, não como um problema, é 

claro, mas como fato da vida cotidiana, é o a ̂mbito da política. E mesmo hoje em 
dia, quer o saibamos ou não, devemos ter sempre em mente, ao falarmos do 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
63 

 

problema da liberdade, o problema da política e o fato de o homem ser dotado 

com o dom da ac ̧ão; pois ac ̧ão e política, entre todas as capacidades e 
potencialidades da vida humana, são as únicas coisas que não poderíamos sequer 

conceber sem ao menos admitir a existe ̂ncia da liberdade, e é difícil tocar em um 
problema político particular sem, implícita ou explicitamente, tocar em um 
problema de liberdade humana. A liberdade, além disso, não é apenas um dos 

inúmeros problemas e fenômenos da esfera política propriamente dita, tais como 

a justic ̧a, o poder ou a igualdade; a liberdade, que só raramente — em épocas de 

crise ou de revolução — se torna alvo direto da ac ̧ão política, é na verdade o 
motivo por que os homens convivem politicamente organizados. Sem ela, a vida 
política como tal seria destituída de significado. A raison d’être da política é a 

liberdade, e seu domínio de experiência é a ação. (Arendt, 2000a, p. 191).  

Segundo a filósofa alemã, ao se pensar em liberdade política, como pensavam Condorcet e 

outros homens das revoluções, não é apenas pensar nas liberdades constitucionais, a liberdade política 

é algo maior do que a garantia dos direitos civis. Para Arendt, as liberdades encontradas na 

Constituição Francesa e outras que seguiram seu exemplo, tratam de liberdades negativas e resultam 

da libertação, mas não são a liberdade em si. Assim, a liberdade é a participação nos assuntos públicos 

ou a admissão na esfera pública. “Se a revolução visasse apenas a garantia dos direitos civis, estaria 

visando não a liberdade, e sim a libertação de governos que haviam abusado de seus poderes e violado 

direitos sólidos e consagrados.” (Arendt, 2010a, p. 61).  

Neste sentido, ressalta-se que a positivação de leis que favoreçam a organização política é 

importante e parte fundante no estabelecimento de um espaço institucional que favoreça o 

acontecimento da liberdade, mas deve ser diferenciada. Assim como Arendt buscou deixar claro que 

uma reforma é diferente de uma revolução, a criação de leis ou de políticas públicas nunca constituirá́ 

por si só́ uma ilha de liberdade. A cada prática restaurativa, com seus diferentes atores e seus diferentes 

temas, a liberdade pode vir a ocorrer ou não. A constituição de um espaço favorável seria um primeiro 

passo, mas a experiência real da ação e da liberdade só́ poderia ser constatada em cada prática.  

Hannah Arendt explicou que a liberdade, em todos os lugares em que existiu como 

realidade concreta, sempre teve limitações espaciais. (Arendt, 2011, p. 344). Em seu sentido positivo, 

a liberdade só́ é possível entre iguais, e a igualdade, por não ser um princípio de validade universal, 

precisa ser artificialmente construída. (Arendt, 2011, p. 344).  

As desigualdades sociais, quanto maiores, mais difíceis de serem olvidadas para 

que se possa “fazer política”. A isonomia criada pelos gregos, garantia a ó, 
a igualdade, mas não porque todos os homens nasciam iguais. Ao contrário, 
porque os homens eram, por natureza, não iguais e precisavam do auxílio de uma 

instituição artificial, a polis, que, em virtude de seu ó, os tornaria iguais. 
(Arendt, 2011, p. 58).  

 Essa isonomia era, portanto, uma igualdade artificial que existia apenas no campo 

especificamente político, no qual os homens encontravam-se como cidadãos, e não como sujeitos 

privados. “Nunca é demais frisar a diferença entre esse antigo conceito de igualdade e nossa noção 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
64 
 

de que os homens são feitos ou nascem iguais e se tornam desiguais em virtude de instituições sociais 

e políticas, ou seja, criadas pelos homens.” (Arendt, 2011, p. 59).  

Considerado o tesouro perdido das revoluções, o sistema de conselhos apresentava uma 

horizontalidade mais coerente com a liberdade pública, mas, infelizmente, foram extintos devido à 

soberania do sistema partidário.  

Conselhos populares no registro de suas histórias tratavam-lhes como meros 

órgãos essencialmente passageiros na luta revolucionária pela libertac ̧ão, isto é, 
não entendiam em que medida o sistema de conselhos lhes mostrava uma forma 

de governo inteiramente nova, com um novo espac ̧o público para a liberdade que 

se constituía e se organizava durante o curso da própria revoluc ̧ão. (Arendt, 2011, 
p. 314).  

A ideia de que os espaços constituídos nas práticas restaurativas formariam pequenas ilhas 

de liberdade, nas quais existiria a possibilidade de um espaço livre ao discurso e à ação conjunta. Esta 

ideia apareceu após se realizar um curso de capacitação em justiça restaurativa, no qual alguns 

elementos pertinentes da teoria arendtiana surgiram como pontos de contato da justiça restaurativa 

e da filosofia política pensada por Arendt.  

As práticas restaurativas utilizam uma metodologia que visam a obter uma fala e uma escuta 

qualificadas. Diferentes metodologias permitem que as pessoas falem sobre conflitos ou eventuais 

problemas sem se utilizar da violência. Embora a Justiça Restaurativa utilize-se de algumas técnicas 

ela jamais pode ser reduzida a uma técnica, seu efeito e potência surge da sinergia criada a cada 

encontro, envolvendo muitas variáveis, como a conexão e comprometimento dos participantes com 

as diretrizes construídas conjuntamente. 

Tais espaços de aparecimento — como a própria esfera política, podem ser pensados como 

ilhas no oceano ou oásis num deserto. No fim da obra Sobre a Revolução, Arendt entendeu que a política 

moderna criou como principal exemplo de organização os sistemas partidários, bem como as 

democracias, formas de governo extremamente hierarquizadas e com pouca liberdade ou com 

liberdade para poucos. Mas irrupções nesse meio são possíveis e talvez não sejam tão raras quanto 

costumamos pensar.  

 

CÍRCULOS RESTAURATIVOS COMO ILHAS DE LIBERDADE 

Agora que já entendemos a construção do pensamento de Arendt em torno do termo ilhas 

de liberdade, podemos seguir e compreender por que este termo faz tanto sentido quando pensamos 

na Justiça Restaurativa e suas práticas. Não necessariamente a terminologia ilhas de liberdade deva ser 

utilizada apenas para um tipo de ação, mas acreditamos aqui, que as práticas circulares de Justiça 

Restaurativas podem ser identificadas como uma delas. Ao trazer os espaços das práticas restaurativas 

como ilhas de liberdade, ensaia-se apresentar algo novo dentre nossos modelos políticos modernos. 

Talvez um espaço onde mais pessoas possam sentir a felicidade pública.  



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
65 

 

O que está em primeiro plano não é um trabalho da filosofia de Arendt, mas sim a 

apropriação de suas reflexões para interpretar o objeto em questão, que seriam as práticas 

restaurativas. Ao final da obra Sobre a Revolução, Arendt afirmou que alguns espaços ainda expressam 

a sonhada liberdade pública na esquemática do respeitar-se mutuamente pela escolha de tratarem-se 

como iguais. “Em termos atuais, é no Parlamento e no Congresso onde ela se move entre seus pares.” 

(Arendt, 2011, p. 345). Espaços como Senado ou Câmara Legislativa seriam exemplos a serem 

considerados. Mas outros espaços podem ser pensados e constituídos, para que a liberdade funcione 

como a pensada por Arendt. 

Não só́ as práticas restaurativas, e nem sempre as práticas restaurativas. Um exemplo 

pequeno e rico de ilha de liberdade são as assembleias escolares, onde alunos podem sentar-se em 

círculo para discutirem assuntos de seu interesse comum. Essas disposições já ocorrem em nossa 

sociedade, podemos voltar nossos olhares a elas e valorizá-las como ilhas de liberdade.  

A dinâmica de uma prática restaurativa circular se apresenta como uma ilha de liberdade na 

medida em que estabelece um espaço onde todos os participantes escolhem respeitar-se 

simultaneamente, e para que depois deste espaço de aparição, onde exercem a pluralidade humana 

eles podem agir conjuntamente recuperando o sentido antigo da palavra ação e liberdade. 

A Justiça Restaurativa surge como um enfrentamento à violência, e a busca pela 

dignificação da palavra Justiça. Pensar se estamos sendo justos ou não? Se o emprego da violência é 

excessivo? Se é possível justificar os sistemas prisionais e punitivos com base na segurança? São 

grandes questões morais.  

A sociedade das massas, com multidões isoladas entre si, nos leva a pensar que a questão 

da segurança é uma questão privada e que devemos fugir da violência urbana da maneira que 

pudermos, o que tem a consequência de que a sociedade de massas apresenta o individualismo como 

melhor expressão de liberdade. (Arendt, 2018a, p. 17). Mas a segurança como nos apresenta Elliott é 

uma pauta da coletividade, e deve ser pensada em comunidade. Muitas vezes o medo do “outro”, é 

maior do que os perigos verdadeiramente reais.  

A abordagem da justiça restaurativa é diferente da abordagem tradicional da justiça. 

Seguramente ambas buscam a responsabilização, mas cada uma tem um entendimento distinto acerca 

do que isso seja. “Ao invés de focar principalmente na punição do ofensor, a responsabilização está 

focada nas necessidades das vítimas, bem como nas necessidades e obrigações de quem causou o 

dano, de seus familiares e das comunidades.” (Toews, 2019, p. 12). 

O espaço propiciado pelas práticas restaurativas, que oportuniza a exposição de narrativas 

pessoais e de histórias, tende a humanizar os indivíduos, de modo que eles deixem de ser julgados 

apenas por um ato e passem a apresentar toda uma contextualização para que os demais envolvidos 

possam compreender melhor as demais implicações do que representa o conflito.  



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
66 
 

A Justiça Restaurativa apresenta o senso de horizontalidade, onde todos podem falar e 

serem ouvidos, o valor da humildade pode ser representado pela ideia de que ninguém é tão sábio 

que não possa aprender mais nada, e ninguém é tão ignorante, que não possa ensinar alguma coisa. 

Ouvir com atenção outras histórias têm a capacidade de nos reconectar com nós mesmos. Em um 

mundo, como já́ vimos, com constantes disputas por poder, espaços de igualdade apresentam-se cada 

vez mais raros. Como já vimos na teoria arendtiana, essa horizontalidade que nos aproxima da 

igualdade, não é algo dado, mas sim algo construído coletivamente. 

Em seu livro Trocando As Lentes: justiça restaurativa para o nosso tempo, Howard Zehr explicou 

que “a justiça restaurativa é uma bússola, não um mapa” (2018, p. 13), de modo que não 

encontraremos nela todas as respostas para nossos problemas. A justiça restaurativa tem como 

intenção nos afastar de uma visão binária de justiça, como explica Sujatha Baliga, ‘da noção de 

nós/eles, vencedor/vencido, ganhador/perdedor — para longe de uma justiça de lados e em direção 

a uma justiça que cura.’” (Baliga apud Zehr, 2018, p. 13).  

Essa mudança de perspectiva trazida pela Justiça Restaurativa, segundo a qual o crime se 

apresenta como violação de pessoas e de relacionamentos, traz uma visão muito mais complexa e 

ramificada dos acontecimentos. Como explicou Zehr, o crime pode vir a afetar nossa confiança uns 

nos outros, pode nos trazer sentimentos de suspeita e de estranheza, e pode até reforçar características 

sociais como o racismo. Não raramente pode afastar amigos, pessoas amadas, parentes e vizinhos. 

“Justiça Restaurativa não se resume a uma técnica especial voltada à resolução de conflitos — apesar 

de contar com um rol delas —, pois tem como objetivo principal a mudança dos paradigmas de 

convívio social.” (Elliott, 2018, p. 17). 

Para que a justiça restaurativa não se afaste de seus objetivos, é importante que sempre se 

tenha em vista seus valores fundantes e a transformação social. Sua principiologia está fundada no 

respeito, na corresponsabilidade e na honestidade, bem como está focada no resgate do valor da 

justiça (Elliott, 2018, p. 19).  

John Braithwaite afirma que a JR devolve uma pequena porção de poder a pessoas comuns. 

(Elliott, 2018, p. 118). O que é visto por nós com bastante interesse, já que analisamos tais práticas 

como parte possível de nossa organização política. Poder deliberar é algo que movimenta a autonomia 

dos indivíduos, além do senso de responsabilização. Deixar que um juiz decida é também não se 

responsabilizar. A decisão deste juiz pode não fazer o menor sentido tanto para as vítimas como para 

os próprios ofensores, que podem acabar por culpar o Estado pelo sofrimento imposto. “Essa 

característica de ‘controle do processo’ por cidadãos comuns gera um senso de justiça.” (Elliott, 2018, 

p. 118). O poder de deliberar traz luz novamente as reflexões de Arendt de que a política é realizada 

conjuntamente e não de uns sobre os outros, como forma de dominação, e sim de uns com os outros, 

como forma de ação. 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
67 

 

Como diz Arendt, o homem é sua capacidade de iniciar coisas novas, de modo que as coisas 

não precisam durar para sempre; “sanar o relacionamento entre vítima e ofensor deveria ser a segunda 

maior preocupação da justiça. O movimento de reconciliação vítima- ofensor chamou esse objetivo 

de reconciliação.” (Zehr, 2018, p. 191).  

O círculo traz para a prática uma sensação de acolhimento e de igualdade; todos podem se 

ver, podem ter a mesma oportunidade de fala, já que algumas técnicas preveem que a palavra seja 

dada a cada um de seus membros. Ninguém é mais importante do que ninguém, não existe “nós” 

nem “eles”. Ainda assim, cada indivíduo deve poder expressar sua individualidade. (Toews, 2019, p. 

20). Desta forma, a horizontalidade é trazida como feno ̂meno político, a isonomia, como a 

experimentada pelos gregos da pólis, pode ser passível de ser constituída a cada prática restaurativa.  

Os processos circulares de construção de paz foram estudados por Kay Pranis. Pranis nos 

ensina que, para além de serem uma representação geométrica, os círculos visam estabelecer uma 

conexão profunda entre os participantes da prática. Explorar as diferenças entre os participantes, ao 

invés de tentar exterminá-las, acaba por oferecer a todos uma igual e voluntária oportunidade de falar 

e de ser ouvido, para além de poderem participar sem serem interrompidos. Além disso, caso tenha-

se de tomar uma decisão, os círculos oferecem a construção do consenso ou a deliberação sobre 

qualquer questão. “A forma geométrica representada pela organização das pessoas simboliza os 

princípios fundamentais de liderança compartilhada: igualdade, conexão e inclusão, e proporciona 

foco, comprometimento e participação de todos em ambiente seguro e respeitoso.” (Pranis, 2010, p. 

11).  

A disposição circular valoriza a sabedoria coletiva de todos. Seus integrantes não são 

divididos em provedores e recebedores. Todos colaboram para a construção da prática. (Pranis, 2010, 

p. 18). Pranis explica que os processos circulares se difundiram muito mais por causa do interesse 

particular de alguns indivíduos, que, em certa medida, entraram em contato com a prática, do que 

devido a algum tipo de planejamento estratégico ou de implementação organizada. (Pranis, 2010, p. 

23). Traz em si uma sabedoria popular e de base. 

O formato espacial da prática circular “simboliza liderança partilhada, igualdade, conexão 

e inclusão. Também promove foco, responsabilidade e participação de todos.” (Pranis, 2010, p. 25). 

Os saberes explorados no círculo surgem das histórias de vida pessoais dos participantes. (Pranis, 

2010, p. 28). Já foi observado que os ouvintes absorvem as histórias trazidas no círculo de modo 

diferenciado, as histórias não soam como se fossem conselhos. (Pranis, 2010, p. 28).  

O círculo carrega um grande peso simbólico por uma série de razões. Como explicou 

Elliott, “em um círculo não há estrutura hierárquica, não há ninguém com mais sabedoria, não há 

começo nem fim. Os círculos conduzem para o diálogo porque sua estrutura aceita expressões 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
68 
 

individuais.” (Elliott, 2018, p. 126). A horizontalidade dá o tom de uma organização política mais 

equânime. 

Os principais elementos que compõe um círculo são: a cerimônia, as orientações, o bastão 

de fala, a coordenação/facilitação e as decisões consensuais. (Pranis, 2010, p. 49). “O bastão da fala 

distribui por toda a roda a responsabilidade de reagir e gerenciar as emoções difíceis.” (Pranis, 2010, 

p. 52). O bastão da fala, ou objeto da palavra, exige total atenção e escuta dos outros para com quem 

o tiver em sua posse, é todo um ritual, as pessoas pensam no que vão falar antes que o objeto lhes 

chegue às mãos, e todas respeitam mutuamente os espaços de fala decorrente do objeto. O objeto 

traz ainda implícito que todos têm algo importante a ofertar ao grupo. (Pranis, 2010, p. 52).  

O fato de as pessoas contarem histórias mobiliza uma escuta diferenciada. A fala “fica mais 

transparente para nós mesmos quando falamos em voz alta para os outros. Ouvir respeitosamente a 

história de alguém é honrar seu valor intrínseco e empoderá-lo construtivamente.” (Pranis, 2010, p. 

57). “Quando os participantes contam suas histórias, descobrem que são parecidos em aspectos 

inesperados.” (Pranis, 2010, p. 59).  

As histórias surgem com as perguntas realizadas pelos facilitadores, que são pensadas antes 

do círculo de acordo com a necessidade daquelas pessoas. É sempre fundamental computar se a 

segurança física e emocional dos envolvidos poderá ser garantida. (Pranis, 2010, p. 62). Para tanto, é 

interessante que se faça um pré-círculo, durante o qual as pessoas fiquem cientes do que será 

abordado na prática, e têm-se a possibilidade de esclarecer quaisquer dúvidas. É a partir desse pré-

encontro que os facilitadores podem pensar em como será formulada a prática.  

Mesmo que as práticas circulares apresentem muito potencial, é possível que elas não 

propiciem uma deliberação, afinal, depende muito das escolhas individuais dos participantes. Por ser 

um método dialógico, ele tende a auxiliar, mas, caso não seja possível, pode-se tomar a decisão por 

meio da adoção “de qualquer outro processo utilizado normalmente. O que se verifica é que os 

círculos em geral produzem informações muito mais ricas, que são de grande ajuda em qualquer 

processo de tomada de decisão.” (Pranis, 2010, p. 55). Justamente por propiciarem um espaço de 

escuta e fala qualificada, a construção destes espaços empodera os participantes tornando-os 

indivíduos autônomos com capacidade política para deliberarem, sem que fiquem sujeitos a decisões 

verticalizadas de pessoas que não compreendem as diversas perspectivas implicadas em uma situação.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A política presente nas práticas restaurativas implica justamente nessa busca pela 

construção de um espaço adequado para que as pessoas possam se articular e serem ao mesmo tempo 

respeitadas, para que elas possam conjuntamente sugerirem saídas criativas e construam soluções 

possíveis de execução de maneira coletiva e livre. 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
69 

 

Muitas outras questões podem surgir da reflexão proposta neste artigo, mas por ora nos 

contentamos em ressaltar o quanto os espaços que vem sendo criados pela Justiça Restaurativa têm 

de certa forma revitalizado a política em nossos relacionamentos sociais. O abandono do discurso, 

do espaço dedicado a palavra, da escuta, da reflexão, e do agir coletivamente têm nos levado para 

lugares cada vez mais obscuros e distantes de nossa humanidade.  

Dentre os ensinamentos de Arendt o que eu mais valorizo é de que a humanidade é 

justamente o fato de compartilharmos algo, se afastar da pluralidade é ao mesmo tempo romper com 

nossa humanidade, e isso significa um tipo de morte política.  

Aprofundar os estudos das práticas restaurativas é, sem dúvida, estabelecer um diálogo 

entre os conhecimentos e as práticas sociais. Compreende-se, a partir da leitura de Arendt e das 

experiências restaurativas, que a cidadania é algo a ser construído coletivamente, e que a liberdade, 

raison d’etre da política, não é algo que possa ser experimentado isoladamente. Para agir, são 

necessários os outros seres humanos, e essa interconexão é elementar na vida pública.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARENDT, Hannah. A condic ̧ão humana. Tradução de Roberto Raposo, revisão técnica: Adriano 
Correia. 11. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010a.  

ARENDT, Hannah. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Tradução de Mauro W. Barbosa. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017.  

ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém. Tradução de José Rubens Siqueira. São Paulo: Companhia 
das Lestras, 1999.  

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Tradução de Mauro W. Barbosa. 5. ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2000.  

ARENDT, Hannah. Liberdade para ser livre. Tradução de Pedro Duarte. Rio de Janeiro: Bazar do 
tempo. 2018.  

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. Tradução de Roberto Raposo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1989.  

ARENDT, Hannah. Responsabilidade e Julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2005.  

ARENDT, Hannah. Sobre a revolução. Tradução de Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2011.  

ARENDT, Hannah. Sobre a violência. Tradução de André Macedo Duarte. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010b.  

ARMSTRONG, Jac. Rethinking the restorative-retributive dichotomy: is reconciliation possible? 
Contemporary Justice Review, 2014. v. 17, n. 3. p. 362–374.  

DUARTE, André. Hannah Arendt e o pensamento político: a arte de distinguir e relacionar 
conceitos. Argumentos. Ano 5, n. 9. Fortaleza, jan./jun. 2013. 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
70 
 

ELLIOTT, Elizabeth M. Seguranc ̧a e cuidado: justic ̧a restaurativa e sociedades saudáveis. Tradução Cristina 

Telles Assumpção. São Paulo: Palas Athena; Brasília: ABRAMINJ, 2018.  

JARDIM, Eduardo. Hannah Arendt: pensadora da crise e de um novo início. Rio de Janeiro: Civilização 
brasileira, 2011.  

LAFER, Celso. A Reconstrução dos Direitos Humanos: um diálogo com o pensamento de Hannah Arendt. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1988.  

MIGUEL, Luis Felipe. Consenso e conflito na democracia contemporânea. São Paulo: Editora Unesp, 2017.  

MIGUEL, Luis Felipe. Dominac ̧ão e resistência: desafios para uma política emancipatória. São Paulo: 
Boitempo, 2018.  

MULLER, Jean-Marie. O princípio da não violência: Uma trajetória filosófica. Tradução de Inês Polegato. 
São Paulo: Palas Athena, 2007.  

NAÇÕES UNIDAS. Manual sobre programas de justiça restaurativa. Tradução de Cristina Ferraz Coimbra, 

Kelli Semolini. 2. ed. Brasília: Conselho Nacional de Justiça, 2021.  

ORTH, Glaucia Mayara Niedermeyer. Justiça restaurativa, socioeducac ̧ão e proteção social no Brasil. Rio de 
Janeiro: Lumen Juris, 2020.  

ORTH, Glaucia Mayara Niedermeyer. GRAF, Paloma Machado. Sulear a justiça restaurativa: as 

contribuições latino-americanas para construção do movimento restaurativo. Ponta Grossa: Texto e Contexto, 
2020.  

PRANIS, Kay. Processos Circulares de construção de paz. Tradução de Tônia Van Acker. São Paulo: Palas 
Athena, 2010.  

RIBAS, C. M. Apontamentos em torno da ideia de liberdade em Hannah Arendt. O cinquentenário da 

Declaração Universal de Direitos do Homem. São Paulo: EDUSP, 1999.  

RIBAS, C. M. Justiça em tempos sombrios. Ponta Grossa: Editora UEPG, 2010.  

RIBAS, C. M. Os Direitos Humanos no mundo do animal laborans. Revista de Filosofia Argumentos., 
Ano 5, n. 9, Fortaleza, jan./jun. 2013. 

SALM, João. LEAL, Jackson da Silva. A Justiça Restaurativa: multidimensionalidade humana e seu 

convidado de honra. Sequência (Florianópolis) n. 64, p. 195–226. Florianópolis jul. 2012.  

TELES, Edson. Democracia e Estado de Exceção: Transição e Memória Política no Brasil e na África do Sul. — 
São Paulo: Editora Fap-Unifesp, 2015.  

TOEWS, Barb. Justiça Restaurativa para pessoas na prisão: construindo as redes de relacionamento. São Paulo: 
Palas Athena, 2019.  

ZEHR, Howard. Justiça Restaurativa. Tradução Tônia Van Acker. São Paulo: Palas Athena, 2015.  

ZEHR, Howard. Trocando as lentes: justiça restaurativa para o nosso tempo. Tradução de To ̂nia Van Acker. 
3a. ed. São Paulo: Palas Athena, 2018.  



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
71 

 

HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA1 

 

Pierre Bouretz2 

 

RESUMO: 
No momento do centenário da morte de Theodor Herzl, em 3 de julho de 1904, e em um contexto de 
controvérsias a respeito de sua herança, este artigo examina a posição de Hannah Arendt em relação ao 
sionismo, seu sentido e sua posteridade. Depois de ter estado engajada por dez anos no movimento sionista, 
Arendt rompeu com ele em 1944, desenvolvendo uma crítica à sua política e à sua visão da história. Embora 
tenha estado muito isolada na época, encontram-se hoje alguns de seus argumentos nos discursos que defendem 
um ponto de vista revisionista sobre os fundamentos e a história do Estado de Israel entre duas perspectivas: 
pós-sionista ou antissionista. Diante do sionismo, Arendt desempenhou o papel de Cassandra; mas talvez uma 
Cassandra com pés de barro. 
 
ABSTRACT: 
At the time of Theodor Herzl’s death centenary and within a context of controversies about his legacy, this 
paper looks at Hannah Arendt’s position towards Zionism, its meaning and its posterity. After being committed 
in the Zionist movement during ten years, Arendt has broken with it as soon as 1944, through a criticism of its 
politics and its vision of history. Although she has been very isolated at this time, we find today some of her 
arguments in the discourses supporting a revisionist point of view on the foundations and the history of the 
State of Israel between two perspectives: post-Zionism or anti-Zionism. In front of Zionism, Arendt was 
playing Cassandra; but maybe a Cassandra with feet of clay. 

 

 

 

Entrevistada em novembro de 1972 sobre suas opiniões políticas, Hannah Arendt respondia: 

“Não pertenço a nenhum grupo. Você sabe que o único grupo ao qual já pertenci foi o dos sionistas. 

Foi, é claro, apenas por causa de Hitler. Isso foi entre 1933 e 1943. Depois, rompi”3. No momento 

preciso do centenário da morte de Theodor Herzl, enquanto muitos daqueles que questionam seu 

legado vêm se definindo, há vários anos, como “pós-sionistas”, e enquanto certas formas de 

antissionismo, situadas nos dois extremos do espectro político, tocam o antissemitismo, tratar-se-á 

aqui, essencialmente, da crítica ao sionismo desenvolvida por Hannah Arendt após essa ruptura. Não 

é, contudo, inútil deter-se nas formas de seu engajamento nesse movimento durante os dez anos que 

a precederam. 

Em Paris, Hannah Arendt ocupou-se da transferência de crianças e adolescentes judeus para 

a Palestina no quadro da Aliyah da juventude (Aliyat HaNoar), ocasião para ela de uma primeira estadia 

 
1 Texto originalmente publicado com o título “Hannah Arendt et le sionisme: Cassandre aux pieds d'argile” na 
Raisons politiques 2004, n. 4, v. 16, páginas 125 a 138, Éditions Presses de Sciences Po (DOI 
10.3917/rai.016.0125). Disponível em : https://shs.cairn.info/revue-raisons-politiques-2004-4-page-
125?lang=fr. Tradução realizada por Carlos Fernando Silva Brito. 
2 Pierre Bouretz, diretor de estudos na École des hautes études en sciences sociales, publicou notadamente 
«Hannah Arendt entre passions et raison», prefácio a Hannah Arendt, Les origines du totalitarisme et Eichmann à Jérusalem 
(edição estabelecida sob sua direção, Gallimard, 2002); Témoins du futur. Philosophie et messianisme (Gallimard, 
2003); e Qu’appelle-t-on philosopher ? L’atelier d’Hannah Arendt (Gallimard, 2006). Contato: pierre.bouretz@ehess.fr. 
3 Hannah Arendt, «On Hannah Arendt», in Melvyn A. Hill (ed.), Hannah Arendt: The Recovery of the Public World, 
Nova York, St. Martin’s Press, 1979, p. 334. Este artigo é originado de uma comunicação no colóquio 
“L’antisionisme au XXe siècle”, organizado em Berlim nos dias 2 e 3 de julho de 2004 por Fabrice d’Almeida, Jean-
Marc Dreyfus e Jacques Ehrenfreund. Note-se que o argumento desse colóquio propunha esta definição de 
antissionismo: “Uma oposição à existência de um Estado soberano democrático para os judeus”. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
72 
 

na Palestina, na primavera de 1935. Mas parece guardar, sobretudo, de seus sete anos parisienses, a 

lembrança de uma experiência de desprezo que alimentaria um sólido ressentimento em relação à 

burguesia judaica: “Os judeus da França estavam convencidos de que todos os judeus vindos do 

outro lado do Reno eram Polaks — o que, por sua vez, os judeus alemães chamavam de Ostjuden 

(judeus do Leste). Mas os judeus que vinham realmente da Europa Oriental não concordavam com 

seus irmãos franceses e nos chamavam de Jaecke4. Os filhos daqueles que odiavam os Jaecke — a 

segunda geração nascida na França e perfeitamente assimilada — compartilhavam a opinião dos 

judeus franceses da grande burguesia. Assim, dentro de uma mesma família, você podia ser chamado 

de Jaecke pelo pai e de Polak pelo filho; Lembro-me de um diretor parisiense muito caridoso que, toda 

vez que recebia o cartão de visita de um intelectual judeu alemão com a inevitável menção ‘Dr.’, 

exclamava em voz alta: ‘Herr Doktor, Herr Doktor — Herr Schnorrer, Herr Schnorrer!’ (‘Senhor Doutor, 

Senhor Doutor — Senhor Mendigo, Senhor Mendigo!’)”5. 

Sua atividade em Nova York é de natureza completamente diferente, essencialmente 

dedicada à redação de artigos para o Aufbau, jornal no qual publicou quarenta e cinco artigos entre 

outubro de 1941 e abril de 1945, intitulando sua seção “This means you” até o fim de 1942, e depois 

“Zionistische Tribune”6. Se Arendt publica, no outono de 1942, uma série de três artigos sobre o que 

já denomina “A crise do sionismo”, o essencial de sua luta nos dois primeiros anos americanos é em 

favor de um exército judaico — ancorada na convicção de que um povo a quem é proibido defender-

se de seus inimigos não passa de um “cadáver vivo”, destinado a tornar-se “a vítima da história 

mundial”7. Mas essa luta já lhe dá ocasião de esboçar alguns temas que logo ganharão amplitude: “A 

liberdade não é um presente”, diz um velho provérbio sionista ainda atual. “A liberdade tampouco é 

uma recompensa pelos sofrimentos que se suportam; A existência de um povo é coisa 

demasiadamente séria para ser deixada nas mãos de homens ricos.” Os sábios “apolíticos” não 

conseguirão “transformar o ‘Povo do Livro’ em povo de papel”8. Em outras palavras, ela já tem em 

mente uma ideia que desenvolverá na primeira parte de As Origens do Totalitarismo: os judeus sempre 

tiveram uma infeliz tendência a abstrair-se das realidades do mundo e sofrem de uma ausência de 

consciência política tornada desastrosa. Poder-se-ia, assim, dizer que, ao lutar em favor de um exército 

judeu que participasse, enquanto tal, da guerra contra o nazismo, Hannah Arendt lançou as pré-

 
4 Designação familiar em iídiche (do alemão Jacke, “jaqueta” ou “terno”) dos judeus alemães. 
5 H. Arendt, «Nous autres réfugiés» (1943), in La tradition cachée, trad. do inglês por Sylvie Courtine-Denamy, 
Christian Bourgois, 1987, p. 66, 68-69. 
6 Fundado em 1924 e redigido em alemão, o Aufbau era o órgão da comunidade judaica de origem alemã nos 
Estados Unidos. 21 dos artigos de Arendt estão traduzidos para o francês: 19 em H. Arendt, Auschwitz et 
Jérusalem, trad. do inglês por Sylvie Courtine-Denamy, Paris, Deuxtemps Tierce, 1991; Dois outros em La 
tradition cachée, op. cit. Pode-se encontrar a lista completa em Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt. Biographie, 
trad. do inglês por Joël Roman e Étienne Tassin, Paris, Calmann-Lévy, 1999, p. 701-702. 
7 «Un moyen pour réaliser la réconciliation entre les peuples» (1942), in H. Arendt, Penser l’événement, trad. do inglês por 
Claude Habib (dir.), Paris, Belin, 1989, p. 118. 
8 São citados, respectivamente: «L’armée juive, le début d’une politique juive?» (14 de novembro de 1941), in H. 
Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. cit., p. 24 e p. 25; «Papier et réalité» (10 de abril de 1942), ibid., p. 32. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
73 

 

condições de uma política judaica. Mas é preciso acrescentar imediatamente que ela deixará, 

rapidamente, de considerar que esta possa realizar-se no quadro do sionismo. 

 

O SIONISMO: UM IDEAL CAPTURADO 

O único texto no qual Hannah Arendt reconhece a Organização Sionista como um 

“organismo político real” dos judeus data de dezembro de 1941. Mas ele já manifesta sérias reservas 

em relação àquilo que ela denomina “a apatia de um aparelho muito burocrático e sedento de 

compromissos”: “Devemos retornar aos lemas iniciais do movimento, que eram revolucionários em 

nível nacional”; é preciso “lutar contra a internacional dos mendigos e dos filantropos e por uma cura 

nacional do povo”; “A autoemancipação é a igualdade de direitos para um povo que, graças a suas 

mãos e ao seu trabalho, enriqueceu e embelezou esta terra”9. Os meses que se seguem são os únicos 

durante os quais ela se engaja diretamente na política sionista: após descobrir que o Comitê para um 

Exército Judaico é um instrumento dos revisionistas, ela participa, com Joseph Maier, da criação do 

Jungjüdische Gruppe (Grupo da Juventude Judaica), que constata “a falência das ideologias do passado” 

e defende um “novo fundamento teórico para a política judaica”10. 

No momento da Conferência do Biltmore, em maio de 1942 — quando se afirma a 

atualidade de uma “república judaica livre na Palestina” —, ela já havia acusado os revisionistas de 

serem “fascistas judeus” e declara recusar-se a abandonar as responsabilidades aos “filantropos” e 

aos “mundanos elegantes que povoam os palácios”11. A partir de então, ela se dedica a desenvolver 

uma questão que julga deliberadamente negligenciada, tanto pelos dirigentes do Yishuv quanto pelos 

órgãos oficiais do sionismo mundial: a questão da relação entre judeus e árabes na Palestina presente 

e futura. 

Mas, em dezembro de 1943, ela ainda coloca lado a lado a ideia majoritária da criação de um Estado 

judeu e a alternativa proposta por Judah Magnes de um Estado binacional, que ela ainda considerará 

“suicida” em agosto de 194412. 

A ruptura de Hannah Arendt com a direção sionista é definitivamente consumada em 

outubro de 1944, no momento decisivo da Convenção de Atlantic City, que reivindica “uma 

Commonwealth judaica e democrática compreendendo ‘toda a extensão da Palestina sem divisão nem 

diminuição’”. Ela redige então seu texto mais polêmico, e pode-se reconhecer, no argumento 

fornecido pela redação da Commentary para recusá-lo, um dos mesmos que hoje alimentam a 

controvérsia em torno do antissionismo: “Ele contém demasiadas implicações antissemitas — não 

 
9 «Ceterum censeo…» (26 de dezembro de 1941), in H. Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. cit., p. 29. 
10 Ver Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt, op. cit., p. 231. 
11 «La crise du sionisme», in H. Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. cit., p. 50. 
12 Ver «La question judéo-arabe peut-elle être résolue?» (17 e 31 de dezembro de 1943), ibid., p. 59-63. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
74 
 

que você as tenha colocado conscientemente, mas um leitor mal-intencionado poderia muito bem 

deduzi-las”13. 

Num momento em que o fim da guerra na Europa começa a delinear-se e em que a criação 

de um Estado para os judeus na Palestina parece um objetivo ao alcance da mão, Hannah Arendt 

começa por esboçar uma genealogia do sionismo, tecendo seu próprio relato a partir de elementos 

bem conhecidos de sua história. Nascido nos confins do centro e do leste da Europa, o sionismo 

original procedia de duas ideologias do século XIX, sustentadas por dois grupos sociais distintos: de 

um lado, o socialismo revolucionário próprio das massas orientais vítimas da opressão política; de 

outro, um nacionalismo essencialmente sustentado por intelectuais mais sensíveis às discriminações 

sociais e que encontrariam em Herzl seu porta-voz. O destino do sionismo socialista parece-lhe 

trágico: em certo sentido, ele encarnaria por longo tempo, na Palestina, a grandeza de uma realização 

do ideal, impondo ali “um novo modelo de judeu”, fundado no autêntico desprezo pelas “valores 

materiais” e pelo “modo de vida burguês”, assim como uma “síntese original de cultura e de 

trabalho”; no entanto, ele já se revelou, em sua essência, como uma “realização pessoal de ideais 

sublimes”, indiferente à política e, finalmente, comprometido, após 1933, com uma direção sionista 

que decidiu “fazer negócios com Hitler”14. 

Mas, se a contribuição dos pioneiros àquilo que Arendt considera, doravante, como o 

fracasso do sionismo se deve ao seu recolhimento sobre o presente e o futuro do Yishuv, e depois 

àquilo que ela percebe como indiferença em relação ao destino dos judeus na Europa, a 

responsabilidade dos herdeiros nacionalistas de Herzl lhe parece vir de mais longe e ter outra 

amplitude. Ela se dedica, antes de tudo, à permanência de uma linha política que se recusa a apoiar-

se no movimento popular, e que opõe, a uma prática democrática, de resto, amplamente estranha a 

Herzl, uma busca sistemática de alianças com as potências conforme as conjunturas; uma atitude que 

consiste em procurar, alternadamente, a proteção da Grã-Bretanha, dos Estados Unidos ou da URSS, 

e que Arendt resume numa metáfora inspirada, porém irônica: “Antes que alcancemos a época 

abençoada dos tempos messiânicos, uma aliança entre o leão e o cordeiro pode ter consequências 

desastrosas para o cordeiro”15. 

A isso se acrescenta um fenômeno que ela fará um dos principais temas da primeira parte de 

Origines du totalitarisme: o da instrumentalização do antissemitismo. Para construir esse argumento, ela 

começa apoiando-se em algumas declarações frequentemente citadas de Herzl: “O mundo pode ser 

dividido entre verschämte und unverschämte Antisemiten (antissemistas envergonhados e antissemitas 

desavergonhados)”; “Uma nação é um grupo de indivíduos... ligados por um inimigo comum”; “Os 

 
13 Ver «Réexamen du sionisme», in H. Arendt, Auschwitz et Jérusalem, ibid., p. 97-133. Intitulado em inglês “Zionism 
Reconsidered”, este artigo aparece finalmente no Menorah Journal em agosto de 1945. O argumento fornecido por 
Clement Greenberg em nome da redação da Commentary é citado por Elisabeth Young-Bruehl em Hannah 
Arendt, op. cit., p. 292. 
14 «Réexamen du sionisme», loc. cit., p. 104-105. 
15 Ibid., p. 121-122. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
75 

 

antissemitas serão nossos amigos mais seguros e os países antissemitas nossos aliados”16. Em seguida, 

ela amplia sua crítica a uma atitude atribuída aos judeus em geral — a de se conceberem como vítimas 

de um eterno antissemitismo: uma visão que os impediu, por muito tempo, de analisar as verdadeiras 

fontes desse fenômeno, de definir as condições de uma resposta apropriada e até mesmo de apreender 

aquilo que ela não teme designar como sua “parte de responsabilidade” na hostilidade que suscitam17. 

Por fim, ela imputa a declarações como a de Weizmann, que afirmava nos anos 1930 que “a criação 

da Palestina é nossa resposta ao antissemitismo”, uma incapacidade de compreender que o jogo dos 

imperialismos no Oriente Próximo poderia ser ainda mais perigoso que o dos nacionalismos na 

Europa. 

Resta uma tese que também entra na oficina de Les origines du totatlitarisme: aquela que visa à 

transformação de uma ideia em ideologia. Nesse ponto, Arendt busca mostrar que a ideia sionista 

compartilhou o destino das grandes paixões políticas do século XIX: “Não tendo sobrevivido às suas 

condições políticas, elas vagueiam, semelhantes a um fantasma vivo, entre as ruínas de nossa época”18. 

Em outras palavras, trata-se de evidenciar a captura de ideais grandiosos, de natureza revolucionária, 

por um nacionalismo chauvinista que começara afirmando que “o povo que não tem uma terra 

precisa de uma terra vazia de todo povo”, e que depois conduziu ao triunfo do revisionismo, 

impedindo agora os próprios pioneiros do Yishuv de compreenderem que seus vizinhos árabes são 

menos inimigos do povo judeu do que “seus amigos potenciais”. Quanto ao princípio dessa ideologia, 

ele reside na importação de um modelo característico da experiência de uma Europa da qual, 

entretanto, os sionistas queriam romper: “Um nacionalismo inspirado na Alemanha, que sustenta que 

uma nação é um corpo orgânico eterno, produto do crescimento natural e inevitável de qualidades 

inerentes, e que explica os povos não em termos de organizações políticas, mas de personalidades 

biológicas supra-humanas”19. 

Antes de mostrar como a escolha de um lar (foyer) em vez de um Estado, e a certeza de uma 

possível amizade entre judeus e árabes na Palestina, são as linhas diretrizes do que Arendt concebe 

como uma crítica leal ao sionismo, pode-se ainda dizer uma palavra sobre sua atitude em relação 

àquilo que ela considera sua melhor parte: as realizações do Yishouv. Não há dúvida, a seus olhos, de 

que, tendo sido capaz de criar na Palestina verdadeiros “ilhas de perfeição”, o movimento dos 

kibutzim tenha produzido uma autêntica “aristocracia” e represente “a mais promissora das 

 
16 A primeira dessas declarações é citada em «Pour sauver le foyer national juif. Il en est encore temps» (Commentary, maio 
de 1948), in Hannah Arendt, Penser l’événement, op. cit., p. 143. As duas seguintes encontram-se em «Réexamen du 
sionisme», loc. cit., p. 115-116. 
17 Ibid., p. 115. Esse tema fora esboçado já em dezembro de 1941, quando Arendt escrevia, notadamente: “É 
falso que tenhamos sido sempre e em toda parte essencialmente inocentes perseguidos. Mas se assim fosse, 
seria assustador, isso nos excluiria definitivamente da história da humanidade como todos os perseguidos.” 
(«Ceterum censeo…», loc. cit., p. 28). 
18 Ibid., p. 107. 
19 Ibid., p. 124-125. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
76 
 

experimentações sociais do século XX”20. Mas também lhe parece claro que os pioneiros estavam 

mais revoltados contra “a atmosfera paralisante e sufocante da vida no gueto” ou contra “as injustiças 

da vida social em geral” do que movidos por um verdadeiro projeto político; que “a existência efetiva 

dos árabes nem sequer os tocava”; e que, amedrontados pela ideia de “sujar as mãos”, partiram para 

a Palestina “como se se tivesse vontade de fugir para a lua — isto é, para uma região que escapa à 

maldade do mundo”21. Em outras palavras, e ao fim e ao cabo dessa análise da história do sionismo, 

mesmo aqueles que permaneceram fiéis ao mais fecundo dos dois movimentos originários não 

enriqueceram o léxico da política judaica — impotentes para formular “a menor crítica à burguesia 

judaica fora da Palestina”, incapazes de atacar “o papel das finanças judaicas” e, finalmente, aderindo 

aos “métodos da caridade”; de modo que agora se contentam em repetir “as velhas banalidades 

socialistas ou as novas banalidades nacionalistas”22. A ambivalência desse julgamento permanecerá 

característica de uma posição que só poderá visar um caminho cada vez mais estreito, à medida que 

se aproxima 1948 e, depois, os anos seguintes: entre a recusa de um Estado e a busca de uma 

construção política capaz de perpetuar aquilo que, para ela, deve permanecer um simples lar nacional 

judaico. 

 

A PALESTINA: UM LAR SEM ESTADO 

No exato momento em que se celebra, em 1948, a realização do sonho sionista através da 

criação do Estado de Israel, Hannah Arendt vê, ao contrário, o seu momento de verdade trágica na 

guerra que começa imediatamente. Entre aqueles que ela ainda chama de “os judeus”, Arendt crê 

constatar uma inversão brutal da mentalidade do exílio: depois de terem pensado, durante dois 

milênios, que seu maior bem era a sobrevivência, eis que agora se veem convencidos de dever escolher 

entre a vitória ou a morte, e, o que é pior, inconscientes de que somente “um Estado totalitário” seria 

capaz de decidir entre eles e os árabes o nó de reivindicações igualmente morais e perfeitamente 

incompatíveis23. Mas, antes de derivar, no momento de sua realização, para aquilo que ela denuncia 

como “um chauvinismo racista (que) não difere de outras teorias da raça dos senhores”, o projeto 

sionista já lhe parece ter sido enredado desde o início por uma das doutrinas dominantes da teoria 

política moderna: a do Estado-nação. 

No texto em que se exercitava numa reconstrução crítica da história do sionismo, Arendt 

imputava a responsabilidade por essa escolha àqueles que designava globalmente como “os 

intelectuais”24. De um ponto de vista social, estes eram “pobres demais para serem filantropos e ricos 

demais para se tornarem schnorrer (mendigos)”, de modo que não tinham lugar “na casa de seus pais” 

 
20 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 146. 
21 «Réexamen du sionisme», loc. cit., p. 104. 
22 Ibid., p. 106. 
23 Ver «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit. p. 144-145. 
24 Ver «Réexamen du sionisme», loc. cit., p. 111-113. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
77 

 

(Herzl) e se viam obrigados a construir uma nova, como lhes propunham os sionistas. Eram, no 

entanto, suficientemente assimilados e nutridos dos valores europeus para compreender as estruturas 

do Estado-nação moderno e desejar oferecer ao povo judeu essa forma de corpo político. Daí o 

paradoxo que Arendt desenha, invertendo a interpretação clássica de um conflito já antigo: “Os 

sionistas eram, em certo sentido, os únicos que desejavam sinceramente a assimilação, isto é, a 

‘normalização’ do povo (‘ser um povo como os outros’), enquanto os assimilacionistas queriam que 

os judeus conservassem sua posição excepcional”25. 

Mas, mais ainda do que por tal desvio do ideal revolucionário do sionismo em direção a uma 

tentação de normalizar a vida judaica, é ao diagnóstico de um fracasso histórico do Estado-nação em 

geral que Hannah Arendt vincula sua recusa de um Estado judeu e sua preferência pela forma de um 

lar nacional. Segundo uma análise que mais tarde estruturará, de modo ampliado, suas reflexões sobre 

o antissemitismo e o imperialismo em Les Origines du Totalitarisme, ela mostra que a véspera e o dia 

seguinte à Primeira Guerra Mundial foram o tempo do declínio e, depois, da decomposição de um 

Estado-nação que se revelou “nem capaz de proteger a existência da nação nem de garantir a 

soberania do povo” — e que, além disso, deixou atrás de si massas de refugiados e apátridas privados 

da proteção de um corpo político26. Por ora, e no que diz respeito às decisões que deveriam ser 

rapidamente tomadas na Palestina, uma lição pode ser extraída dessa experiência: a solução imperial 

seria perigosa, a do Estado-nação, arriscada — e apenas a de uma federação parece razoável. 

Logo, quando se tratará de imaginar um desfecho para a guerra desencadeada logo após o 

reconhecimento do Estado de Israel, Arendt se fará profeta de um paradoxo do triunfo infeliz: “Os 

judeus ‘vitoriosos’ viveriam cercados por uma população árabe inteiramente hostil, encerrados entre 

fronteiras constantemente ameaçadas, ocupados com sua autodefesa física a ponto de perderem 

todos os outros interesses e atividades. O desenvolvimento de uma cultura judaica deixaria de ser a 

preocupação do povo inteiro; a experimentação social seria afastada como luxo inútil; o pensamento 

político se concentraria na estratégia militar”27. 

Mais tarde, enfim, ela incluirá em Les Origines du Totalitarisme, como fato adquirido para a 

análise do destino do Estado-nação em geral, aquilo que parecia motivar sua recusa à criação de um 

Estado para os judeus na Palestina: “Depois da guerra, a questão judaica, que todos consideravam 

como a única verdadeiramente insolúvel, acabou de fato sendo resolvida — no caso, por meio de um 

território colonizado e depois conquistado —, mas isso não resolveu nem o problema das minorias 

nem o dos apátridas. Ao contrário, como praticamente todos os acontecimentos de nosso século, 

essa solução da questão judaica só conseguiu produzir uma nova categoria de refugiados, os árabes, 

 
25 Ibid., p. 113. 
26 Ibid., p. 130-131. Ver Pierre Bouretz, «Hannah Arendt entre passions et raison», prefácio a Hannah Arendt, 
Les origines du totalitarisme. Eichmann à Jérusalem, edição estabelecida sob a direção de Pierre Bouretz, Paris, 
Gallimard, 2002, p. 42 e seguintes. 
27 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 147-148. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
78 
 

aumentando assim o número de apátridas e de despossuídos de direitos em cerca de 700 a 800 mil 

pessoas”28. 

Antes de questionar os fundamentos e o alcance dessa mistura de profetismo e pessimismo 

histórico, resta examinar a alternativa que Arendt propunha à perspectiva de um Estado — alternativa 

que ela manteve inclusive após a criação do Estado de Israel. No fim de 1948, ela observa 

ironicamente o consenso formado a esse respeito, que reúne um público, a seus olhos, heterogêneo: 

intelectuais judeus de esquerda que haviam por muito tempo desprezado o sionismo como “ideologia 

para simplórios”; homens de negócios judeus cujo interesse pela política se limitava a evitar ver seus 

nomes nas manchetes dos jornais; filantropos judeus que, apesar disso, julgavam a causa da Palestina 

terrivelmente onerosa; leitores da imprensa ídiche que há muito estavam convencidos de que a 

América era a Terra Prometida29. 

Mas, depois de ter hesitado por algum tempo, considerando-as suicidas, Arendt agora adere 

às perspectivas há muito abertas por Judah Magnes e pelos grupos a ele ligados na Palestina e nos 

Estados Unidos. Herdeiras, em outra época e num novo contexto, das defendidas pelo Brit Shalom 

no início dos anos 1930, essas propostas se articulam, sob a pena de Arendt, em torno de três pontos: 

um lar nacional judaico que não deve ser sacrificado à “pseudosoberania de um Estado judeu”; uma 

imigração para a Palestina “limitada em número e no tempo”; uma “sólida cooperação judaico-árabe”, 

encarnada numa autoadministração local apoiada em conselhos municipais comuns30. Definida num 

momento em que Arendt também defendia uma tutela provisória sobre o Estado de Israel, única 

forma, a seu ver, de impedir aquilo que ela chama “o estabelecimento de um poder soberano cujo 

único direito soberano seria o de se suicidar”, essa linha permanecerá a sua até seus últimos textos 

sobre o tema. Ela a completará, contudo, em 1950, acrescentando um projeto destinado a evitar a 

“balcanização” que resultaria de uma guerra sem paz, ao mesmo tempo em que apaziguaria aquilo 

que ela considera o pleito legítimo dos que pensam que “o objetivo dos judeus era expulsar os árabes 

de suas casas”: o projeto de uma federação dos diferentes Estados da região31. 

Fiel até o fim à ideia de um lar nacional judaico, oscilando por muito tempo entre a 

perspectiva de um Estado binacional e a de uma federação de Estados, sempre refratária à soberania 

plena de um Estado de Israel, que ela jamais designa como tal, Hannah Arendt associava, portanto, 

à sua crítica do sionismo a busca de um modelo político que deveria ser inédito, a fim de se adaptar 

a especificidades geográficas e históricas. Resta determinar aonde a conduzem suas análises 

 
28 H. Arendt, Les origines du totalitarisme, trad. do inglês por Micheline Pouteau, Martine Leiris, Jean-Loup 
Bourget, Robert Davreu e Patrick Lévy, revisado por Hélène Frappat, in H. Arendt Les origines du totalitarisme. 
Eichmann à Jérusalem, op. cit., p. 590. 
29 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 139. 
30 Ibid., p. 153. 
31 Ver «La paix ou l’armistice au Proche-Orient?» (janeiro de 1950), in Hannah Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. 
cit., p.194-202. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
79 

 

construídas do ponto de vista de Cassandra: apenas até além de uma crítica interna ao sionismo, às 

fronteiras do antissionismo — ou ainda mais longe? 

 

O PONTO DE VISTA DE CASSANDRA 

Privadas, como através de uma carta de Gershom Scholem, ou públicas, em um artigo de 

Ben Halpern, as reações mais substanciais aos principais textos de Hannah Arendt sobre o sionismo 

foram severas: o primeiro lhe atribuindo um ponto de vista “abertamente trotskista antissionista”, 

enquanto o segundo lhe censura um “complexo de criança terrível”32. Não sem notar que Arendt 

talvez sofra do que ele chama de um “complexo anti-Palestina” e que, em todo caso, sua retórica 

“progressista” já não o impressiona desde a juventude, Scholem refuta seus principais argumentos: 

“Os árabes não aderem a nenhuma solução, nem federal, nem estatal, nem binacional, a partir do 

momento em que ela está ligada à imigração judaica”; Arendt não pode negar que eles teriam, juntos, 

aceitado negociar com a Gestapo se porventura isso tivesse permitido salvar Walter Benjamin; em 

vez de “deblaterar contra Herzl”, é melhor constatar que “o movimento sionista compartilha (uma) 

experiência da dialética da realidade e de suas possibilidades catastróficas com todos os outros 

movimentos que empreenderam realmente mudar alguma coisa no mundo”33. 

Pode-se pensar que entram na crítica ao sionismo desenvolvida por Hannah Arendt alguns 

componentes pessoais. Uma relação contrariada, antes de tudo, com a identidade judaica, que 

transparece em seu livro sobre Rahel Varnhagen e se manifesta mais claramente em outros lugares: 

uma carta a Martin Heidegger de 9 de fevereiro de 1950, em que ela confessa nunca ter se considerado 

uma mulher alemã, ter deixado há muito tempo de se sentir uma mulher judia e, finalmente, 

reconhecer-se apenas como “aquela que vem de outro lugar”; outra a Karl Jaspers, de 30 de junho de 

1947, onde afirma que é melhor “não se sentir realmente em casa em lugar nenhum (e) não confiar 

realmente em nenhum povo, pois ele pode em um instante se transformar em massa e em 

instrumento cego de morte”; e, por fim, aquela que ela aceitará tornar pública, em que responde a 

Scholem, que a acusava, após Eichmann à Jérusalem, de ser privada de todo “amor pelo povo judeu”, 

dizendo nunca ter amado nenhum povo, para reservar esse sentimento exclusivamente às pessoas34. 

Um vínculo ambíguo, depois, com Israel, visitado várias vezes: olhar altivo sobre a sociedade e repulsa 

em relação ao que ela chama de uma “populaça oriental” quando ali vai em 1961 para o julgamento 

 
32 Gershom Scholem, Lettre à Hannah Arendt du 28 janvier 1946 (a propósito de «Réexamen du sionisme»), in Briefe, 
Band I, 1914–1947, Munique, C. H. Beck, 1994, p. 309-314; tradução parcial do alemão por Martine Leibovici 
in Sionismes, textos reunidos e apresentados por Denis Charbit, Paris, Albin Michel, 1998, p. 665-668. 
Consultam-se as notas da edição alemã (p. 450-454), que assinalam algumas observações mordazes de Scholem 
à margem de seu exemplar do texto e fornecem elementos da resposta de Arendt. Publicada pela Jewish Frontier 
em agosto de 1948, em um artigo intitulado “The Partisan in Israel”, a crítica de Ben Halpern visa «Pour sauver le 
foyer national juif», e Arendt lhe responderá no número de outubro da mesma revista por uma carta intitulada 
“About Collaboration”. Ver E. Young-Bruehl, Hannah Arendt, op. cit., p. 301-303. 
33 Sobre a maneira como Scholem descreve uma dialética do sionismo e seus desdobramentos históricos, ver 
Pierre Bouretz, Témoins du futur. Philosophie et messianisme, Paris, Gallimard, 2003, p. 450-455. 
34 Ver E. Young-Bruehl, Hannah Arendt, op. cit., p. 304. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
80 
 

de Eichmann; admiração, quando observa, em uma carta a Karl Jaspers de 1º de outubro de 1967, 

que “os judeus orientais (...) se comportaram magnificamente durante a guerra” e que isso “contribui 

de maneira decisiva para a melhoria do caráter nacional”. Uma relação complexa, enfim, com a 

política, apesar de ser o objeto privilegiado de sua filosofia: convidada em 1948 a assumir a presidência 

de uma fundação criada por Magnes e defendendo suas teses, recusará fazê-lo, confessando ter 

sempre a tentação de “fugir correndo” de tais atividades, afirmando não sentir nenhum prazer em 

lutar com uma “multidão” e acrescentando estar certa de que isso prejudicaria seu trabalho de 

escritora35. 

Resta que, se Hannah Arendt permaneceu fundamentalmente pessimista em relação a uma 

ação política que lhe parece em seu século “uma obra de desespero”, sua crítica, muitas vezes 

virulenta, à dos sionistas também se deve a uma postura que ela adotará em outras ocasiões nas quais 

aceita intervir na cena pública: a de um não-conformismo fundado em uma desconfiança filosófica 

em relação à opinião, mas cuja forma é sempre polêmica. Essa atitude é particularmente clara no 

texto de 1948, que ironiza sobre o consenso a respeito da criação do Estado de Israel e denuncia um 

“chauvinismo racista”, ao mesmo tempo em que esboça uma teoria do espaço público que se 

reencontrará em outros lugares: “A unanimidade da opinião é um fenômeno muito inquietante, 

característico de nossa era moderna. Ela destrói a vida social e a vida pessoal, que são fundadas sobre 

o fato de que somos diferentes por natureza e por nossas convicções (...) a unanimidade de massa 

não é o resultado de um acordo, mas a expressão do fanatismo e da histeria”36. 

Quase sempre provocadoras, as tomadas de posição de Hannah Arendt a respeito da história 

moderna dos judeus a mostram perfeitamente imunizada contra o unanimismo: quer se trate de sua 

análise, na primeira parte de Les origines du totalitarisme, de uma responsabilidade mais ou menos direta 

em relação ao antissemitismo por parte de judeus que se colocam como vítimas eternas; de sua 

denúncia, em Eichmann à Jérusalem, de um processo manipulado para fins políticos, mal fundamentado 

juridicamente e desejoso de dissimular o papel dos Conselhos Judaicos na Shoá; ou de uma incansável 

virulência, enfim, em relação a tudo o que possa haver de burguês na vida judaica, paixão que a leva 

a reconhecer-se apenas em um herói: Bernard Lazare. 

Entre 1944 e 1950, as posições assumidas em Nova York por Hannah Arendt eram 

efetivamente minoritárias e se assemelhavam principalmente às defendidas, no mesmo momento, por 

Martin Buber, em Jerusalém, alimentadas, no caso de Arendt, por um não-conformismo mesclado 

de empatia em relação a párias que lhe pareciam mudar de rosto, e fundadas, no caso de Buber, em 

uma espécie de anarquismo utópico que preferia a experimentação social ao Estado37. 

 
35 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 142. 
36 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 142. 
37 Pode-se encontrar o essencial dos textos de Martin Buber sobre esse assunto em Une terre et deux peuples. La 
question judéo-arabe, trad. do alemão por Dominique Miermont e Brigitte Vergne, Paris, Lieu Commun, 1985. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
81 

 

Meio século mais tarde, tais posições parecem, contudo, ter obtido um sucesso inesperado, 

tanto em Israel quanto na França ou em outros lugares: ao serem capazes de inspirar certas maneiras 

de revisar o grande relato das origens de Israel, orientar algumas das críticas mais visíveis à sua política 

e federar diversas formas de anti (ou pós)-sionismos38. Que elas sejam suscetíveis de serem 

instrumentalizadas em um discurso antissemita, como temia desde 1944 a redação da Commentary, não 

resta dúvida — e a questão seria saber em que medida cada um é responsável pela posteridade de 

suas ideias. De todo modo, constata-se nessa ocasião um fenômeno com vínculos ambíguos com o 

despotismo das maiorias conhecido desde Tocqueville: o de uma heterodoxia que se torna doxa. 

Voluntariamente anticonformista quando se arriscava a aparecer na cena pública, Hannah 

Arendt nos lega, portanto, algumas previsões realizadas e proposições que, se fossem aplicadas, 

teriam colocado em perigo a obra do sionismo, mas cujo curso dos acontecimentos ao menos 

confirmou o caráter improvável. Poder-se-ia então colocar três perguntas a seu respeito: não teria ela 

sido tentada, à sua maneira, pelo que censurava aos homens do Yishouv: “Fugir para a lua, isto é, para 

uma região que escapa à maldade do mundo”? Ao observar este último desde Nova York, não teria 

ela, de certo modo, facilitado sua tarefa? Cassandra, afinal, não teria pés de barro? 

 

_____________________________ 

 

 

 

 
38 Poder-se-ia dizer o mesmo das posições assumidas por Hannah Arendt por ocasião do julgamento Eichmann. 
Ver P. Bouretz, introdução a Eichmann à Jérusalem, in H. Arendt, Les origines du totalitarisme. Eichmann à Jérusalem, 
op. cit., p. 1012-1013. 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

82 

 

L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH 

ARENDT1 

Claudia Hilb 
Matías Sirczuk 

 
Bien que nous ne puissions savoir quand Lefort a lu Hannah Arendt pour la première fois, 

nous pouvons néanmoins affirmer – puisqu'il le dit lui-même – qu'il n'avait pas encore abordé sa lecture 

en 1956, lorsqu'il écrivit « Le totalitarisme sans Staline », et nous pouvons également remarquer que le 

nom d'Arendt apparaît pour la première fois sous la plume de Lefort – curieusement mal orthographié 

– en 1979, dans « L'image du corps et le totalitarisme ». En renouant avec sa préoccupation de penser 

le totalitarisme, après de longues années de silence sur ce sujet – des années consacrées quasi 

exclusivement à son étude de Machiavel – Lefort revient sur ce thème dans une perspective différente 

qui, tel que le signale Miguel Abensour, ne se situe plus dans une perspective critique qui serait interne 

au marxisme, mais dans une redécouverte du politique fortement inspirée, précisément, de Machiavel 

(Abensour, 1993: 83).2 C'est sur ce retour que le nom d'Arendt apparaît, alors, pour la première fois 

dans l'œuvre de Lefort et que, dorénavant, le dialogue avec cette auteure perdurera jusque dans ses 

derniers écrits.  

«Thinking with and against Hannah Arendt » (« Penser avec et contre Hannah Arendt »), c'est 

de fait ainsi que Lefort lui-même intitule ce dialogue, dans un article publié dans la revue Social 

Research en 2002, où il reprend, presque mot pour mot, quelques-uns des passages de son ouvrage La 

Complication (1999). Un dialogue qui, dans L’Invention démocratique (1981), apparaît à peine esquissé, le 

nom de Arendt étant seulement mentionné à trois reprises, bien que toujours de façon élogieuse – deux 

fois dans « La logique totalitaire » (1980), une fois dans celui auquel nous avons déjà fait référence 

« L’image du corps et le totalitarisme », c'est-à-dire, dans les deux articles directement consacrés à 

penser le phénomène totalitaire. Arendt apparaît ici comme l'auteure qui, avec quelques autres peu 

nombreux – Lefort lui-même, Raymond Aron -, soutient la nécessité de nommer de la sorte les 

nouvelles formes d'oppression, face à une gauche qui, dans son ensemble, se refusait à les désigner 

comme telles.  

 
1 Une version antérieure de cet article a été publiée en espagnol dans C. Hilb y M. Sirczuk (eds.) Claude Lefort. El 
Arte de Leer. Buenos Aires y Madrid, Katz Editores, 2023, pp. 99-125. 
2 Selon Abensour, nous pouvons différencier deux moments dans l'interprétation lefortienne du phénomène 
totalitaire. Le premier culmine en 1960 avec la publication de « Qu'est-ce que la bureaucratie ? » et le deuxième 
débute en 1976 avec la parution de Un homme en trop : réflexions sur l’Archipel du Goulag. « Il convient de remarquer, 
en effet, qu’entre 1960 et 1976, à l'exception de l’essai relatif à l’idéologie, aucun texte n’est consacré au 
totalitarisme, comme si, jusqu’à cette deuxième date, la question était, en quelque sorte, réglée » (Abensour, 1993: 
84-85). 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

83 

 

Si, jusqu'alors, Arendt reste une figure à la fois proche mais plutôt secondaire dans la réflexion 

de Lefort, à partir des années 80, celui-ci entreprend de se pencher assidûment sur son œuvre. En effet, 

dès le début de cette décennie, apparaissent chez Lefort les signes d'une lecture plus systématique de 

l'œuvre d'Arendt, allant jusqu'à lui dédier une grande partie de son séminaire annuel à l'École des 

Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS) pendant l'année académique 1985-86,3 ainsi que deux 

des trois textes consacrés exclusivement à elle. Il s'agit du texte de la conférence « Hannah Arendt : 

Antisémitisme et génocide des Juifs », de 1982, et de « Hannah Arendt et la question du politique » 

(originalement publié en 1985), qui fait partie d'Essais sur le politique (XIXe XXe siècles) et auxquels il faut 

ajouter l'« Avant-Propos » des Essais où Arendt occupe une place privilégiée, ouvrage dans lequel elle 

se retrouve également mentionnée dans deux autres articles, « Mort de l’immortalité », et « Les droits 

de l’homme et l’État-providence » (qui datent originellement de 1982 et 1984). 

Il est intéressant de souligner que l'éloge qui perçait dans le volume antérieur s'est transformé, 

dès l'avant-propos et de façon générale, en une mention, non moins élogieuse, mais à présent 

accompagnée d'une confrontation, de la manifestation d'une dissidence : Lefort semble rendre compte 

du fait que, dorénavant, dans sa propre réflexion, il pense à la fois avec et contre Arendt. Comme nous 

essayerons de le montrer à continuation, Lefort trouvera chez celle-ci non seulement l'occasion de 

prolonger sa propre réflexion sur le totalitarisme, mais aussi d'identifier, notamment en ce qui concerne 

son point de vue sur la modernité, la clé de certaines de leurs différences fondamentales, qui renvoient 

à la façon propre à chacun de concevoir l'avènement de cette forme inédite d’assujettissement et ses 

particularités. 

Les deux mentions présentes dans Écrire. À l’épreuve du politique (1992) rééditent cette relation 

ambivalente : on retrouve ainsi une mention élogieuse, dans « Le corps interposé : 1984, de George 

Orwell » (1984), suivie d'une distanciation critique dans « Réflexions sur le présent » (1989-1990). 

Celles-ci mettent à nouveau en évidence le fait qu'Arendt, tout en étant pour Lefort une source 

d'inspiration inépuisable dans sa réflexion sur le totalitarisme, projette un regard sur la modernité qui 

constitue la pierre d'achoppement de leurs perspectives, le point à partir duquel celles-ci divergent 

significativement. D'ailleurs, on retrouve cette même relation duelle – penser avec et contre Hannah 

Arendt – dans le troisième texte consacré, en 2002, exclusivement à cette auteure (« Thinking with and 

against Hannah Arendt »), tout comme dans les autres textes de Lefort de cette même période où la 

référence à Arendt est aussi centrale (« Le concept de totalitarisme », de 1996, La complication, de 1999, 

et « Le refus de penser le totalitarisme », de 2000). Comme nous le verrons dans les parties qui suivent, 

 
3 Pendant l'année académique 1982-1983, Lefort se concentra, également, sur la pensée d'Arendt lors de diverses 
séances. Les mentions faites à son œuvre deviennent fréquentes à partir de ce moment-là. Nous remercions 
Claude Habib de nous avoir fourni ses notes de cours prises pendant cette période. 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

84 

 

l'affinité avec Arendt garde la même teneur qu'elle possédait depuis le début – sensibilité à l'événement, 

intelligence de cette nouvelle forme de régime -, tandis que les différences se précisent de façon plus 

détaillée, éclairées par l'élaboration conceptuelle que fait Lefort du totalitarisme qu'il associe à 

l'institution d'un nouveau régime symbolique – de la position de la loi, de la constitution d'un Peuple-

Un. Cette élaboration conceptuelle dont nous pouvons dire qu’elle était arrivée à son développement 

achevé au milieu des années 80, permet à Lefort de confronter les textes arendtiens en précisant à 

chaque fois ce qui le rapproche et ce qui l'éloigne des analyses ponctuelles de cette auteure, de même 

que leurs différences en ce qui concerne, une fois de plus, la façon dont l'un et l'autre appréhendent la 

relation entre totalitarisme et modernité politique, ou entre totalitarisme et démocratie. 

 

Afin de nous plonger maintenant dans le vif du sujet, partons d'une vue d'ensemble de la 

lecture faite par Lefort de Hannah Arendt, depuis les premiers textes jusqu'aux derniers. Une 

constatation semble s'imposer : Lefort trouve chez elle – et plus spécifiquement dans The Origins of 

Totalitarianism – une source d'inspiration pour nourrir ses réflexions sur cette nouvelle forme de régime, 

tout en prenant ses distances, pour chacun des aspects où il reconnaît sa contribution à la 

compréhension de cette forme politique inédite, par rapport au traitement qu'elle donne à ses intuitions 

et développements. 

Globalement, cette distance est encadrée par une différence fondamentale : pour Lefort, 

comprendre le totalitarisme exige de l'appréhender comme une forme de régime ou de société, qui s’érige, et 

se laisse mieux voir, dans son opposition à un autre régime, à une autre forme politique, c'est-à-dire, en 

opposition à la démocratie moderne. C'est dans cette nouvelle configuration symbolique que les 

différents éléments qui distinguent l'expérience totalitaire acquièrent tout leur sens, et c'est, semble-t-

il, parce qu'Arendt ne se situe pas dans cette perspective – c'est-à-dire, dans la perspective d'un nouvel 

ordre symbolique, d'un nouveau régime perçu comme tel et représentant une rupture radicale vis-à-vis 

du régime contre lequel il s'érige – qu'elle ne tire pas pleinement parti de ses intuitions et de ses 

conceptions pourtant fulgurantes. Au contraire, lorsqu'Arendt cherche à leur donner une unité 

explicative, remarque Lefort, le fil interprétatif qu'elle déroule paraît être rattaché à une « théorie de la 

décadence », de l’occultation du politique propre à l'époque, ce qui non seulement l'aveugle sur la 

spécificité du régime démocratique – qu'elle associe simplement à la société de masses – et sur le 

caractère de « révolution antidémocratique » que représente le régime totalitaire, mais l'empêche 

également, bien souvent, d'exploiter pleinement le potentiel de ses propres découvertes, allant parfois 

jusqu'à les rendre contradictoires. 

En somme, il nous paraît intéressant de proposer que Lefort – au travers de ce penser avec et 

contre Arendt – puise dans l'œuvre d'Arendt d’innombrables éléments pour nourrir sa conception du 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

85 

 

totalitarisme, mais que, contrairement à ce qui se passe chez cette auteure, ceux-ci prennent sens, chez 

lui, dans leur inscription dans un nouvel ordre symbolique, dans une nouvelle façon de se représenter 

la relation à la loi, au pouvoir, au savoir. On peut imaginer que la lecture lefortienne de Tocqueville – 

dont l'empreinte dans sa réflexion sur la révolution démocratique comme nouveau régime de sens ne 

fait aucun doute – et de La Boétie – qui nourrira sa pensée sur l'Un et sur la prétention du totalitarisme 

à restituer l'unité de la communauté sous l'image du corps – contribue à façonner sa vision du 

totalitarisme en tant que nouvelle forme politique et qu'elle lui permet de récupérer, sà chaque fois, les 

éléments singuliers de l'interprétation du totalitarisme que fait Arendt, pour les élaborer à titre 

personnel et pour aller souvent plus loin que l'auteure, ou dans une autre direction. 

 

À présent, pour développer les éléments que nous n'avons fait jusqu'ici qu'avancer, nous 

procèderons, en premier lieu, en nous centrant sur la critique que Lefort adresse à Arendt concernant 

la distinction qu'elle établit entre le social et le politique, distinction qui, à ses yeux, la conduit à sous-

estimer la nouveauté du concept moderne d'égalité. En second lieu, nous nous arrêterons à l’analyse 

que fait Lefort de la conceptions arendtienne du totalitarisme, en ce qui concerne les deux éléments 

qui sont pour lui fondamentaux pour appréhender cette nouvelle forme de domination : l'organisation 

et l'incorporation. En troisième lieu, nous étudierons comment Lefort reprend, tout en la critiquant, 

l'analyse que fait Arendt du statut symbolique de la loi sous le totalitarisme et comment il associe cette 

analyse à la nouvelle relation que la modernité entretient avec la temporalité. En quatrième lieu, nous 

identifierons également comment Lefort, tout en récupérant la définition arendtienne du « droit à avoir 

des droits », s'éloigne cependant de la position d'Arendt en ce qui concerne la place que les droits de 

l'homme occupent sur la scène politique postrévolutionnaire. Le fil conducteur qui relie ces éléments 

s'articule autour d'un axe, pivot de cette distance que Lefort établit vis-à-vis de la pensée d'Arendt : son 

manque de sensibilité, ou d'intérêt, à mettre en rapport l'analyse qu'elle fait de la modernité et du 

totalitarisme avec l'émergence de la démocratie moderne. Absence d'intérêt que, selon Lefort, et malgré 

sa détermination à se débarrasser de la tradition de la philosophie politique, va cependant chez Arendt 

de pair avec la certitude de pouvoir pleinement discriminer ce qui est politique de ce qui ne l'est pas – 

c'est-à-dire, de « détenir la définition du politique » (Lefort, 1986a : 14). Certitude qui aurait conduit 

Arendt à concevoir la modernité comme une perte ou dissimulation du politique.4 Ainsi, bien qu'Arendt 

 
4 Dans un texte qu’il consacre essentiellement à Leo Strauss, Lefort suggère que, nonobstant ses différences avec 
Strauss, la manière dont Arendt pense le politique l'amène à établir – de même que celui-ci – une sorte de récit 
de la perte historique du politique et à conclure que la société moderne n'est déjà plus une société politique. « On 
a l’impression qu’à ses yeux [ceux de Leo Strauss], les formes de gouvernement ont cessé d’être déterminantes 
pour comprendre les sociétés. Je ne veux pas dire par là qu’il ignore la distinction du totalitarisme et de la 
démocratie. Strauss pense, indéniablement, qu’un régime est de loin préférable à l’autre. Mais il ne pense pas cette 
différence au sens où les Anciens envisageaient : l’opposition entre une société saine et une société corrompue. 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

86 

 

ouvre, d'après Lefort, la voie pour penser l'événement totalitaire en ce qu’elle propose une pensée 

proprement politique de ce nouveau phénomène, en parallèle et de façon presque paradoxale, son 

aveuglement ou son déni de ce qui fait la spécificité de la démocratie moderne en tant que régime – en 

tant que « société politique » – la pousse à établir une continuité équivoque entre modernité et 

totalitarisme.5 

 

1) La question de l'égalité, et la distinction entre le social et le politique. 

Le manque d'intérêt ou de sensibilité que manifeste Arendt pour la démocratie, en tant que 

régime inédit de sens, semble être le cadre dans lequel il est possible d’inscrire la critique que Lefort – 

dans son prolongement de la réflexion arendtienne sur le caractère novateur de l'antisémitisme 

politique – propose du traitement arendtien de la distinction entre le politique et le social et, plus 

particulièrement, de la question de l'égalité. Comme nous l'avions d'ores et déjà avancé, c'est dans 

« Hannah Arendt : Antisémitisme et génocide des Juifs » que Lefort aborde, pour la première fois de 

façon systématique, la pensée d'Arendt. Nous y observons à quel point la haute estime qu'il porte à la 

façon dont Arendt analyse le totalitarisme – notamment en ce qui concerne ici la productivité de cette 

distinction qu'elle établit entre une tradition ancestrale de haine ou de ségrégation des juifs et le 

phénomène de l'antisémitisme politique qui surgit au XIXe siècle et qui se cristallisera, de manière 

catastrophique, dans le totalitarisme nazi – va de pair avec l'idée selon laquelle ce sont ses propres 

catégories de pensée qui semblent empêcher l'auteure de tirer une compréhension politique plus 

adéquate de ces transformations qu'elle observe pourtant avec grande acuité. De sorte que Lefort 

précise d’une part que c'est « dans ce décentrage de l’histoire des Juifs, dans le déplacement du foyer 

de la question, du lieu de l’antisémitisme au lieu du totalitarisme, d’une façon générale au lieu du 

politique, que réside l’originalité et l’audace de la tentative de Hannah Arendt » (Lefort, 2007a : 513). 

Mais d’autre part, il signale que, emportée par la distinction nette qu'elle établit entre le social et le 

politique qui se désintéresse de la signification politique des phénomènes sociaux – c'est-à-dire, qui se 

désintéresse de penser le régime politique en tant que forme de mise en sens du social – Arendt refuse 

de mettre en relation la signification nouvelle qu’acquière l'antisémitisme – l'antisémitisme politique – 

 
De son point de vue, la véritable rupture avec les classiques tient à l’essor de la technique […]. Hannah Arendt, si 
éloignée de l’esprit de Strauss, tend finalement à élaborer la même thèse : nos sociétés ne sont plus des sociétés 
politiques. C’est l’État gestionnaire, en même temps que l’État producteur, qui décide de la forme actuelle des 
relations sociales » (Lefort, 2007a : 557-558. Voir également Lefort, 1986d : 71-72). 
5 Comme nous le suggérions précédemment, cet aveuglement provient du fait que, selon Lefort, Arendt – dont 
la pensée du politique, contrairement à la plupart des auteurs, surgit de la rencontre avec les événements, en 
particulier l'avènement du totalitarisme – paraît, cependant, par moments, finir par réduire l'intelligence de 
l'évènement à une définition catégorique du politique. « On trouve dans son œuvre », écrit-il à ce sujet, « une 
tension constante entre son désir d’élaborer une théorie et sa volonté d’être disponible devant l’évènement » 
(Lefort, 1986d : 62). 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

87 

 

avec les conséquences des phénomènes d'assimilation et d'émancipation des juifs, qui constituent 

pourtant, aux yeux de Lefort, « des phénomènes intimement liés au développement de la démocratie » 

(Lefort, 2007a : 514). 

Dans son analyse de l'antisémitisme politique, souligne Lefort, Arendt constate que 

l'égalisation des conditions, le concept d'égalité propre à l'époque moderne, replace cette question dans 

un cadre inédit. Elle observe très justement, ajoute-t-il, qu'il ne s'agit guère d'un nouveau chapitre de 

l'histoire multiséculaire de l'antisémitisme, comme les porte-paroles juifs eux-mêmes ont tendance à le 

penser. Il ne s'agit plus de la haine religieuse, ni de l'hostilité, que la condition socio-économique des 

juifs pouvait inspirer jadis, mais bien d'un phénomène moderne « produit de l’émancipation et, faudrait-

il ajouter, de l’assimilation : l’effet de “l’égalité croissante entre les Juifs et tous les autres groupes” » 

(Lefort, 2007a : 518). Pour autant, d'après Lefort, l'aveuglement des juifs face à la nouvelle nature de 

cet antisémitisme est bien plus profond que ce qu'en observe Arendt : ils sont aveugles à la signification 

politique que l'antisémitisme acquière, c'est-à-dire, à la discrimination qu'engendre la désignation d'un 

Autre, quand nous nous trouvons dans un univers de significations qui considère les individus comme 

égaux. Pour le dire autrement : cette nouvelle forme d'antisémitisme n'est plus centrée ni sur la 

discrimination religieuse ni sur la position économique des juifs, mais s'inscrit, à présent, dans une 

réalité sociale dans laquelle les juifs apparaissent de moins en moins comme un groupe à part et bien 

plus comme « empiriquement » les égaux des autres citoyens, et c'est, dès lors, leur ressemblance et 

non plus leur différence qui exacerbe cette discrimination de vieille souche à leur égard.  

Arendt remarque – écrit Lefort – que, dans la mesure où les individus des temps démocratiques 

se conçoivent comme égaux, la non-reconnaissance de l'égalité réciproque peut rêvetir de nouvelles 

formes effroyables (Lefort, 2007a : 519). Cependant, la signification politique de l'antisémitisme 

moderne semble, au bout du compte, lui glisser entre les doigts. Ainsi, bien que l'interprétation 

d'Arendt paraisse nous permettre de saisir de plus près la signification politique du processus 

d'égalisation – la configuration d'un régime de sens où les êtres humains se considèrent comme égaux 

– et nous aider à en imaginer les incidences, son analyse finit par envisager le processus d'égalisation 

comme un phénomène purement empirique se déployant dans le champ du social, et l'amène ainsi à 

nier, d'un même geste, cette signification politique qu'elle semblait pourtant dévoiler. 

En ce sens, aux yeux de Lefort, la façon dont Arendt sépare, de façon tranchante, les catégories 

du social et du politique, ne s’explique pas par la nécessité de comprendre l’événement mais appartient 

à un univers conceptuel qui surplombe et précède toute autre analyse. Cette distinction du social et du 

politique suppose, en effet, une conception de ce qui est proprement politique, et de sa différence par 

rapport au domaine du social, qui se désintéresse complètement de la façon dont des phénomènes qui 

seraient de l'ordre du (catégoriellement) social et du (catégoriellement) politique, s'imbriquent et 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

88 

 

s'imprègnent dans les différentes formes de régime ; toute imbrication ne pourra finalement être 

conçue que comme un pervertissement de la nature distincte de chacune de ces sphères. Autrement 

dit, la distinction catégorielle échoit dans un mode de penser le politique qui ignore la question du 

régime et, par conséquent, se prive d'entrevoir la signification politique de l'égalisation des conditions ; qui se 

prive de percevoir qu’il n’est pas possible de scinder le fait empirique de l'égalisation de sa signification 

politique, de son inscription dans un régime de sens – ici, celui de la démocratie moderne dans laquelle, 

au-delà des différences empiriques, les êtres humains se reconnaissent essentiellement comme égaux, 

autrement dit, ne reconnaissent pas de hiérarchies naturelles entre eux. 

De fait, dans « Hannah Arendt et la question du politique », Lefort développera, peu de temps 

après, une critique semblable de cette distinction tranchante entre le social et le politique, qu'Arendt 

conceptualise de façon plus détaillée dans The Human Condition. En effet, pour elle, la modernité ne 

serait qu'un processus de dégradation du politique, caractérisé par « l’avènement de la “question 

sociale” » (Lefort, 1986d : 68), c'est-à-dire, par la disparition de l'opposition entre la sphère publique et 

la sphère privée, et par la réabsorption de ces deux sphères, sous l’effet de l'avènement du social. 

L'érosion des frontières, entre ce qui appartient à l'ordre du politique et ce qui est de l'ordre du social, 

survenue au cours de l'histoire moderne, aurait conduit à la perte du sens premier – proprement 

politique – de l'égalité (qui est de permettre aux individus égaux, autrement dit au petit nombre de ceux 

qui réussissent à se départir de la nécessité, d'agir conjointement). Pour Arendt, la confusion entre 

l'égalité politique et l'égalité sociale aurait perverti le concept même d'égalité et se serait cristallisée dans 

cette « fiction » des droits de l'homme, dans « l’idée insensée que les individus sont égaux par 

naissance » (Lefort, 1986d : 68). Lefort remarque, à nouveau ici, qu'Arendt, en négligeant la dimension 

symbolique du processus d'égalisation des conditions – et en négligeant le fait que c'est précisément 

une « découverte » moderne que d'affirmer que les êtres humains sont nés égaux (qu'ils sont 

semblables) qui ébranle radicalement le tissu social – perd de vue les transformations que cette nouvelle 

conception de l'égalité induit au niveau des relations que les êtres humains établissent entre eux, de 

l'accès à certains lieux qui leur étaient auparavant interdits, de leur rapport à la loi, ainsi que dans leur 

façon de se représenter le pouvoir. 

En reprenant à présent le fil des deux textes, nous pouvons reformuler notre argumentation 

comme suit : aux yeux de Lefort, le présupposé théorique immuable d'Arendt – tout franchissement 

de la frontière entre la sphère sociale et la scène politique peut seulement être lu comme une perte du 

proprement politique – l'empêche de situer les éléments novateurs, qu'elle perçoit pourtant avec une 

remarquable acuité dans l'avènement du totalitarisme, dans leur rapport avec la conformation de cet 

autre régime de sens, celui de la révolution démocratique moderne, c'est-à-dire, d'une société ayant 

perdu les critères fixes de l'ordre et de la hiérarchie, une société, en somme, livrée à la dissolution de 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

89 

 

tous les repères de certitude. Une forme de régime face auquel le totalitarisme – nous reviendrons sur 

ce point – s'érigera à la façon d'une contre-révolution. C'est ce présupposé qui la poussera à ignorer 

ses propres perceptions – l'impact de l'égalisation des conditions, au cours du XIXe siècle, dans 

l'édification de l'antisémitisme politique – pour écarter la signification politique de l'assimilation et de 

l'émancipation des juifs, limitant ces aspects à des phénomènes strictement sociaux. En omettant de 

considérer la signification politique de la discrimination sociale, Arendt est, par ailleurs, amenée, d'après 

Lefort, à attribuer à l'antisémitisme totalitaire un caractère exclusivement instrumental, à ignorer sa 

composante « organiciste » qui vise à extraire du corps social une maladie.6 Enfin, en distinguant de 

façon tranchante le social du politique, Arendt dédaignera la signification symbolique des déclarations 

de droits, les envisageant comme pure « fiction » et comme revendiquant un idéal d'égalité soi-disant 

fondé sur la nature.7 

Ainsi, de nombreux éléments précieux de l'analyse arendtienne – tels que sa perception de la 

façon dont les théories conspiratrices poussent sur le terreau d’une société où, selon les termes de 

Lefort, le pouvoir s’est désancré de l’espace fixe propre à une société hiérarchique aux contours définis 

– serviront à Lefort pour aller, d'une certaine façon, plus loin qu'Arendt ou, pourquoi pas, aller avec 

elle contre elle-même, en restituant le sens de ces éléments dans une réflexion portant sur une société 

ayant perdu les repères d'ordre, de hiérarchie et de légitimité de l'Ancien Régime – société qui voit le 

jour avec la révolution démocratique.8 

 

2) Totalitarisme : organisation, incorporation et haine de la démocratie. 

Dans la partie précédente, nous avons vu comment Lefort saluait le fait que l'approche 

arendtienne de l'antisémitisme – et à travers lui, de la nature d'une forme inédite de société – permettait 

d'éclairer le caractère politique de ce phénomène. Néanmoins, en parallèle, nous relevions les limites 

auxquelles l'entreprise arendtienne se trouvait confrontée, toujours d'après Lefort. Comme nous 

l'avons vu, ces limites sont liées au refus d'Arendt à inscrire le phénomène de l'antisémitisme dans 

l'ensemble des transformations que la société démocratique entraine, non pas tant sur le plan 

empirique, mais en ce qu’elle ouvre à un régime de sens nouveau et inédit. 

 
6 Nous reviendrons sur la pensée de Lefort à propos de la dimension organiciste du totalitarisme dans la partie 
suivante. 
7 Voir infra Partie 4. 
8 Lefort considère qu'Arendt s'inspire de l'analyse de la démocratie de Tocqueville pour interpréter l'antisémitisme 
mais que, pour soutenir la cohérence de son argumentation, elle se voit contrainte à affirmer – contre Tocqueville 
et de façon quelque peu surprenante – que les inégalités s'accroissent dans le régime démocratique, comparé au 
régime aristocratique. Il ajoute encore que, bien qu'elle se serve des analyses de Tocqueville pour penser 
l'antisémitisme, « ce mot démocratie, dans cette première partie du chapitre [“The Jews and Society”] tout d'ordre 
théorique, elle ne le prononce pas. Élusion significative » (Lefort, 2007a : 519). 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

90 

 

Dans cette deuxième partie, nous verrons comment les éléments, que Lefort considère comme 

particulièrement novateurs dans l'analyse arendtienne du totalitarisme, restent cependant, eux aussi, 

prisonniers (pour ainsi dire) de ce désintérêt d'Arendt à mettre en relation l'émergence de cette nouvelle 

forme de société avec les ambiguïtés intrinsèques à la démocratie moderne. Ici encore, il semble qu'à 

chaque fois que Lefort fait référence à Arendt, et à son analyse du totalitarisme, il commence par 

reconnaître que cette auteure, à la différence de tant d'autres, identifie un élément clé pour comprendre 

le caractère sans précédent de cette nouvelle forme de gouvernement : ce qui distingue le totalitarisme 

d'autres formes de domination dans le passé (telles que la tyrannie, la dictature ou le despotisme) c'est 

que, sous un tel régime, l’obéissance n'est pas simplement obtenue par des moyens externes de 

violence, mais plutôt, pour ainsi dire, « de l'intérieur ». Bien que Lefort reconnaisse que cette intuition 

permet à Arendt de développer un des éléments centraux de la « logique »9 totalitaire – l'organisation 

de l'ensemble de la société en de multiples collectifs – il considère néanmoins, là aussi, qu'elle n'a pas 

mené cette intuition jusqu'à ces ultimes conséquences. Comme nous verrons par la suite, pour Lefort, 

bien que la domination « de l'intérieur » nous fournisse une clé d'une grande perspicacité pour 

comprendre la nouvelle forme d'obéissance qui opère sous le totalitarisme, celle-ci ne peut cependant 

pas s'expliquer uniquement par la capacité d'organisation de la société entière fournie par l'idéologie. À 

la différence d'Arendt, Lefort comprendra qu’il est nécessaire de prêter attention au mode par lequel 

cette nouvelle configuration symbolique prétend restituer la corporalité du social, destituée par la 

révolution démocratique. En ce sens, la question du corps –le renoncement à penser et 

« l'enchantement » sous le nom de l'Un, l'incorporation des membres de la société en un nous 

indivisible – ne pourra être comprise en profondeur qu'en abordant la place que le Parti occupe dans 

cette nouvelle configuration symbolique, qu’en admettant que l'idéologie change de registre quand elle 

s'incarne dans un Parti d'un genre nouveau, en se nouant dans un lien social et politique inédit. 

Détaillons donc cette question, point par point. 

 

 

2a) La domination de l'intérieur : organisation et incorporation. 

L'argument central d'Arendt, tel qu'il nous est restitué par Lefort, part d'une intuition 

fondamentale : le totalitarisme est un régime sans précédent, qui a fait voler en éclats la différence, 

établie par la tradition, entre régime légitime et régime arbitraire (Arendt, 1979 : 461). Pour Arendt, la 

typologie classique des formes de régimes prend appui sur deux piliers : le pouvoir et la loi. Cette 

typologie distingue différentes formes de société en fonction de qui gouverne – c'est-à-dire, selon qui 

 
9 Au sujet des raisons ayant amené Lefort à employer le concept de « logique » pour comprendre le totalitarisme, 
voir Lefort, 1994a : II ; Lefort, 2007d : 891 et Lefort, 1994c. 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

91 

 

occupe le lieu du pouvoir : un, plusieurs ou tous – et si ce gouvernement s'exerce en accord avec la loi 

ou arbitrairement. S'il est vrai que ces deux piliers semblent avoir été des éléments suffisants pour 

distinguer les régimes tout au long de l'histoire, Arendt, indique Lefort, perçoit clairement que cette 

classification ne peut suffire à rendre compte du totalitarisme – ni le nombre de ceux qui gouvernent, 

ni la distinction entre légalité et arbitraire, ne suffisent à en définir le sens. La domination totalitaire 

n'est pas le résultat de la violence, elle n'est pas compréhensible en termes d'arbitraire, mais s'organise, 

bien au contraire, sous le signe de la loi, loi qui, toutefois, comme nous le verrons dans la troisième 

partie, n'obéit plus à sa position traditionnelle.10 

Arendt, souligne Lefort, touche à un point essentiel en indiquant que, dans ce nouveau mode 

de domination, l'obéissance n'est pas obtenue, comme dans d'autres formes d'oppression dans le passé, 

par des moyens externes, mais s'exerce « de l'intérieur » (Lefort, 2007c : 843 ; Lefort, 2007d : 881-884 

; Lefort, 2007e : 971 et 976 ; Lefort, 2002 : 447). Arendt, insiste-t-il, ne croit pas que la soumission de 

la population puisse être simplement considérée comme le fruit de la propagande ou de 

l'endoctrinement (Lefort, 2002 : 448) : ces deux phénomènes ne peuvent suffire à expliquer l'adhésion 

des masses au régime, ni à rendre compte des mécanismes de l'obéissance en tant que processus 

émanant de l'intérieur. Elle insistera, par contre, signale Lefort, dans l’importance du rôle joué par 

l'idéologie pour garantir cette adhésion. La domination totalitaire opère par le truchement de 

l'organisation des masses qui trouve, dans l'idéologie qui imprègne le fonctionnement de l'organisation, 

son principe d'action et de reproduction. 

En attirant l'attention sur la corrélation entre idéologie et organisation, Arendt, observe Lefort, 

nous entraîne vers une voie inexplorée : ce n’est plus la propagande ou l'endoctrinement qui suscite 

l'obéissance des masses, c'est l'idéologie qui pave la voie permettant d’encadrer l'ensemble de la 

population en de multiples organisations qui cimentent la domination totalitaire – et ce, en brisant le 

lien que chacun entretient avec l'expérience, en favorisant l'idéal selon lequel il serait possible 

d'organiser la société dans une direction définie, et en offrant, à tout un chacun, une clé pour déchiffrer 

le passé et chasser les incertitudes concernant l'avenir. Arendt pressent avec justesse, ajoute Lefort, que 

le but de l'idéologie est de faire de la société un tout organisable, faisant en sorte que chaque aspect de 

la vie individuelle s'imbrique avec le projet collectif.11 

 
10 S'il est vrai qu'Arendt, comme nous l'avons déjà évoqué, observe que le totalitarisme a détruit les catégories 
avec lesquelles la tradition a pensé la différence entre les régimes, elle propose tout de même d'identifier, en 
suivant la modification de la typologie classique des formes de gouvernement réalisée par Montesquieu, ce qui 
serait la «nature» – la terreur – et ce qui serait le principe d'action – l'idéologie – de ce nouveau régime. 
11 « L’objectif est de contrôler et régler les conduites dans tous les domaines de la vie sociale, dans toutes les 
professions, mais aussi bien dans toutes les situations où se nouent des relations humaines qui échappent au cadre 
des institutions. Sans doute, est-ce en ce sens que Arendt peut affirmer qu’il ne s’agit pas d’un objectif 
“politique” : cet objectif est, dirais-je, de rendre tout organisable, tout matière à l’organisation du Parti » (Lefort, 
2007d : 885). 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

92 

 

L'idéal de l'organisation offre, reconnait Lefort, un élément clé pour comprendre le 

totalitarisme. Pour Arendt, les ressorts de cette adhésion – c'est-à-dire, de cette obéissance de l'intérieur 

– sont à chercher du côté du fonctionnement même de l'idéologie, qui parvient à inscrire dans la réalité 

cet élan totalitaire d'organisation. Cependant, qu'est-ce qui permet de comprendre que l'idéologie puisse 

effectivement accomplir la vocation totalitaire, « d’encadrer le plus grand nombre dans son 

organisation » (Arendt citée par Lefort, 2007d : 884) ? Qu'est-ce qui conduit les individus à se rallier à 

la « logique d'une idée » et à renoncer à leur rapport à la pensée et à l'expérience personnelle, au sens 

où nous les connaissons ? 

Nous touchons ici un point essentiel de la divergence qui oppose Lefort à Arendt. Le lieu 

privilégié que concède Arendt à l'idéologie – celui-là même qui l'amène à la considérer comme le 

« principe d'action » du régime totalitaire – dérive, selon Lefort, du fait qu'elle estime que l'efficacité de 

l'idéologie s’explique par le milieu dans lequel elle opère. Ainsi, pour Arendt, c'est parce que la société 

moderne s'est transformée en société de masses, parce que l'expérience centrale du XXe siècle est la 

solitude (loneliness), que l'idéologie peut accomplir sa fonction. L'idéologie parvient à atteindre son but 

car elle a face à elle une société dont les attaches ont été défaites et remplacées par une multitude 

d'individus atomisés, séparés entre eux, dont l'unique expérience commune est la solitude (voir Lefort, 

2002 : 448 et Lefort, 2007c : 843). Lefort s'« étonne » que ce soit là la thèse principale d'Arendt : qu'elle 

considère que l'organisation, véhiculée par l'idéologie, d'une société caractérisée par l'atomisation puisse 

être l'élément central pour comprendre les caractéristiques de ce régime inédit, et qu'elle ne remarque 

pas – ou plutôt qu'elle laisse de côté ses intuitions à ce sujet – la pertinence d'un autre phénomène qui 

consiste dans l'incorporation des individus à un être collectif, à la réabsorption du multiple dans l'Un, 

phénomènes essentiels pour Lefort pour saisir la domination « de l'intérieur », celle que précisément 

Arendt nous a permis d’entrevoir (Lefort, 2007d : 887-888).12 

Nous reviendrons tout de suite sur cet aspect. Mais entretemps, l' « étonnement » insinué par 

Lefort nous conduit à nouveau sur le chemin que nous parcourions il y a un instant. En effet, 

l'insuffisance de l'analyse arendtienne apparaît à nouveau liée, à ses yeux, au manque de réflexion, ou 

d'intérêt, de la part d'Arendt, pour la démocratie moderne en tant que régime spécifique ; ses recherches 

sur l'obéissance que l'idéologie suscite paraissent en définitive mettre l'accent sur les lignes de continuité 

qui existent entre modernité et totalitarisme.13 Arendt, note Lefort, découvre dans le XIXe siècle 

 
12 En ce qui concerne ces intuitions d'Arendt elle-même, voir infra, n.° 16. 
13 « Pourquoi », s'interroge Lefort, « Arendt présente-t-elle la société totalitaire comme une société qui a été 
atomisée, délibérément, pour devenir la matière d’une domination totale ? La raison en est, me semble-t-il, qu’elle 
voit déjà dans la démocratie, en Europe du moins, l’avènement d’une société de masse, accompagnant la 
décomposition de l’État-nation, la destruction de la structure de classes, qui assurait aux individus des cadres 
permanents d’existence et les rendait capables de se situer les uns par rapport aux autres en fonction d’intérêts 
communs et d’oppositions intelligibles » (Lefort, 2007d : 889. Voir également Lefort, 1986d : 69). Ajoutons que, 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

93 

 

l'émergence d'une expérience – la solitude – et d'un type d'individu qui peut être disponible pour le 

travail de l'idéologie. Nous pouvons dire que Lefort ne refuse pas l’idée que la solitude est une 

expérience qui acquiert progressivement de l'importance au cours du XIXe siècle. Pour lui, cette 

expérience est étroitement liée à la démocratie : la nouvelle forme de solitude, qu'éprouvent les 

hommes et les femmes des temps modernes, advient comme conséquence de la dissolution des liens 

caractéristiques de l'Ancien Régime. Mais il considère certainement – contre Arendt – qu'en dépit du 

fait que cette solitude puisse parfois s'avérer insupportable, elle est aussi le signe d'une nouvelle liberté 

individuelle et de la fécondité dont celle-ci est porteuse – telle que la reconnaissance de se savoir 

différent des autres, singulier – elles-mêmes liées à l'institution de la société démocratique.14 Et si le 

totalitarisme peut être compris, tel qu'Arendt le conçoit, en rapport avec cette expérience de la solitude, 

ce n'est pas tant dans son prolongement que dans sa clôture qu'il faudra essayer de le penser. Selon 

Lefort, Arendt voit dans l'expérience de la solitude, qui émerge au cœur de la modernité, uniquement 

le bouillon de culture dans lequel l'idéologie pourra le plus efficacement opérer, le totalitarisme 

reposant, selon elle, sur cette expérience de la solitude dans laquelle les individus se reconnaissent 

mutuellement comme étant séparés les uns des autres. 

Ainsi, comme nous l'énoncions plus haut, Lefort considère que le fait d'insister sur la place 

prépondérante que joue l'idéologie pour comprendre l'obéissance à un régime – enracinée dans l'idée 

que le totalitarisme repose sur l'expérience de la solitude caractéristique d'une société dont le tissu 

traditionnel a été brisé – ne réussit pas à rendre pleinement compte de quelque chose qui, bien 

qu'insinué par Arendt, semble lui glisser entre les doigts au cours de son analyse, et qui constituerait 

l'envers ou la dénégation de cette séparation des individus entre eux. Il dit trouver surprenant 

qu'Arendt, si attachée à ne pas séparer la compréhension des évènements du sens commun, ne prête 

pas davantage attention à cette vision naïve qui associe le totalitarisme au collectivisme (Lefort, 2007d : 

887) : « Cependant, un autre trait du régime totalitaire me paraît remarquable, qu’on néglige ou sous-

estime, quand on met l’accent, comme le fait notamment Arendt, sur le processus de massification et 

d’atomisation caractéristique du nazisme et du communisme. À la tentative d’organisation totale se 

joint celle d’une incorporation des individus dans des “collectifs” et, finalement, dans un peuple-Un, 

ou, à mieux dire, dans le peuple que le Parti fait advenir à l’unité » (Lefort, 2007c : 843). 

 
selon Lefort, Arendt inscrit l'émergence des idéologies dans le cadre de son interprétation générale du XXe siècle, 
sans considérer que l'idéologie change, elle aussi, de statut en s'articulant à un nouveau régime de sens. 
14 « Ce qui me paraît être une grandeur de la démocratie, c’est qu’il y est tacitement reconnu le fait que chacun 
est insaisissable pour l’autre. C’est aussi l’idée que la liberté individuelle instaure une distance entre les hommes, 
qu’elle demeure non résorbable dans la communauté. L’homme ne peut oublier la solitude. Il y a bien évidemment 
une solitude atroce qui sourd dans la société capitaliste. Nous n’avons pas à nier ce phénomène. Il y a cependant 
une solitude féconde, profondément liée à l’institution de la société démocratique. L’homme seul peut être noyé 
dans la foule ; mais c’est là, aussi, qu’il est appelé à se savoir différent » (Lefort, 2007b : 567). 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

94 

 

Le totalitarisme ne peut être compris comme simple conséquence de l'atomisation, tout 

comme l'obéissance au régime ne peut être pleinement conçue en appelant, comme le fait Arendt, qu'à 

la seule idéologie. Lefort oppose à l'argument d'Arendt l'élément que lui-même considère comme 

central pour saisir le totalitarisme : la tentative de restituer imaginairement la corporéité du social, par 

le biais de la création d'un Parti d'un type nouveau, qui rompt avec toutes les autres formations 

politiques, qui s'affranchit du cadre de la légalité et se fixe comme objectif la conquête de l'État. Pour 

Lefort, ce n'est pas le Parti qui s'adapte à la doctrine, ou à l'idéologie, c'est, au contraire, le Parti qui 

s'en sert, de telle sorte que « [l]a doctrine devient façonnée en conséquence de l’impératif d’une absolue 

unité du Parti. Hors de ses frontières, nul accès n’est possible à la vérité, nulle participation n’est 

possible à la lutte révolutionnaire » (Lefort, 2007e : 976). 

En ce sens, Lefort entend que le Parti implique dans sa structure même, au-delà de la doctrine 

qu'il revendique, une nouvelle forme de lien social, qui « témoigne d’un nouveau “régime” de la pensée 

et de la langue politiques » (Lefort, 2007d : 871), dans lequel l'identité de chacun se réaliserait à travers 

la croyance partagée et l'appartenance à un être collectif, dont les membres auraient fusionné les uns 

avec les autres. Cette « croyance partagée » devient possible dans la mesure où tous croient de concert, 

« où chez chacun, le Je s’engloutit dans le Nous » (Lefort, 2007e : 976).15 Ainsi, en allant au-delà 

d'Arendt, Lefort comprend que le réseau d'organisations, dans lequel les individus sont reliés les uns 

aux autres sous le régime totalitaire, peut être mieux perçu à la lumière de l'attraction qu'opère le fait 

même d'appartenir à « une communauté qui forme un seul bloc, qui offre l’image de l’Un. Ne peut-on 

ajouter qu’à la faveur de ces multiples incorporations, la croyance s’impose à la grande communauté 

du peuple qui se reflète dans le corps visible du dirigeant suprême ? Je suis enclin à juger qu’au plus 

profond, c’est l’image du corps qui soutient la foi dans l’Un. Tandis que l’organisation peut être objet 

de discours, et sa vertu célébrée, l’image du corps s’ancre dans l’inconscient, son efficacité n’en est que 

plus forte. Elle persiste quand l’organisation s’est détraquée » (Lefort, 2007e : 977).16 

De ce fait, bien que Lefort note qu'Arendt s'approche, de façon extraordinaire, de cette 

intuition selon laquelle la domination totalitaire n'opère pas comme les autres formes d'oppression par 

 
15 « Les idées prennent consistance là où les hommes croient ensemble, s’ajustent les uns aux autres dans 
l’organisation » (Lefort, 2007d : 884). 
16 Lefort signale qu'en limitant notre attention aux aspects de l'organisation « on négligerait un autre ressort du 
communisme et du fascisme : celui de l’incorporation des individus dans un être collectif, celui de la résorption 
du multiple dans l’Un. Tandis que l’organisation relève d’un projet artificialiste du social, poussé à l’extrême, mais 
déjà manifeste dans le monde moderne où il accompagnait la rationalisation des diverses sphères d’activités, 
notamment politiques, économiques et religieuses, la tâche de l’incorporation relève d’un idéal substantialiste » 
(Lefort, 2007d : 886). Dans le même sens, il soutient que « [l]a recherche d’une domination totale, qui caractérise 
le nazisme […] ne saurait être dissociée de la volonté obstinée d’assurer l’intégrité du corps social, d’un corps 
fantasmé comme corps naturel […]. Si l’on s’arrêtait à la composante artificialiste du nazisme, on oublierait la 
composante naturaliste » (Lefort, 2007a : 515-516). 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

95 

 

le passé, et bien qu'il signale également que le traitement par Arendt de l'idéologie – dans sa capacité à 

dissocier les individus de leur expérience et dans sa prétention à dissoudre l'incertitude – semble nous 

apporter des pistes pour comprendre la nouvelle nature de cette obéissance au régime, l'organisation 

de toute la société en de multiples collectifs, la soumission à la toute-puissance du chef et la 

participation d'une grande partie de la population à la poursuite d'objectifs homicides (Lefort, 2007e : 

974), notre auteur considère aussi qu'Arendt ne réussit pas à rendre compte de façon achevée de la 

« logique » intrinsèque de ce nouveau régime « de la pensée et de la langue politiques ».17 Et ceci est dû, 

d'après Lefort, au fait que pour concevoir, de façon plus aboutie et pleinement, le caractère « sans 

précédent » de cette nouvelle forme de domination, il est nécessaire de prendre en considération la 

manière dont l'idéologie change de statut quand elle est prise une nouvelle configuration de sens ; tout 

comme il est nécessaire d'observer comment la formation d'un Parti d'un nouveau type réussit – bien 

que de façon inachevée – à satisfaire le désir de chacun d'en finir avec la « solitude ». En définitif, Lefort 

considère que nous devons prendre en compte que le processus d'incorporation d'individus dans un 

collectif est ce qui permet le mieux de penser que l'obéissance n'est pas externe, mais procède « de 

l'intérieur ». L'ambition totalitaire de fondre chacun dans un nous indivisible, de réinstaurer la 

corporéité du social, constitue l'élément clé que, selon Lefort, Arendt perd de vue. Cette ambition, une 

fois de plus, ne se laisse voir que si nous percevons clairement ce contre quoi le totalitarisme se éleve. 

 

2b) Le totalitarisme comme révolution anti-démocratique. 

Comme nous le signalions, Lefort insiste sur le fait que considérer le phénomène totalitaire 

comme un phénomène sans précédent est le point à relever de l'interprétation arendtienne, celui qu'il 

partage avec l'auteure et qui les amène, tous deux, à prendre conscience de la nécessité d'élaborer de 

nouveaux concepts pour comprendre ce phénomène. Toutefois, en allant chercher les éléments de 

cette nouveauté au niveau du rôle que l'idéologie joue par rapport à l'organisation ou dans la façon 

dont son efficacité s'appuie sur le matériel qu'elle rencontre – la société atomisée – qui est là où elle 

 
17 Lefort signale qu'Arendt est prête, à divers moments, à penser la transformation du lien entre les individus, la 
« création de l’Un à partir du multiple », la disparition de la pluralité face à l'image d'un homme aux dimensions 
gigantesques (en particulier dans Idéologie et Terreur). « Cependant, des observations de ce genre font toujours 
apparaître l’Un comme l’objectif de la domination. Quelle que soit la justesse de ce point de vue, il laisse dans 
l’ombre l’attrait qu’exerce, sur ceux qui sont appelés à la subir, l’appartenance à un parti, un groupe, un peuple 
qui fait bloc avec lui-même ; il laisse aussi dans l’ombre la satisfaction procurée aux multiples appétits de pouvoir 
qui se déchaînent sous le couvert de la participation à une œuvre commune. Pour ma part, j’associe l’image de 
l’Un à l’image du corps. Cette notion est chargée de toutes les connotations qui s’attachent à une esthétique et 
une hygiène sociale. La beauté, la vigueur et la santé sont les attributs de “l’homme nouveau”, par contraste avec 
l’homme décrépit et malade du monde démocratique » (Lefort, 2007d : 888). Poursuivant en ce sens, dans La 
complication, Lefort signale qu'Arendt découvre le lien qui relie l'idéologie à l'organisation et suggère que la 
« construction de la réalité est indissociable de la construction d’un corps collectif » (Lefort, 1999 : 131). 
Cependant, une fois de plus, il considère que la réduction du multiple à l'Un ne reste que suggérée dans les textes 
d'Arendt. 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

96 

 

peut le mieux s'acquitter de sa fonction, Arendt se laisse entraîner à rattacher ce phénomène inédit aux 

« circonstances » l'ayant précédé, ce que Lefort récuse. 

Comme nous l'avons déjà noté, et comme le nous verrons plus en détails par la suite, la distance 

que Lefort établit, entre sa propre élaboration du totalitarisme et celle d'Arendt, trouve ici son nœud 

fondamental : en premier lieu, Lefort estime que, pour rendre pleinement compte de la nouveauté du 

totalitarisme, il est indispensable de le penser en tant que « régime politique », ce qui requiert d'élucider 

le mode particulier selon lequel la relation entre la loi, le pouvoir et le savoir, se noue en son sein. En 

second lieu, Lefort considère que le caractère inédit du totalitarisme s'éclaire plus nettement dans son 

contraste avec l'avènement de la démocratie, elle-même entendue comme régime et supposant, à son 

tour, une transformation radicale vis-à-vis des régimes du passé. Une fois encore, Lefort remarque 

qu'Arendt semble ne pas s'intéresser, ou ne pas être sensible, à la particularité de la forme politique de 

la démocratie. Il considère, quant à lui, que nous ne comprendrons la spécificité de cette nouvelle forme 

de domination qu'en tenant compte de ce contre quoi elle s'élève, du mode de vie qu'elle vise à détruire, 

de la forme de société qui fait, de façon privilégiée, l'objet de sa haine. 

En ce qui concerne le premier élément, il faut remarquer que, pour Lefort, comprendre la 

spécificité du totalitarisme suppose – comme nous l'avons suggéré auparavant – de bien saisir que celui-

ci s’agence selon une « logique » particulière, que sa singularité ne peut simplement reposer sur des 

différences empiriques ou des contingences. Appréhender véritablement ce phénomène implique de 

pouvoir penser la société dans les termes d'une « société politique » ou d'un régime. Comme nous le 

savons, Lefort considère que tout élément singulier du social, ainsi que le rapport entre les classes, 

l'organisation de l'espace commun, le fonctionnement des institutions, la distinction entre le juste et 

l'injuste, le légitime et l'illégitime, le haut et le bas, l'interdit et le permis, le normal et le pathologique, 

est pris dans un enchevêtrement dont le sens devient lisible à travers une mise en scène, qui est 

« dramatisée » par des modes de génération et de représentation du pouvoir (Lefort, 1986b : 20). 

Chaque société politique se structure – et se distingue des autres – autour d'un ensemble de « principes 

générateurs » (Lefort, 1994b : 69), lesquels se manifestent avec plus de clarté au niveau de l'instance du 

pouvoir et qui définissent son mode particulier d'existence. Dans cet ordonnancement se révèle – au-

delà des pratiques, au-delà des relations, au-delà des institutions qui surgissent des déterminations 

factuelles, qu’elles soient naturelles ou historiques – une configuration spécifique qui ne peut se déduire 

ni de la nature ni de l'histoire, mais qui donne sens à ce qui se présente comme étant réel (Lefort, 1983 : 

42). Et même si Lefort souligne qu'Arendt nous procure un point de vue fondamental, quand elle 

affirme que le totalitarisme manque de précédents, il comprend également qu'elle ne s'arrête pas 

suffisamment à la « nouvelle structure du social », au nouveau régime symbolique qui se constitue au 

cours des premières décennies du XXe siècle. Et en échouant à examiner le totalitarisme sous le prisme 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

97 

 

du régime politique, Arendt, pour Lefort, se prive de mesurer correctement la distance qui le sépare de 

la démocratie.18 

Ce qui vient d'être dit nous paraît indissociable du second aspect que nous soulignions. Tout 

comme Arendt, Lefort considère que le totalitarisme ne peut pas être compris dans les termes de la 

tradition. Cependant, et à la différence d'Arendt, il soutient que pour le rendre intelligible il est 

nécessaire d'analyser la forme de société de laquelle il surgit et à laquelle il fait face, et, par là-même, 

d'interpréter quel est le principal objet de la haine, aussi bien du régime nazi que du régime communiste. 

À ses yeux, le caractère sans précédent du totalitarisme devient intelligible à la lumière de la 

compréhension de cet autre régime, la démocratie, qui émerge elle aussi comme une véritable rupture 

avec la tradition et une transformation radicale du rapport à la transcendance, et qui configure de façon 

inédite l'image d'une société désincoroporée et d’un pouvoir inoccupable.  

En ce sens, Lefort pense, contre Arendt, que l'avènement du nazisme et du communisme doit 

se lire dans son rapport avec la transformation du tissu social introduite par la révolution démocratique 

(dissolution des hiérarchies et des statuts, incertitude quant aux fondements de la loi et du pouvoir, 

éviction de la possibilité de penser la communauté sous la figure d'un corps). De même, Lefort 

considère que si nous perdons de vue le fait que ces différents éléments s'articulent les uns aux autres 

d'une façon particulière autour d'une nouvelle configuration du pouvoir, qui implique l'impossibilité 

de l'incarner, nous perdrons de vue le caractère « révolutionnaire » ou, plus précisément, « contre-

révolutionnaire » de l'entreprise totalitaire. Le totalitarisme constitue, aux yeux de Lefort, une 

révolution anti-démocratique. Il semble, en effet, avoir pour but d'« abolir les principes constitutifs de 

la démocratie moderne ; c’est-à-dire non seulement le système représentatif – un cadre juridico-

politique –, mais une forme de vie sociale, dans laquelle sont tacitement admises la légitimité des 

différences d’intérêts, d’opinions et de croyances, la légitimité du conflit de classe, et, aussi, la légitimité 

de modes d’activité, de modes de connaissance, de modes d’expression qui ne se ramènent pas à des 

normes communes, sont affrontés, dans leur limites, à la question de leur fondement et de leur finalité 

– cela, tout en participant d’une même expérience du monde […]. Que le phénomène totalitaire soit 

sans précédent, comme le note Arendt, ne devrait pas nous faire oublier que le phénomène 

démocratique, moderne, est lui-même sans précédent » (Lefort, 2007d : 889-890). 

Ainsi, nous fait observer Lefort, si nous prétendons rendre compte, de façon plus précise, du 

caractère sans précédent du totalitarisme, de la singularité qui le caractérise, il semble indispensable 

d'observer de quelle manière, au travers de toutes ses variantes – communisme, nazisme ou fascisme -

 
18 Arendt, écrit Lefort, “denounced the myth of the One without considering the scheme of a new symbolic 
order. That is the reason why she has not measured the abyss that separates two forms of society: totalitarianism 
and modern democracy” (Lefort, 2002: 459). 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

98 

 

, le totalitarisme semble s'instituer en tant que négation de la démocratie ;19 il est nécessaire d'analyser 

comment cette nouvelle articulation entre la loi, le pouvoir et le savoir – cette ambition de faire 

apparaître la société comme Une, sans divisions, de tenter de restituer l'unité de la communauté sous 

l'image du corps – implique, précisément, le renversement du mode de vie démocratique. Lefort reste 

« perplexe » face au fait qu'Arendt ne se soit jamais intéressée à la démocratie moderne puisque, pour 

lui, il ne fait aucun doute que ce qui rapproche le nazisme du communisme est la haine de la démocratie. 

Pourtant « elle ne veut rien en savoir. H. Arendt, si attachée à restaurer le pluriel – contre l’Un -, 

n’observe pas que la fantastique tentative de faire de la société un corps uni, soudé à sa tête – avec le 

Führer, le guide suprême -, cette fantastique tentative procède du renversement du régime qui s’est 

édifié en distinguant le pôle du pouvoir du pôle de la loi et du pôle du savoir, et en acceptant la division 

sociale, le conflit, en acceptant l’hétérogénéité des mœurs et des opinions, et, précisément, en tenant à 

distance, comme aucun régime ne l’avait fait auparavant, le fantasme d’une société organique » (Lefort, 

1986d : 72). 

3) Loi et mouvement. 

Nous terminions le point précédent en signalant que penser la spécificité du totalitarisme 

supposait, pour Lefort, d'analyser la façon dont s'articule le lien entre pouvoir, loi et savoir, dans ce 

régime qui s'oppose à la démocratie. Bien que Lefort laisse entendre qu'Arendt n'élabore pas la 

différence entre totalitarisme et démocratie en termes de rupture (rupture que représente le 

totalitarisme vis-à-vis du régime qu'il déplace), il affirme pourtant aussi que l'auteure a, très tôt, tourné 

son regard vers la nouvelle position que va occuper la loi sous le régime totalitaire. Ou, autrement dit, 

les réflexions d'Arendt à propos du nouveau statut de la loi – surtout dans le chapitre final de The 

Origins of Totalitarianism – révèlent, une fois de plus, que l'auteure est pionnière dans sa façon de mettre 

à jour ce phénomène. Mais encore une fois, Lefort signalera qu'elle ne va pas au bout de l'élaboration 

de ce que sa réflexion éclaire, justement du fait que ses perceptions ne s'inscrivent pas dans une pensée 

globale du régime et, en particulier, de la rupture avec cette forme de société que le totalitarisme vient 

à enterrer. 

 
19 C'est justement parce que Lefort considère que nous devons appréhender le totalitarisme comme une 
révolution anti-démocratique que nous pouvons comprendre son désaccord avec Arendt, aussi bien en ce qui 
concerne la périodisation qu'elle établit entre périodes totalitaires et pré-totalitaires, qu'au sujet de l'exclusion du 
fascisme des régimes « proprement » totalitaires. À ce sujet, Lefort soutient que « [l]e phénomène italien indique 
une orientation politique nouvelle, ébauche un modèle que nous ne négligerions qu’en perdant de vue la 
dimension européenne d’une révolution anti-démocratique » (Lefort, 2007d : 872). Ou bien, il affirme : « [j]e 
n’identifie pas le nazisme ou le fascisme et le communisme. Outre qu’ils se fondent sur des principes 
inconciliables, c’est un fait que l’un des ressorts de la propagande nazie ou fasciste a été l’anticommunisme et, 
qu’à partir des années 30, l’un des ressorts de la propagande communiste fut l’antifascisme. Mais l’antagonisme 
ne nous fait pas oublier que dans ces deux versions le pouvoir totalitaire eut pour cible le régime démocratique, 
un type de constitution et un mode d’existence. Fascisme et communisme ont participé d’une même contre-
révolution, ils ont entrepris de renverser le cours de la “révolution démocratique” » (Lefort, 1992b : 370). 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

99 

 

Face à l'analyse arendtienne du nouveau statut de la loi sous le totalitarisme, nous pouvons 

tout d'abord observer que Lefort rend, une fois de plus, hommage à cet auteure, en reconnaissant que 

c’est elle qui a fait voir que le totalitarisme faisait voler en éclats la distinction qui existe entre un régime 

soumis à des lois et un régime arbitraire (comme nous l'avons déjà mentionné), et que, dès lors, si l'on 

souhaite saisir l'essence du totalitarisme, l'observation du statut de la loi s'avère indispensable. En 

revanche, Lefort prendra ses distances avec l’argument – pas toujours cohérent à ses yeux – qu'Arendt 

développe à partir de cette affirmation et, en particulier, avec celle qui soutient que le caractère 

exceptionnel du totalitarisme est de poursuivre l'ambition monstrueuse de remonter jusqu'à la source 

de l'autorité (Arendt, 1979 : 461). Le totalitarisme prétendrait, monstrueusement, faire remonter la loi 

à la Loi de la nature, pour le nazisme, et à la Loi de l'histoire, pour le communisme, abolissant ainsi le 

consensus iuris des lois positives et la distance existant entre celles-ci et leur source. 

Selon Lefort, il est parfaitement clair qu'Arendt, elle-même, ne croit pas à l'existence d'une telle 

loi (de la nature ou de l'histoire) et qu'elle parle même, à ce propos, d'une fiction, établissant ainsi 

expressément l'écart entre la Loi qui prévaut dans d'autres formes d'organisation sociale, aussi éloignées 

de nous qu'elles soient,20 et la Loi totalitaire. Toutefois, dans le développement de son argument, cette 

ambition du totalitarisme acquiert non pas le caractère d'une imposture (comme pour sa part l'entend 

Lefort) au travers d'un Parti qui, détenteur effectif de l'autorité manifeste, parviendrait à imposer, par 

le biais de l'idéologie, la fiction du règne de la Loi de l'histoire ou de la Loi de la nature, mais il acquière 

plutôt la force effective d'un mouvement imparable que le nouveau régime précipiterait tout en se 

soumettant à lui.21 

Autrement dit, là où, pour Lefort, le totalitarisme nous met face à la perversion de ce que nous 

avons toujours admis pour Loi, pervertissant la notion de loi qui suppose toujours un hiatus 

infranchissable, bien que parfois seulement implicite, entre légalité positive et loi, Arendt semble, 

contrairement à ce qu'elle-même nous a pourtant enseigné, confondre cette perversion de la loi avec le 

fonctionnement effectif de l'idéologie (qui prétend que la légalité du régime totalitaire repose sur l’accès 

immédiat à la source de la loi et sur la soumission, sans médiation, au mouvement de la Loi de l'histoire 

 
20 Si nous ne jugeons pas fictive la loi par laquelle s'organisent les sociétés dont les modes, néanmoins, sont 
devenus totalement éloignés des nôtres, écrit Lefort, c'est parce que nous admettons, même tacitement, que la 
loi ne peut être considérée simplement comme un artifice humain, une simple convention. Nous ne pouvons 
parler de loi que là où elle est considérée génératrice de relations que les êtres humains soutiennent entre eux et 
avec le monde, là où s'impose l'expérience d'une limite qui se situe au-delà de toutes limites de fait (1999 : 201). 
Arendt, signale Lefort, parle seulement de « supposée » loi quand elle fait référence au totalitarisme. 
21 “Why does Arendt insist on the notion of movement to such an extent that it becomes more powerful than 
the political actors? This question seems to me to be tightly linked to another question: Why does Arendt abstain 
from any reference to the role of the party? Assuming that the totalitarian regime exhibits a “monstrous 
pretension to go back to the source of authority,” one must indicate the organ in which this authority is invested. 
In a totalitarian regime power resides in the party.” (Lefort, 2002: 453). À ce propos, dans La complication, Lefort 
écrit qu'Arendt « évite, le plus souvent, de parler de parti » (Lefort, 1999 : 203). 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

100 

 

ou de la nature). Autrement dit, la Loi de l'histoire ou de la nature ne serait plus pour Arendt le produit 

de l'idéologie totalitaire qui -au nom d'une soi-disant loi qui organiserait et guiderait, sans médiation, 

les actions des individus – pervertirait ce que la relation entre loi et loi positive a depuis toujours mis 

en scène, mais elle agirait de façon effective sur la coexistence des êtres humains.  

Pourquoi, se demande Lefort, bien qu'ayant reconnu la Loi de l'histoire ou de la nature comme 

loi fictive, Arendt ne parvient-elle pas à l'aborder comme le fruit de l'idéologie totalitaire et paraît 

souvent la considérer comme si elle exprimait, véritablement, un nouveau mode de coexistence (1999 : 

202) ? L’élucidation de cette question, nous mène, une fois de plus, au cœur du désaccord qui sépare 

Lefort de Arendt : si celle-ci, bien qu'ayant, avec une exquise sensibilité, décelé la fiction de la loi 

caractéristique du totalitarisme, paraît, à certains moments, revenir sur ses propres exhortations 

concernant la spécificité inédite de cette nouvelle forme de domination, c'est parce qu'elle cède à la 

tentation de mettre en lien la Loi de l'histoire ou de la nature – loi établie par le parti totalitaire, nous 

dit Lefort, comme la fiction d'une autorité sans visage imposant la logique de son mouvement au tout 

social – avec le nouveau mode de temporalité qui caractérise les sociétés modernes et qui fait l'objet 

d'une critique philosophique virulente de cette même auteure, dans un topos partagé avec d'autres 

auteurs contemporains comme Martin Heidegger ou Leo Strauss. 

Autrement dit : en analysant la façon dont opère, sous le totalitarisme, la relation à une 

(prétendue) Loi de la nature ou de l'histoire, en analysant comment ces lois, contrairement à la loi 

traditionnelle, apparaissent bien plus comme facteur de mouvement que de stabilisation, dans leur 

rapprochement avec le mouvement de l'idée qui est le propre des idéologies modernes, Arendt – note 

Lefort – dirige ses attaques, d'une part, contre un nouveau mode de domination qui se propose, par le 

biais de la Terreur, d'accélérer le mouvement d'une Loi qui commanderait son devenir, éliminant les 

secteurs parasites, destinés à disparaître en vertu de la l'orientation de cette loi, et préparant, au travers 

de l'idéologie – la logique de l'idée -, ses sujets à prendre la place de bourreaux ou de victimes qui leur 

aura été assignée. Cependant, en dénonçant la loi en tant que loi de mouvement, Arendt vise, 

également, sur un mode critique, un nouveau mode de temporalité propre de la modernité qui aurait, 

à ses yeux, ébranlé le rapport traditionnel entre l'instabilité des affaires humaines et la stabilité que leur 

procurait la loi, et qui à travers cette notion de progrès et de processus, aurait imposé l'adhésion à une 

nouvelle logique du mouvement dont, nous dit-elle, témoignent la philosophie de l'histoire et les 

théories de l'évolution. Dans ce registre, le totalitarisme – caractérisé en première instance comme un 

phénomène inédit – viendrait finalement réaliser, par le biais de la terreur, le parachèvement de ce 

mouvement (moderne) d'aliénation de la pensée dans la logique de l'idée, ce qui revient à dire, dans 

l'idéologie (Lefort, 1999 : 198). 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

101 

 

Certes, soutient Lefort, il n'y a pas lieu d'attribuer à Arendt un modèle déductif dont elle-même 

nous enjoint de nous libérer (1999 : 206). Mais il n'en est pas moins vrai que sa critique de la modernité, 

telle que nous pouvons la lire dans Tradition and the Modern Age ou dans The Concept of History: Ancient 

and Modern, l'entraîne à amalgamer sous la notion de « mouvement » des phénomènes aussi hétérogènes 

que : l'histoire de l'humanité (qu'Arendt considère comme fictive, dans la mesure où l'histoire se 

révèlerait, pour elle, au travers d'actions sur fond de continuité, continuité propre à la condition 

humaine), le progrès (en tant que mouvement sans finalité définie), la lutte des classes du marxisme (en 

tant qu'enchaînement strict et orienté), ou encore, le mouvement effectif qui, sous le totalitarisme, 

détruit les lois positives et engendre la terreur (Lefort, 1999 : 210). Et l'amènera à proposer que, sous 

le totalitarisme, la loi s'inscrit d'une façon effective en tant que loi de mouvement et non plus de 

stabilisation. Autrement dit, son manque d'intérêt à interroger le totalitarisme en tant que forme de 

régime inédit, au regard de ce qui le sépare de la démocratie moderne, son absence de sensibilité pour 

ce qui, dans la modernité démocratique, suppose un régime de sens nouveau – inaugurant la société 

historique, mobile par excellence, capable d'accueillir et de préserver en son sein l'indétermination 

(Lefort 1986b : 25) – tout comme l'attention qu'elle porte à une histoire de la décadence dont la société 

de masses en serait l'illustration, conduisent Arendt à ignorer le sens radicalement autre, voire contraire, 

que révèle l'incertitude démocratique, la rupture d'un système fixe d’ordonnancements, la perte des 

références ultimes de certitude – que nous signale si bien Tocqueville (Lefort, 1999 : 209) – quand on 

le confronte à cette subsomption fictive au mouvement de la Loi de l'histoire ou de la nature propre des 

totalitarismes qui, insiste Lefort, loin de nous mettre en face d’une société livrée à la recherche du sens, 

nous place au contraire devant un mode de coexistence régi par l'immobilité la plus absolue (Lefort, 

1999 : 204 et 209). 

 

4) La question des droits de l'homme. 

Pour terminer, il ne nous reste plus qu'à analyser la distance qu'établit Lefort avec Arendt, en 

ce qui concerne la place qu'occupent les droits de l'homme dans la modernité ; comme nous le savons, 

Lefort considère que les déclarations de droits sont liées à une conception spécifique de la coexistence 

humaine qui advient avec les révolutions démocratiques : c'est-à-dire que la démocratie institue dans 

son horizon l’appel légitime au droit et aux droits, dont la définition est toujours soumise à débat. Ce 

qui signifie que, pour Lefort, les droits humains sont étroitement liés au concept de cité – ouverte à 

l'indétermination – dont le totalitarisme constitue la négation (Lefort, 1994b : 68). 

Nous devons, quoi qu'il en soit, souligner à ce sujet que, lorsque Lefort se penche sur la place 

qu'occupent les droits humains au sein de la démocratie et qu'il conteste ceux qui dénoncent le caractère 

abstrait ou individualiste des déclarations de droits, ce n'est pas tant avec Arendt qu'il débat qu'avec 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

102 

 

Marx, Burke ou De Maistre. Sa critique à leur encontre se résume au fait qu'aucun d'eux ne se soucie 

de la dimension symbolique des droits lesquels finissent, dans leur critique, par se voir réduits à leur 

caractère abstrait ou individualiste, sans apercevoir combien la nouvelle place qu'ils occupent modifie 

la pratique politique, engendre la transformation des modes d’interaction avec la loi et le pouvoir 

d'individus dont la position, désormais, n'est plus fixée et qui peuvent émettre des revendications 

d'égalité dans le langage du droit. Et même si, comme nous le disions, cette critique ne se dirige pas 

essentiellement à Arendt, il nous semble envisageable de suggérer que certains de ses arguments 

peuvent aussi lui être en partie destinés, et nous permettent d’observer sur ce point l'écart qui, une fois 

de plus, sépare ces deux penseurs. 

Nous estimons que la clé de cet écart réside dans le fait qu'Arendt considère que les droits 

humains ne sont que des droits individuels (c'est-à-dire, qu'elle les associe à une compréhension de la 

modernité pouvant se lire comme libérale) ou que – dans la direction de sa critique de la perversion de 

l'égalité advenue au cours de l'histoire moderne que nous avons évoquée plus tôt – elle ne peut que les 

concevoir comme une fiction. Les envisager uniquement comme des droits individuels, ou comme une 

fiction, tel que le fait Arendt, empêche de voir, encore une fois, la signification politique de ce qui est 

présenté comme un phénomène de l'ordre du naturel, c'est-à-dire, l'égalité de droits. Et c'est, 

précisément, le nouveau rapport qu'ils permettent d'établir avec la loi et le pouvoir, qui fait des droits 

humains un des principes d’articulation de la société démocratique et, ce n'est pas un hasard, un des 

éléments centraux permettant à Lefort de distinguer cette forme de société du totalitarisme.22 

Signalons enfin que, en dépit de ce que nous indiquions dans les paragraphes précédents, 

Lefort nous laisse entrevoir, une fois de plus, ici aussi, à quel point sa lecture d'Arendt s'est révélée 

suggestive : nonobstant ses virulents arguments critiques concernant les droits humains, c’est elle 

l'auteure de la phrase : « le droit à avoir des droits », qui synthétise la façon dont Lefort exprimera le 

nouveau statut que revêtent, à ses yeux, les droits, sous la démocratie. Ainsi, dans Les droits de l’homme 

et l’État-providence, il écrira, au sujet des déclarations de droits, que « [p]ar delà leurs énoncés, elles 

faisaient reconnaître le droit à avoir des droits (selon une expression que j’emprunte à Hannah Arendt, 

mais dont elle fait un autre usage) libérant ainsi une aventure dont le cours est imprévisible. Ou, en 

d’autres termes, la conception naturaliste du droit a masqué l’extraordinaire événement que constituait 

une déclaration qui était une auto-déclaration, c’est-à-dire une déclaration dans laquelle les hommes, à 

travers leurs représentants, s’avéraient être simultanément les sujets et les objets de l’énonciation, dans 

laquelle, tout à la fois, ils nommaient l’homme en chacun, ils “se parlaient” eux-mêmes, comparaissaient 

 
22 Ceux qui conçoivent les droits de l'homme comme des droits individuels « se privent de concevoir la différence 
du totalitarisme et de la démocratie, sinon à la rapporter à une différence de degré dans l’oppression » (Lefort, 
1994b : 51). 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

103 

 

les uns devant les autres, et, ce faisant, s’érigeaient en témoins, en juges les uns des autres” (Lefort, 

1986c : 51). Une fois de plus, nous observons que Lefort fait le constat que quelque chose dans 

l’énonciation arendtienne nous ouvre les portes pour comprendre les droits d'une autre façon, mais 

qu'Arendt ne semble pas suivre ce chemin qu'elle a pourtant frayé et que Lefort s'estime devoir 

poursuivre, contre elle, ou au-delà d'elle-même.  

 

5) En guise de conclusion – Penser avec et contre Hannah Arendt 

Dans un passage consacré à Arendt dans La Complication, Claude Lefort écrit : « Hannah 

Arendt [est] l’auteur dont je me suis toujours senti le plus proche » (Lefort, 1999 : 17). Et il répètera 

cette affirmation, en diverses occasions et de différentes manières, pour indiquer que c'est sur les 

sentiers explorés par Arendt, dans l'effort qu'elle déploie à penser l'évènement sans précédent qui éclata 

au cœur de l'Europe du XXe siècle, qu'il trouva, plus d'une fois, les voies pour poursuivre sa propre 

réflexion. Comme nous le savons, Lefort partage la sensibilité d'Arendt pour penser à partir des 

évènements, cet entendement que le raisonnement naît de l'expérience, que, seulement en demeurant 

relié à celle-ci, pouvons-nous trouver les signes permettant de comprendre le présent, que le caractère 

sans précédent du totalitarisme nous oblige, justement, à repenser le politique. Lefort a affirmé avoir 

lu le travail d'Arendt avec une grande admiration depuis la fin des années 70, et a manifesté qu'il y 

trouva l'audace d'une pensée à même d'interroger, « depuis le lieu du politique », cette nouvelle forme 

de domination. De telle sorte qu'il écrivit également, en 1985, que « quiconque découvrirait H. Arendt 

aujourd’hui ne manquerait pas de voir avec quelle vigueur elle a ouvert la voie aux questions présentes, 

avec quelle rigueur elle les a articulées et a tenté d’y répondre ». Pour ajouter immédiatement, certes, 

que, bien que « l’interrogation qui sous-tend son entreprise mérite toute notre attention », « [c]’est ne 

pas dire pour autant que les réponses qu’elle avance comblent nécessairement notre attente ». (Lefort, 

1986d : 60). 

En même temps, comme nous avons essayé de le montrer dans ce qui précède, dans son 

dialogue avec elle, Claude Lefort, tout en reconnaissant chez Arendt l'ouverture d'une voie permettant 

d'élaborer le caractère inédit du nouveau mode de domination qui entre en scène au XXe siècle, indique 

aussi les limites auxquelles elle se heurte, selon lui, et qui l'empêchent de dégager toutes les conclusions 

qui pourraient découler de ses analyses. En parcourant l'œuvre de Lefort, nous avons tenté de montrer 

la façon dont il nous donne à voir – en pensant avec et contre Arendt, dans l'élaboration de son propre 

questionnement sur le politique – combien cette proximité abrite aussi un écart. Cet écart peut se dire 

d’un terme spécifique, comme nous l'avons évoqué ici à de multiples reprises, un terme dont le poids 

dans le vocabulaire lefortien ne saurait pas nous échapper. En effet, Arendt, nous dit Lefort, élude le 

mot démocratie. 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

104 

 

 

Tout lecteur de Lefort, et nous en sommes, devrait savoir que dire qu'Arendt élude la 

démocratie ou, comme nous l'avons traduit nous-mêmes, qu'elle n'est pas sensible ou qu'elle perd de 

vue la mutation symbolique qu'engendre l'avènement de la démocratie – dans la mesure où penser le 

politique ici et maintenant revient, pour Lefort, en substance, à penser la différence entre totalitarisme et 

démocratie – indique une discordance qui n'est pas des moindres. En effet, l'œuvre lefortienne – tout 

du moins à partir du milieu des années 70 – pourrait se lire comme l’effort pour penser la différence 

entre deux modes inédits de société qui livrent leur sens dans la dissolution des repères de certitude, 

comme un effort pour établir des critères pour comprendre dans quelle mesure le totalitarisme, bien 

que s'emparant de certains des aspects de la société démocratique et les prolongeant de manière 

fantastique (Lefort, 1994d : 170), s'institue en détruisant ce mode de vie démocratique.  

Dès lors, les réserves de Lefort vis-à-vis d'Arendt, celles sur lesquelles nous avons peut-être 

insisté particulièrement, laissant de côté, par moments, ce qui rapproche ces auteurs, reposent – pour 

Lefort – sur l'absence de réflexion portant sur la dimension symbolique du social, l'absence d'analyse, 

de la part d'Arendt, de la société moderne en tant que « société politique » – analyse qui eut permis 

d'opposer comme deux formes de sociétés antagonistes, le totalitarisme et la démocratie. Cette absence 

aurait amené Arendt, bien qu'elle affirme la nouveauté radicale que constitue le totalitarisme, à établir 

des lignes de continuité discutables entre le processus moderne de dégradation du politique et 

l'émergence du totalitarisme ou, pour le dire avec moins de prudence, entre modernité et totalitarisme. 

Pour terminer, il reste juste un éclaircissement succinct à faire : dans notre cheminement nous 

ne nous sommes pas attelés à creuser davantage la question de savoir si la critique de Lefort s'avère 

totalement juste vis-à-vis de la pensée d'Arendt. Nous n'avons pas été mus par le propos d'opposer la 

pensée de chacun mais plutôt par le fait de donner à voir de quelle manière la confrontation de Lefort 

avec l'œuvre d'Arendt – avec et contre elle – permet d'éclairer sa propre interprétation du totalitarisme 

et de la démocratie. Toutefois, nous espérons ne pas avoir cédé, pas complètement au moins, à la 

tentation de n'observer que l'écart qui se dissimule sous leur apparente proximité. En effet, nous 

n’oublions pas que Lefort soutient explicitement l'idée selon laquelle Arendt ne rapproche pas la 

démocratie et le totalitarisme, pas plus qu'elle n'envisage ce dernier comme le parachèvement, à 

l'époque moderne, de l'occultation du politique. Ni qu’elle a été l’auteure dont il s’est toujours senti le 

plus proche. Cependant, la distinction tranchante entre le social et le politique, la compréhension du 

fait que l'égalité ait été pervertie sous la modernité, les difficultés pour percevoir le totalitarisme sous 

la forme de l'image du corps, la superposition de la loi totalitaire et de la temporalité moderne et, pour 

finir, la dénégation du statut symbolique qu'acquièrent les droits de l'homme dans les sociétés 

postrévolutionnaires, tous ces éléments, que nous avons identifiés au cours de notre travail, finissent 



                                                                                                                  CLAUDIA HILB 
                                                                                                                     MATÍA SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

105 

 

par tisser un noyau de sens qui retient l'attention de Lefort « parce que », écrit-il, « il fait entrevoir ce 

qu’il refoule : la question de la démocratie » (Lefort, 2007a : 517). L'élusion significative que décèle 

Lefort – Arendt évite de parler de démocratie – semble toucher pour lui au point aveugle de sa 

recherche sur le totalitarisme, recherche que Lefort tentera à son tour, tout au long de son œuvre, de 

continuer à creuser et qui l'amènera à dire que, à ses yeux, « [l]e totalitarisme ne s’éclaire […] qu’à la 

condition de saisir la relation qu’il entretient avec la démocratie » (Lefort, 1994d : 170). 

 

 

Bibliographie 

Abensour, Miguel (1993), « Réflexions sur les deux interprétations du totalitarisme chez C. Lefort », in 
La Démocratie à l’œuvre – Autour de Claude Lefort (sous la direction de Claude Habib et Claude Mouchard), 
Paris, Esprit : 79-136. 

Arendt, Hannah (1979), The Origins of Totalitarianism, New York, Harcourt, Brace and Cia. 

Lefort, Claude (1979), « Le totalitarisme sans Staline. L’URSS dans une nouvelle phase », in Éléments 
d’une critique de la bureaucratie, Paris, Gallimard : 155-235. Publié dans Socialisme ou barbarie, 19 (1956) : 
110-145. 

— (1983) « Le mythe de l’Un dans le fantasme et dans la réalité politique », Psychanalystes. Revue du Collège 
de psychanalystes, 9 (1983). 

— (1986a) « Avant-Propos », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, Éditions du seuil : 7-14. 

— (1986b) « La question de la démocratie », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, Éditions du 
seuil : 17-30. Article extrait de Philippe Lacoue-Labarthe & Jean-Luc Nancy (éd), Le Retrait du politique, 
Paris, Galilée, 1983 : 71-88. 

— (1986c) « Les droits de l’homme et l’État providence », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, 
Éditions du seuil : 31-58. Publié comme « Les droits de l’homme en question », Revue interdisciplinaire 
d’études juridiques, 13 (1984) : 11-47. 

— (1986d) « Hannah Arendt et la question du politique », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, 
Éditions du seuil : 59-72. Publié dans Cahiers du Forum pour l’indépendance et la paix, 5 (1985) : 15-21. 

— (1986e) « Mort de l’immortalité », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, Éditions du seuil, 
pp. 301-332. Publié dans Le Temps de la réflexion, 3 (1982). 

— (1992a) « Le corps interposé : 1984, de George Orwell », in Écrire. À l’épreuve du politique, Paris, 
Calmann-Lévy :15-36. Publié dans Passé-présent, La force de l’événement, 3 (1984). 

— (1992b) « Réflexions sur le présent », in Écrire. À l’épreuve du politique, Paris, Calmann-Lévy : 357-390. 
Publié en deux parties : « Décomposition du totalitarisme », Libération (10 juillet 1989) et « Renaissance 
de la démocratie ? », Pouvoirs, 52 : 5-22. 



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

106 

 

— (1994a) « Préface », in L’Invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paris, Fayard : I-
IX. 

— (1994b) « Droits de l’homme et politique », in L’Invention démocratique. Les limites de la domination 
totalitaire, Paris, Fayard : 45-83. Publié dans Libre, 7 (1980) : 3-42. 

— (1994c) « La logique totalitaire », in L’Invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paris, 
Fayard : 85-106. Publié dans Kontinent Scandinavia, 3-4 (1980). 

— (1994d), « L’image du corps et le totalitarisme » in L’Invention démocratique. Les limites de la domination 
totalitaire, Paris, Fayard : 159-176. Publié dans Confrontations, 2 (1979). 

— (1999) La complication – Retour sur le communisme, Paris, Fayard. 

— (2002) « Thinking with and against Hannah Arendt », Social Research, 69, 2 : 447-459. 

— (2007a) « Hannah Arendt : antisémitisme et génocide des Juifs », in Le temps présent. Écrits 1945-2005, 
Paris, Éditions Belin : 505-528. Publié en deux parties : « Une interprétation politique de 
l’antisémitisme. Hannah Arendt. I. Les juifs dans l’histoire politique occidentale », Commentaire, 20, 4 
(1982) : 645-660 et « Une interprétation politique de l’antisémitisme. Hannah Arendt. II. 
L’antisémitisme et les ambiguïtés de la démocratie », Commentaire, 21, 1 (1982) : 21-28. 

— (2007b) « La dissolution des repères et l’enjeu démocratique », in Le temps présent. Écrits 1945-2005, 
Paris, Éditions Belin : 551-568. Conférence faite à Paris en 1986. Publié in Pierre Bühler (éd), Humain 
à l’image de Dieu, Genève, Labor et Fides, 1989 : 89-108. 

— (2007c) « Pensée politique et Histoire – Entretien avec Pierre Pachet, Claude Mouchard, Claude 
Habib, Pierre Manent » in Le temps présent. Écrits 1945-2005, Paris, Éditions Belin : 833-868. Entretien 
EHESS organisé par Marc Ferro, 12 avril, 1996. 

— (2007d) « Le concept du totalitarisme », in Le temps présent. Écrits 1945-2005, Paris, Éditions Belin : 
869-891. Conférence faite à Zurich, 1996. 

— (2007e) « Le refus de penser le totalitarisme », in Le temps présent. Écrits 1945-2005, Paris, Éditions 
Belin : 969-980. Conférence Hannah Arendt à l’occasion de l’installation à Berlin des Archives Hannah 
Arendt. 

 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
107 

 

A EVASÃO DA DEMOCRACIA: 

Pensar com e contra Hannah Arendt1. 

 

Claudia Hilb2 

Matías Sirczuk3 

 

Embora não possamos saber ao certo quando Lefort leu Hannah Arendt pela primeira vez, 

podemos, contudo, afirmar — já que ele próprio o diz — que ainda não havia começado essa leitura 

em 1956, quando escreveu “Le totalitarisme sans Staline”, e podemos também observar que o nome 

de Arendt aparece pela primeira vez sob a pena de Lefort — curiosamente com erro de grafia — em 

1979, no texto “L'image du corps et le totalitarisme ”. Retomando então sua preocupação em pensar 

o totalitarismo, após longos anos de silêncio sobre o tema — anos dedicados quase exclusivamente 

ao estudo de Maquiavel —, Lefort volta a esse assunto sob uma perspectiva diferente. Tal como 

assinala Miguel Abensour, essa nova abordagem já não se inscreve numa perspectiva crítica interna 

ao marxismo, mas sim numa redescoberta do político fortemente inspirada, precisamente, em 

Maquiavel (Abensour, 1993, p. 83)4. 

“Thinking with and against Hannah Arendt “ (“Pensar com e contra Hannah Arendt”) é, de 

fato, assim que o próprio Lefort intitula esse diálogo, em um artigo publicado na revista Social Research 

em 2002, no qual retoma, quase palavra por palavra, alguns trechos de seu livro La Complication (1999). 

Trata-se de um diálogo que, em L’Invention démocratique  (1981), aparece apenas esboçado: o nome de 

Arendt é ali mencionado somente três vezes, embora sempre de modo elogioso — duas em “La 

logique totalitaire ” (1980) e uma no já citado “L’image du corps et le totalitarisme ”. Ou seja, em 

ambos os artigos diretamente consagrados à reflexão sobre o fenômeno totalitário. Arendt aparece, 

aqui, como a autora que, junto a poucos outros — Lefort e Raymond Aron, por exemplo —, sustenta 

a necessidade de nomear como “totalitárias” as novas formas de opressão, em contraste com uma 

esquerda que, em geral, recusava-se a designá-las assim. 

 
1 Uma versão anterior deste artigo foi publicada em espanhol em: 
C. Hilb e M. Sirczuk (orgs.), Claude Lefort. El arte de leer, Buenos Aires e Madri: Katz Editores, 2023, pp. 99–125. 
Esta tradução feita por Carlos Fernando Silva Brito e Alexandrina Paiva da Rocha tem como base a versão do 
texto que fora produzido em francês. O título original, “L’elusion de la democratie”, de difícil correspondência 
em português foi vertido aqui como “A evasão da democracia”, mas tendo em mente que “élusion” que significa 
“evitar”, “esquivar-se”, “fugir habilmente de algo”. O sentido original denota uma evasão, fuga sutil ou recusa 
implícita, não uma negação direta, mas um “contornar” o problema (N.T). 
2 Doutora em Ciências Sociais pela Universidade de Buenos Aires, possui DEA em Estudos Latino-Americanos 
(opção Ciência Política) pela Universidade de Paris III e mestre em Sociologia pela Universidade de Paris VIII. 
Atualmente, é professora de teoria política no programa de Ciência Política da Faculdade de Ciências Sociais 
(UBA) e pesquisadora independente no Conicet (Conicet). Autora de. Leo Strauss. El arte de leer (2005), Gloria, 
miedo y vanidad: el rostro plural del hombre hobbesiano (en colab., 2007), El político y el científico. Ensayos en homenaje a 
Juan Carlos Portantiero (comp., 2009) e Silencio, Cuba. La izquierda democrática frente al régimen de la Revolución Cubana 
(2010). 
3 Doutor pela Universidade de Barcelona. Formado em Sociologia pela Universidade de Buenos Aires e mestre 
em Pensamento Contemporâneo pela Universidade de Barcelona. Lecionou e participou de grupos de pesquisa 
na área de teoria política na Universidade de Buenos Aires, na Universidade de Barcelona e na Universidade 
Pompeu Fabra. Atualmente, é pesquisador associado do CONICET (Conselho Nacional de Peritos). 
4 Segundo Abensour, podemos diferenciar dois momentos na interpretação lefortiana do fenômeno totalitário. 
O primeiro culmina em 1960, com a publicação de “Qu’est-ce que la bureaucratie?”, e o segundo tem início em 
1976, com a aparição de Un homme en trop: réflexions sur l’Archipel du Goulag. 
“Cumpre notar, de fato, que entre 1960 e 1976, à exceção do ensaio relativo à ideologia, nenhum texto é 
consagrado ao totalitarismo, como se, até essa segunda data, a questão estivesse, de certo modo, resolvida.” 
(Abensour, 1993, p. 84–85). 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
108 
 

Se até então Arendt permanecia uma figura próxima, mas secundária, na reflexão de Lefort, 

a partir dos anos 1980 ele passa a se dedicar assiduamente à sua obra. Já no início dessa década surgem 

em Lefort sinais de uma leitura mais sistemática de Arendt, chegando a dedicar-lhe grande parte de 

seu seminário anual na École des Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS) durante o ano 

acadêmico de 1985-19865, além de dois dos três textos consagrados exclusivamente a ela: a 

conferência “Hannah Arendt : Antisémitisme et génocide des Juifs ” (1982) e “Hannah Arendt et la 

question du politique” (publicado originalmente em 1985), que integra d'Essais sur le politique (XIXe 

XXe siècles). A esses, soma-se o “Avant-Propos” (Prefácio) dos Ensaios, onde Arendt ocupa um lugar 

privilegiado, sendo ainda mencionada em dois outros artigos: “Morte da imortalidade” e “Os direitos 

do homem e o Estado de bem-estar social” (respectivamente de 1982 e 1984). 

É interessante notar que o elogio que aparecia no volume anterior transforma-se, a partir do 

Prefácio e de modo geral, em uma menção não menos elogiosa, mas agora acompanhada de confronto, 

de uma manifestação de dissidência: Lefort parece dar-se conta de que, doravante, em sua própria 

reflexão, pensa ao mesmo tempo com e contra Arendt. Como tentaremos mostrar adiante, Lefort 

encontra nela não apenas a oportunidade de prolongar sua reflexão sobre o totalitarismo, mas 

também de identificar, especialmente no que diz respeito à visão da modernidade, a chave de suas 

diferenças fundamentais — diferenças que dizem respeito à maneira própria de cada um conceber o 

surgimento dessa forma inédita de sujeição e suas particularidades. 

As duas menções presentes em Écrire. À l’épreuve du politique (1992) reiteram essa relação 

ambivalente: encontramos, por um lado, uma referência elogiosa em “Le corps interposé : 1984, de 

George Orwell” (1984), seguida, por outro lado, de um distanciamento crítico em “Réflexions sur le 

présent ” (1989–1990). Esses textos revelam, mais uma vez, que Arendt, embora seja para Lefort uma 

fonte inesgotável de inspiração em sua reflexão sobre o totalitarismo, projeta um olhar sobre a 

modernidade que constitui o ponto de atrito de suas perspectivas — o ponto a partir do qual elas 

divergem significativamente. Aliás, essa mesma relação dupla — pensar com e contra Hannah Arendt 

— reaparece no terceiro texto que Lefort dedica exclusivamente a ela, em 2002 (“Thinking with and 

against Hannah Arendt”), assim como em outros textos do mesmo período nos quais a referência a 

Arendt também é central: “Le concept de totalitarisme” (1996), La Complication (1999) e “Le refus de 

penser le totalitarisme” (2000). Como veremos nas partes seguintes, a afinidade de Lefort com Arendt 

conserva o mesmo caráter desde o início — uma sensibilidade compartilhada diante do 

acontecimento e uma compreensão penetrante dessa nova forma de regime —, enquanto as 

diferenças tornam-se mais nítidas, iluminadas pela elaboração conceitual que Lefort realiza em torno 

do totalitarismo, o qual ele associa à instituição de um novo regime simbólico: o da posição da lei, da 

constituição de um Povo-Uno (Peuple-Un). Essa elaboração conceitual, que podemos considerar 

plenamente desenvolvida em meados dos anos 1980, permite a Lefort confrontar os textos 

arendtianos com maior precisão, definindo o que o aproxima e o que o afasta das análises dessa autora 

— especialmente no modo como cada um compreende a relação entre totalitarismo e modernidade 

política, ou entre totalitarismo e democracia. 

Para mergulharmos agora no cerne da questão, partamos de uma visão geral da leitura que 

Lefort faz de Hannah Arendt, desde os primeiros textos até os últimos. Uma constatação parece se 

impor: Lefort encontra em Arendt — e mais especificamente em The Origins of Totalitarianism — uma 

fonte de inspiração para nutrir suas próprias reflexões sobre essa nova forma de regime. Ao mesmo 

tempo, ele mantém certa distância crítica, precisamente nos pontos em que reconhece em Arendt 

 
5 Durante o ano acadêmico de 1982–1983, Lefort concentrou-se também no pensamento de Arendt em diversas 
sessões. As menções à sua obra tornam-se frequentes a partir desse momento. Agradecemos a Claude Habib 
por ter nos fornecido suas anotações de curso tomadas nesse período. 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
109 

 

uma contribuição decisiva para a compreensão dessa forma política inédita, mas discorda do modo 

como ela desenvolve ou sistematiza essas intuições. 

De modo geral, essa distância se estrutura em torno de uma diferença fundamental: para 

Lefort, compreender o totalitarismo exige apreendê-lo como uma forma de regime ou de sociedade — uma 

forma que só se revela plenamente em sua oposição a outra forma, isto é, à democracia moderna. É 

nessa nova configuração simbólica que os diversos elementos distintivos da experiência totalitária 

adquirem seu sentido. E é justamente porque Arendt, segundo Lefort, não se coloca nessa perspectiva 

— a de um novo regime simbólico, percebido como tal e representando uma ruptura radical com o 

regime contra o qual se ergue — que ela não aproveita integralmente o alcance de suas próprias 

intuições e concepções. Ao contrário, quando Arendt tenta unificar suas intuições sob um fio 

interpretativo, esse fio, observa Lefort, tende a se vincular a uma “teoria da decadência”, à ideia de 

um obscurecimento do político próprio da época moderna. Tal leitura não apenas a cega diante da 

especificidade do regime democrático — que ela reduz à sociedade de massas — e do caráter de 

“revolução antidemocrática” do totalitarismo, mas também a impede, muitas vezes, de explorar 

plenamente o potencial de suas próprias descobertas, chegando inclusive a torná-las contraditórias 

entre si. 

Em suma, podemos propor que Lefort — por meio desse movimento de pensar com e 

contra Arendt — extrai da obra arendtiana inúmeros elementos que alimentam sua concepção do 

totalitarismo, mas que, ao contrário do que ocorre em Arendt, esses elementos ganham sentido, em 

Lefort, quando são inscritos num novo ordenamento simbólico: uma nova maneira de representar a 

relação com a lei, com o poder e com o saber. Podemos supor que a leitura lefortiana de Tocqueville 

— cuja influência em sua reflexão sobre a revolução democrática como novo regime de sentido é 

inegável — e de La Boétie — que alimenta sua análise do Uno e da pretensão totalitária de restaurar 

a unidade da comunidade sob a imagem do corpo — contribui decisivamente para moldar sua visão 

do totalitarismo como uma nova forma política. Assim, Lefort é capaz de recuperar, em cada ocasião, 

elementos singulares da interpretação arendtiana do totalitarismo para reelaborá-los pessoalmente e, 

muitas vezes, ir além dela — ou mesmo numa direção distinta. 

Agora, para desenvolver os elementos que até aqui apenas introduzimos, procederemos, em 

primeiro ligar nos centraremos primeiro na crítica de Lefort à distinção entre o social e o político em 

Arendt, que, a seu ver, a leva a subestimar a novidade do conceito moderno de igualdade. Em seguida, 

examinaremos a análise lefortiana da concepção arendtiana do totalitarismo, especialmente quanto 

aos dois elementos que ele considera fundamentais: organização e incorporação. Em terceiro lugar, 

estudaremos como Lefort retoma, criticamente, a análise arendtiana do estatuto simbólico da lei sob 

o totalitarismo, relacionando-a à nova relação da modernidade com a temporalidade. Por fim, 

veremos de que modo Lefort, ao recuperar a definição arendtiana do “direito a ter direitos”, dela se 

distancia quanto ao papel dos direitos humanos na cena política pós-revolucionária. O fio condutor 

que atravessa todos esses elementos articula-se em torno de um eixo que é o pivô da distância que 

Lefort estabelece em relação a Arendt: sua falta de sensibilidade — ou de interesse — em relacionar 

a análise da modernidade e do totalitarismo ao surgimento da democracia moderna. Essa ausência de 

interesse, segundo Lefort — e apesar da determinação de Arendt em se libertar da tradição da filosofia 

política —, anda de mãos dadas, paradoxalmente, com a certeza de poder definir plenamente o que 

é o político, ou seja, “de deter a definição do político” (Lefort, 1986a: p. 14). Essa certeza teria levado 

Arendt a conceber a modernidade como perda ou dissimulação do político6. 

 
6 Em um texto consagrado essencialmente a Leo Strauss, Lefort sugere que, não obstante suas diferenças com 
Strauss, a maneira como Arendt pensa o político a conduz a estabelecer – assim como aquele – uma espécie de 
narrativa da perda histórica do político, concluindo que a sociedade moderna já não é uma sociedade política. 
“Tem-se a impressão de que, a seus olhos [os de Leo Strauss], as formas de governo deixaram de ser 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
110 
 

Assim, embora Arendt tenha aberto, segundo Lefort, o caminho para se pensar o 

acontecimento totalitário — na medida em que propõe uma reflexão propriamente política sobre 

esse novo fenômeno —, de modo simultâneo e paradoxal, sua cegueira ou negação diante da 

especificidade da democracia moderna como regime, como “sociedade política”, a leva a estabelecer 

uma continuidade equívoca entre modernidade e totalitarismo7. 

 

1) A QUESTÃO DA IGUALDADE E A DISTINÇÃO ENTRE O SOCIAL E O POLÍTICO. 

A falta de interesse ou de sensibilidade que Arendt manifesta pela democracia enquanto 

regime inédito de sentido parece ser o contexto no qual se pode situar a crítica que Lefort — ao 

prolongar a reflexão arendtiana sobre o caráter inovador do antissemitismo político — formula em 

relação ao tratamento que ela dá à distinção entre o político e o social e, mais particularmente, à 

questão da igualdade. Como já havíamos indicado, é em “Hannah Arendt : Antisémitisme et génocide 

des Juifs” que Lefort aborda pela primeira vez, de modo sistemático, o pensamento de Arendt. Ali 

observamos até que ponto a alta estima que ele nutre pela maneira como Arendt analisa o 

totalitarismo — sobretudo quanto à produtividade da distinção que ela estabelece entre uma tradição 

ancestral de ódio ou de segregação dos judeus e o fenômeno do antissemitismo político, que surge 

no século XIX e que se cristalizará, de modo catastrófico, no totalitarismo nazista — vai de par com 

a ideia de que são as próprias categorias de pensamento de Arendt que a impedem de alcançar uma 

compreensão política mais adequada das transformações que, contudo, ela observa com grande 

acuidade. 

Lefort observa, por um lado, que “é nesse deslocamento do foco da história dos judeus, na 

passagem do lugar do antissemitismo ao lugar do totalitarismo — de modo geral, ao lugar do político 

— que reside a originalidade e a audácia da tentativa de Hannah Arendt” (Lefort, 2007ª, p. 513). Mas, 

por outro lado, ele assinala que, conduzida pela distinção rígida que estabelece entre o social e o 

político — distinção que desconsidera o significado político dos fenômenos sociais, isto é, que se 

desinteressa por pensar o regime político enquanto forma de dar sentido ao social —, Arendt recusa-

se a relacionar o novo significado adquirido pelo antissemitismo — o antissemitismo político — com 

as consequências dos fenômenos de assimilação e emancipação dos judeus, que constituem, aos olhos 

de Lefort, “fenômenos intimamente ligados ao desenvolvimento da democracia” (Lefort, 2007a, p. 

514). 

Em sua análise do antissemitismo político, Lefort observa, Arendt constata que a igualação 

das condições, o conceito de igualdade próprio da época moderna, recoloca essa questão em um 

quadro inédito. Arendt percebe com clareza, acrescenta Lefort, que não se trata de mais um capítulo 

da longa história do antissemitismo, como os próprios porta-vozes judeus tendiam a crer. Já não se 

trata do ódio religioso nem da hostilidade inspirada pela condição socioeconômica dos judeus em 

 
determinantes para compreender as sociedades. Não quero dizer com isso que ele ignore a distinção entre 
totalitarismo e democracia. Strauss pensa, indubitavelmente, que um regime é de longe preferível ao outro. Mas 
ele não pensa essa diferença no sentido em que os antigos a concebiam: como a oposição entre uma sociedade 
sã e uma sociedade corrompida. De seu ponto de vista, a verdadeira ruptura com os clássicos reside no advento 
da técnica […]. Hannah Arendt, embora tão distante do espírito de Strauss, tende, afinal, a elaborar a mesma 
tese: nossas sociedades já não são sociedades políticas. É o Estado gestor, ao mesmo tempo que o Estado 
produtor, que decide a forma atual das relações sociais.” (Lefort, 2007a: 557–558; ver também Lefort, 1986d: 
71–72). 
7 Como sugerimos anteriormente, essa cegueira provém do fato de que, segundo Lefort, Arendt – cujo 
pensamento do político, ao contrário da maioria dos autores, surge do encontro com os acontecimentos, em 
particular com o advento do totalitarismo – parece, contudo, por vezes, acabar reduzindo a inteligência do 
acontecimento a uma definição categórica do político. “Encontra-se em sua obra”, escreve ele a esse respeito, 
“uma tensão constante entre o seu desejo de elaborar uma teoria e a sua vontade de permanecer disponível 
diante do acontecimento.” (Lefort, 1986d: 62). 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
111 

 

tempos passados, mas sim de um fenômeno moderno, “produto da emancipação e, seria preciso 

acrescentar, da assimilação: efeito da ‘igualdade crescente entre os judeus e todos os outros grupos’” 

(Lefort, 2007a, p. 518). Contudo, segundo Lefort, a cegueira dos judeus diante da nova natureza desse 

antissemitismo é ainda mais profunda do que Arendt reconhece: eles estão cegos quanto ao significado 

político que o antissemitismo adquire, ou seja, quanto à discriminação que nasce da designação de um 

Outro num universo simbólico que já considera os indivíduos como iguais. Em outras palavras: essa 

nova forma de antissemitismo já não se centra nem na diferença religiosa nem na posição econômica 

dos judeus; inscreve-se, agora, numa realidade social na qual os judeus aparecem cada vez menos 

como um grupo à parte e cada vez mais como “empiricamente” iguais aos demais cidadãos. É, 

portanto, a semelhança, e não mais a diferença, que exacerba essa antiga discriminação dirigida contra 

eles. 

Arendt observa — escreve Lefort — que, na medida em que os indivíduos das épocas 

democráticas se concebem como iguais, a não-reconhecimento da igualdade recíproca pode assumir 

formas novas e terríveis (Lefort, 2007a, p. 519). No entanto, o significado político do antissemitismo 

moderno acaba, em última instância, escapando-lhe. Assim, embora a interpretação de Arendt pareça 

permitir-nos captar de maneira mais próxima o sentido político do processo de igualação — a 

configuração de um regime de sentido no qual os seres humanos se consideram iguais — e ajudar-

nos a imaginar suas consequências, sua análise termina por conceber esse processo de igualação como 

um fenômeno puramente empírico, restrito ao campo do social. Isso a leva, simultaneamente, a negar 

o significado político que ela mesma parecia ter desvelado. 

Nesse sentido, para Lefort, o modo como Arendt separa de forma rígida as categorias do 

social e do político não se explica por uma exigência de compreensão do acontecimento, mas pertence 

a um universo conceitual anterior e dominante, que se impõe a toda análise. Essa distinção entre o 

social e o político pressupõe, de fato, uma concepção prévia do que é propriamente político, e de sua 

diferença em relação ao social, que ignora completamente o modo como fenômenos que seriam da 

ordem do (categoricamente) social e do (categoricamente) político se imbricam e se impregnam 

mutuamente nas diferentes formas de regime. Qualquer imbricação entre essas esferas acaba sendo, 

então, concebida como perversão da natureza distinta de cada uma. Em outras palavras, essa distinção 

categorial leva a um modo de pensar o político que ignora a questão do regime e, consequentemente, 

priva-se de perceber o significado político da igualação das condições. Priva-se, assim, de compreender que 

não é possível separar o fato empírico da igualação de seu sentido político, de sua inscrição num 

regime de sentido — aqui, o da democracia moderna, na qual, para além das diferenças empíricas, os 

seres humanos se reconhecem essencialmente como iguais, isto é, não reconhecem hierarquias 

naturais entre si. 

De fato, em “Hannah Arendt et la question du politique ”, Lefort desenvolverá, pouco 

tempo depois, uma crítica semelhante a essa distinção rígida entre o social e o político, que Arendt 

conceitualiza mais detalhadamente em The Human Condition. Com efeito, para Arendt, a modernidade 

seria um processo de degradação do político, caracterizado pelo “advento da “questão social” (Lefort, 

1986d, p. 68), ou seja, pela desaparição da oposição entre a esfera pública e a esfera privada e pela 

absorção de ambas sob o efeito do surgimento do social. A erosão das fronteiras entre o político e o 

social, ao longo da história moderna, teria levado à perda do sentido originário — propriamente 

político — da igualdade (isto é, a igualdade como condição que permite aos indivíduos, libertos da 

necessidade, agir em conjunto). Para Arendt, a confusão entre igualdade política e igualdade social 

teria pervertido o próprio conceito de igualdade, cristalizando-se na “ficção” dos direitos do homem, 

na “ideia insensata de que os indivíduos são iguais por nascimento” (Lefort, 1986d, p. 68). Lefort 

observa, mais uma vez, que Arendt, ao negligenciar a dimensão simbólica do processo de igualação 

das condições — e ao ignorar que é precisamente uma “descoberta” moderna afirmar que os seres 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
112 
 

humanos nascem iguais (que são semelhantes), o que abala radicalmente o tecido social —, perde de 

vista as transformações que essa nova concepção de igualdade introduz nas relações entre os seres 

humanos, no acesso a lugares antes interditos, na relação com a lei e, enfim, na forma de representar 

o poder. 

Retomando o fio condutor desses dois textos, podemos reformular o argumento de Lefort 

do seguinte modo: 

a pressuposição teórica imutável de Arendt — segundo a qual qualquer transposição da fronteira 

entre o social e o político só pode significar uma perda do “propriamente político” — impede-a de 

situar os elementos inovadores que ela mesma percebe com notável lucidez no advento do 

totalitarismo em relação à revolução democrática moderna, isto é, à emergência de uma sociedade 

que perdeu os critérios fixos de ordem e hierarquia, uma sociedade, enfim, entregue à dissolução de 

todos os referenciais de certeza. É precisamente diante dessa forma de regime — a democracia 

moderna — que o totalitarismo, como veremos, se erguerá sob a forma de uma contra-revolução. 

Esse pressuposto levará Arendt a ignorar suas próprias intuições — como o impacto da igualação 

das condições, no século XIX, sobre o desenvolvimento do antissemitismo político — e a excluir o 

sentido político da assimilação e da emancipação dos judeus, reduzindo tais fenômenos a simples 

fatos sociais. Ao deixar de considerar o significado político da discriminação social, Arendt, segundo 

Lefort, acaba atribuindo ao antissemitismo totalitário um caráter exclusivamente instrumental, 

ignorando sua componente organicista, que visa extrair do corpo social uma doença8. 

Por fim, ao distinguir de maneira rígida o social do político, Arendt desdenha o significado simbólico 

das declarações de direitos, tratando-as como mera “ficção” e como expressão de um ideal de 

igualdade supostamente fundado na natureza9. 

Assim, muitos elementos valiosos da análise arendtiana — como sua percepção de que as 

teorias conspiratórias florescem no terreno de uma sociedade em que, nos termos de Lefort, “o poder 

se desancorou do espaço fixo próprio de uma sociedade hierárquica e bem delimitada” — servirão a 

Lefort para ir, de certo modo, mais longe do que Arendt, ou mesmo com ela contra ela própria, 

restituindo o sentido desses elementos dentro de uma reflexão sobre uma sociedade que perdeu as 

referências de ordem, de hierarquia e de legitimidade do Antigo Regime — sociedade que nasce com 

a revolução democrática10. 

 

2) TOTALITARISMO: ORGANIZAÇÃO, INCORPORAÇÃO E ÓDIO À 

DEMOCRACIA. 

Na parte anterior, vimos como Lefort valorizava o fato de que a abordagem arendtiana do 

antissemitismo — e, por meio dela, da natureza de uma forma inédita de sociedade — permite 

iluminar o caráter político desse fenômeno. Contudo, paralelamente, identificamos também os limites 

que, segundo Lefort, essa empreitada encontra. Como vimos, tais limites se vinculam à recusa de 

Arendt em inscrever o fenômeno do antissemitismo no conjunto das transformações engendradas 

pela sociedade democrática — não tanto no plano empírico, mas no sentido em que ela abre caminho 

para um regime de sentido novo e inédito. 

 
8 Voltaremos à reflexão de Lefort acerca da dimensão organicista do totalitarismo na seção seguinte. 
9 Ver infra, Parte 4. 
10 Lefort considera que Arendt se inspira na análise da democracia feita por Tocqueville para interpretar o 
antissemitismo, mas que, para sustentar a coerência de sua argumentação, vê-se constrangida a afirmar – contra 
Tocqueville e de modo algo surpreendente – que as desigualdades aumentam no regime democrático em 
comparação com o regime aristocrático. Ele acrescenta ainda que, embora Arendt se sirva das análises de 
Tocqueville para pensar o antissemitismo, “essa palavra democracia, nessa primeira parte do capítulo [‘The Jews 
and Society’], inteiramente teórica, ela não a pronúncia. Elusão significativa.” (Lefort, 2007a: 519). 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
113 

 

Nesta segunda parte, veremos como os elementos que Lefort considera particularmente 

inovadores na análise arendtiana do totalitarismo permanecem, contudo, presos — por assim dizer 

— a esse mesmo desinteresse de Arendt em relacionar o surgimento dessa nova forma de sociedade 

com as ambiguidades intrínsecas à democracia moderna. Mais uma vez, parece que, a cada vez que 

Lefort se refere a Arendt e à sua análise do totalitarismo, ele começa por reconhecer que ela, ao 

contrário de muitos outros, identifica um elemento-chave para compreender o caráter sem 

precedentes dessa nova forma de governo: o que distingue o totalitarismo de outras formas de 

dominação do passado (tais como a tirania, a ditadura ou o despotismo), o fato de que, sob o 

totalitarismo, a obediência não se obtém simplesmente por meios externos de violência, mas se 

exerce, de certo modo, “a partir de dentro”. Embora Lefort reconheça que essa intuição permite a 

Arendt desenvolver um dos elementos centrais da “lógica”11 totalitária — a organização da sociedade 

como um todo em múltiplos coletivos —, ele considera, contudo, que ela não leva essa intuição até 

suas últimas consequências.  

Como veremos adiante, para Lefort, embora a noção de dominação “a partir de dentro” 

forneça uma chave penetrante para compreender a nova forma de obediência que opera sob o 

totalitarismo, essa obediência não pode ser explicada apenas pela capacidade de organização da 

sociedade proporcionada pela ideologia. Ao contrário de Arendt, Lefort entende que é necessário 

atentar para o modo pelo qual essa nova configuração simbólica pretende restaurar a corporalidade 

do social, destituída pela revolução democrática. Nesse sentido, a questão do corpo — o abandono 

do pensamento sob o nome “encantador” do Uno, a incorporação dos membros da sociedade num 

nós indivisível — só pode ser plenamente compreendida se se examinar o papel que o Partido ocupa 

nessa nova configuração simbólica. É preciso reconhecer que a ideologia muda de estatuto quando 

se encarna num Partido de tipo novo, enraizando-se num vínculo social e político inédito. 

Desdobremos, portanto, essa questão ponto por ponto. 

 

2a) A dominação a partir de dentro: organização e incorporação 

O argumento central de Arendt, tal como o reconstitui Lefort, parte de uma intuição 

fundamental: o totalitarismo é um regime sem precedentes, que faz explodir a diferença, estabelecida 

pela tradição, entre regime legítimo e regime arbitrário (Arendt, 1979, p. 461). Para Arendt, a tipologia 

clássica das formas de governo apoia-se em dois pilares: o poder e a lei. Essa tipologia distingue as 

diferentes sociedades segundo quem governa — isto é, aquele que ocupa o lugar do poder: um, vários 

ou todos — e segundo se o governo se exerce conforme a lei ou de modo arbitrário. Se é verdade 

que esses dois pilares bastaram, ao longo da história, para diferenciar os regimes, Arendt, observa 

Lefort, percebe claramente que essa classificação já não é suficiente para dar conta do totalitarismo 

— nem o número dos que governam, nem a distinção entre legalidade e arbitrariedade bastam para 

definir seu sentido. A dominação totalitária não resulta apenas da violência; ela não é compreensível 

em termos de arbitrariedade, mas organiza-se, ao contrário, sob o signo da lei — lei que, no entanto, 

como veremos na parte seguinte, já não ocupa sua posição tradicional12. 

Arendt, sublinha Lefort, toca um ponto essencial ao indicar que, nesse novo modo de 

dominação, a obediência não é obtida, como nas formas antigas de opressão, por meios externos, 

mas se exerce “de dentro” (Lefort, 2007c, p. 843; Lefort, 2007d, p. 881–884; Lefort, 2007e, p. 971, 

 
11 Sobre as razões que levaram Lefort a empregar o conceito de “lógica” para compreender o totalitarismo, ver 
Lefort, 1994a: II; Lefort, 2007d: 891 e Lefort, 1994c. 
12 Se é verdade que Arendt, como já mencionamos, observa que o totalitarismo destruiu as categorias com as 
quais a tradição pensou a diferença entre os regimes, ela propõe, ainda assim, identificar – acompanhando a 
modificação da tipologia clássica das formas de governo realizada por Montesquieu – aquilo que seria a 
“natureza” (o terror) e o princípio de ação (a ideologia) desse novo regime. 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
114 
 

976; Lefort, 2002, p. 447). Arendt, insiste Lefort, não acredita que a submissão da população possa 

ser explicada simplesmente pela propaganda ou pelo doutrinamento (Lefort, 2002, p. 448): esses dois 

fatores não bastam para explicar a adesão das massas ao regime nem para dar conta dos mecanismos 

de obediência enquanto processo que emerge de dentro. Ela insiste, ao contrário, na importância do 

papel desempenhado pela ideologia para garantir essa adesão. A dominação totalitária opera por meio 

da organização das massas, e é na ideologia que permeia o funcionamento dessa organização que se 

encontra seu princípio de ação e de reprodução. 

Ao chamar atenção para a correlação entre ideologia e organização, Arendt, observa Lefort, 

nos conduz a um terreno inexplorado: já não é a propaganda ou o doutrinamento que suscitam a 

obediência das massas, mas sim a ideologia, que abre o caminho para enquadrar toda a população em 

múltiplas organizações que cimentam a dominação totalitária. Isso se dá ao romper o vínculo de cada 

um com a experiência, ao fomentar o ideal segundo o qual seria possível organizar a sociedade em 

uma direção definida e ao oferecer a cada indivíduo uma chave para decifrar o passado e dissipar as 

incertezas sobre o futuro. Arendt intui com justeza, acrescenta Lefort, que o objetivo da ideologia é 

fazer da sociedade um todo organizável, de modo que cada aspecto da vida individual se integre no 

projeto coletivo13. 

O ideal de organização fornece, reconhece Lefort, um elemento decisivo para compreender 

o totalitarismo. 

Para Arendt, as fontes dessa adesão — isto é, dessa obediência interna — devem ser buscadas no 

funcionamento mesmo da ideologia, que consegue inscrever na realidade esse impulso totalitário de 

organização. Mas o que permite compreender que a ideologia possa efetivamente cumprir essa 

vocação totalitária, de “enquadrar o maior número possível dentro de sua organização” (Arendt, 

citada por Lefort, 2007d, p. 884)? O que leva os indivíduos a se submeterem à “lógica de uma ideia” 

e a renunciar à relação com o pensamento e com a experiência pessoal, tal como os conhecemos? 

Chegamos aqui a um ponto essencial da divergência entre Lefort e Arendt. O lugar 

privilegiado que Arendt concede à ideologia — a ponto de considerá-la o “princípio de ação” do 

regime totalitário — decorre, segundo Lefort, de ela entender que a eficácia da ideologia se explica 

pelo meio social em que opera. Assim, para Arendt, é porque a sociedade moderna se tornou uma 

sociedade de massas, porque a experiência central do século XX é a solidão (loneliness), que a ideologia 

pode cumprir sua função. 

A ideologia atinge seu objetivo porque tem diante de si uma sociedade cujos laços foram desfeitos e 

substituídos por uma multiplicidade de indivíduos atomizados, separados uns dos outros, cuja única 

experiência comum é a solidão (Cf. Lefort, 2002, p. 448; Lefort, 2007c, p. 843). Lefort “se espanta” 

que essa seja a tese principal de Arendt: que ela considere que a organização, veiculada pela ideologia, 

de uma sociedade atomizada, possa ser o elemento central para compreender as características desse 

regime inédito, e que ela não perceba — ou melhor, deixe de lado suas próprias intuições a esse 

respeito — quanto à pertinência de outro fenômeno que consiste na incorporação dos indivíduos a 

um ser coletivo, a reabsorção do múltiplo no Uno, fenômenos essenciais para Lefort, a fim de 

compreender a dominação “de dentro”, precisamente aquela que Arendt havia permitido entrever 

(Lefort, 2007d, p. 887–888)14. 

 
13 “O objetivo é controlar e regular as condutas em todos os domínios da vida social, em todas as profissões, 
mas também em todas as situações em que se estabelecem relações humanas que escapam ao quadro das 
instituições. Sem dúvida, é nesse sentido que Arendt pode afirmar que não se trata de um objetivo ‘político’: 
esse objetivo é, eu diria, tornar tudo organizável, toda matéria suscetível de ser organizada pelo Partido.” 
(Lefort, 2007d: 885). 
14 No que diz respeito a essas intuições da própria Arendt, ver infra, nota 17. 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
115 

 

Voltaremos já a esse ponto. Mas, por ora, o “espanto” de Lefort nos reconduz ao caminho 

que trilhávamos há pouco: a insuficiência da análise arendtiana, segundo ele, volta a se ligar à falta de 

reflexão — ou de interesse — de Arendt pela democracia moderna enquanto regime específico. Suas 

investigações sobre a obediência produzida pela ideologia acabam por enfatizar as linhas de 

continuidade entre modernidade e totalitarismo15. Arendt, nota Lefort, descobre no século XIX o 

surgimento de uma experiência, a solidão, e de um tipo de indivíduo disponível ao trabalho da 

ideologia. Podemos dizer que Lefort não nega que a solidão seja uma experiência que ganha 

importância crescente ao longo do século XIX. Para ele, essa experiência está intimamente ligada à 

democracia: a nova forma de solidão sentida pelos homens e mulheres dos tempos modernos advém 

como consequência da dissolução dos vínculos do Antigo Regime. Mas ele sustenta — contra Arendt 

— que, embora essa solidão possa ser às vezes insuportável, ela é também o sinal de uma nova 

liberdade individual, de uma fecundidade ligada ao reconhecimento da própria singularidade e 

diferença — tudo isso associado à instituição da sociedade democrática16. Assim, se o totalitarismo 

pode ser compreendido, como Arendt o concebe, em relação a essa experiência da solidão, é preciso 

pensá-lo não como seu prolongamento, mas como sua negação. Segundo Lefort, Arendt vê na 

solidão, emergente no coração da modernidade, apenas o terreno propício sobre o qual a ideologia 

pode agir com mais eficácia; o totalitarismo, para ela, repousa nessa experiência da solidão na qual os 

indivíduos se reconhecem como separados uns dos outros. 

Assim, como afirmamos acima, Lefort sustenta que insistir na primazia da ideologia para 

compreender a obediência a um regime — apoiada na ideia de que o totalitarismo repousa sobre a 

experiencia da solidão característica de uma sociedade cujo tecido tradicional foi rompido — não 

explica plenamente o essencial: aquilo que, embora insinuado por Arendt, escapa-lhe, e que constitui 

o avesso dessa separação, a tendência à incorporação, à fusão dos indivíduos num corpo único. Ele 

acha surpreendente que Arendt, tão atenta à experiência comum, não dê mais atenção à visão ingênua 

que associa o totalitarismo ao coletivismo (Lefort, 2007d, p. 887): 

“Contudo, outro traço do regime totalitário me parece notável e é negligenciado 

ou subestimado quando se enfatiza, como faz Arendt, o processo de massificação 

e atomização característico do nazismo e do comunismo. À tentativa de 

organização total junta-se a de uma incorporação dos indivíduos em ‘coletivos’ e, 

finalmente, em um povo-Uno, ou melhor, no povo que o Partido faz advir à 

unidade” (Lefort, 2007c, p. 843). 

O totalitarismo, portanto, não pode ser compreendido como mera consequência da 

atomização, assim como a obediência ao regime não pode ser explicada apenas pela ideologia. 

 
15 “Por que”, interroga-se Lefort, “Arendt apresenta a sociedade totalitária como uma sociedade que foi 
atomizada, deliberadamente, para se tornar a matéria de uma dominação total? A razão é, ao que me parece, 
que ela vê já na democracia, ao menos na Europa, o advento de uma sociedade de massas, acompanhando a 
decomposição do Estado-nação, a destruição da estrutura de classes, que assegurava aos indivíduos quadros 
permanentes de existência e os tornava capazes de se situar uns em relação aos outros segundo interesses 
comuns e oposições inteligíveis.” (Lefort, 2007d: 889; ver também Lefort, 1986d: 69). Acrescentemos que, 
segundo Lefort, Arendt inscreve o surgimento das ideologias no quadro de sua interpretação geral do século 
XX, sem considerar que a ideologia também muda de estatuto ao articular-se a um novo regime de sentido. 
16 “O que me parece ser uma grandeza da democracia é que nela se reconhece tacitamente o fato de que cada 
um é inapreensível para o outro. É também a ideia de que a liberdade individual instaura uma distância entre 
os homens, uma distância que não se deixa absorver na comunidade. O homem não pode esquecer a solidão. 
Há, evidentemente, uma solidão atroz que aflora na sociedade capitalista. Não temos por que negar esse 
fenômeno. Há, no entanto, uma solidão fecunda, profundamente ligada à instituição da sociedade democrática. 
O homem sozinho pode ser engolido pela multidão; mas é aí, também, que ele é chamado a se saber diferente.” 
(Lefort, 2007b: 567). 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
116 
 

Lefort opõe ao argumento de Arendt o elemento que considera central: a tentativa de restaurar 

imaginariamente a corporeidade do social por meio da criação de um Partido de tipo novo, que rompe 

com todas as demais formações políticas, emancipa-se do quadro da legalidade e fixa como objetivo 

a conquista do Estado. Para Lefort, não é o Partido que se adapta à doutrina, mas a doutrina que se 

molda ao imperativo de uma unidade absoluta do Partido: “A doutrina torna-se moldada em 

consequência do imperativo de uma unidade absoluta do Partido. Fora de suas fronteiras, nenhum 

acesso é possível à verdade, nenhuma participação à luta revolucionária” (Lefort, 2007e, p. 976). 

O Partido, assim, implica em sua própria estrutura, além da doutrina que proclama, uma nova 

forma de vínculo social, que “testemunha um novo ‘regime’ do pensamento e da linguagem políticas” 

(Lefort, 2007d, p. 871). Nele, a identidade de cada um se realiza por meio da crença compartilhada e 

da pertença a um ser coletivo, em que os membros se fundem uns nos outros. 

Essa crença comum só é possível porque todos acreditam em uníssono, “porque, em cada um, o eu 

se afunda no nós” (Lefort, 2007e, p. 976)17. Assim, indo além de Arendt, Lefort compreende que a 

rede de organizações pela qual os indivíduos se encontram interligados sob o regime totalitário só 

pode ser entendida à luz da atração exercida pelo fato de pertencer a “uma comunidade que forma 

um bloco único, que oferece a imagem do Uno. Não se poderia acrescentar que, favorecidas por essas 

múltiplas incorporações, a crença se impõe à grande comunidade do povo, que se reflete no corpo 

visível do dirigente supremo? Estou inclinado a julgar que, no mais profundo, é a imagem do corpo 

que sustenta a fé no Uno. Enquanto a organização pode ser objeto de discurso e sua virtude celebrada, 

a imagem do corpo enraíza-se no inconsciente, e sua eficácia é tanto maior. Ela persiste mesmo 

quando a organização se desarticula” (Lefort, 2007e: 977)18. 

Dessa forma, embora Lefort reconheça que Arendt se aproxima extraordinariamente dessa 

intuição segundo a qual a dominação totalitária não opera como as formas de opressão anteriores, e 

embora saliente que seu tratamento da ideologia — em sua capacidade de dissociar os indivíduos de 

suas experiências e na sua pretensão a desfazer a incerteza  —  fornece pistas valiosas para 

compreender a nova natureza da obediência ao regime, organização de toda a sociedade em coletivos 

múltiplos, a submissão à força do líder e a participação de uma grande parte da população na 

concretização de objetivos homicidas (Lefort, 2007, p. 974), nosso autor considera que Arendt não 

chega a captar plenamente a “lógica” intrínseca desse novo regime “do pensamento e de linguagem 

política”19. Isso se deve, segundo Lefort, ao fato de que, para compreender de modo acabado o caráter 

 
17 “As ideias adquirem consistência onde os homens creem juntos, ajustam-se uns aos outros na organização.” 
(Lefort, 2007d: 884). 
18 Lefort observa que, ao limitarmos nossa atenção aos aspectos da organização, “negligenciaríamos outro 
motor do comunismo e do fascismo: o da incorporação dos indivíduos em um ser coletivo, o da absorção do 
múltiplo no Uno. Enquanto a organização provém de um projeto artificialista do social, levado ao extremo, 
mas já manifesto no mundo moderno, onde acompanhava a racionalização das diversas esferas de atividade – 
notadamente políticas, econômicas e religiosas –, a tarefa da incorporação procede de um ideal substancialista.” 
(Lefort, 2007d: 886). No mesmo sentido, ele sustenta que “a busca de uma dominação total, que caracteriza o 
nazismo […] não pode ser dissociada da vontade obstinada de assegurar a integridade do corpo social, de um 
corpo fantasmado como corpo natural […]. Se nos detivéssemos na componente artificialista do nazismo, 
esqueceríamos a componente naturalista.” (Lefort, 2007a: 515–516). 
19 Lefort observa que Arendt está, em vários momentos, disposta a pensar a transformação do vínculo entre os 
indivíduos, a “criação do Uno a partir do múltiplo”, o desaparecimento da pluralidade diante da imagem de um 
homem de dimensões gigantescas (em especial em Idéologie et Terreur). “Contudo, observações desse gênero 
sempre fazem aparecer o Uno como objetivo da dominação. Por mais justo que seja esse ponto de vista, ele 
deixa na sombra o fascínio exercido, sobre aqueles que são chamados a sofrê-la, pela pertença a um partido, a 
um grupo, a um povo que forma um bloco consigo mesmo; deixa também na sombra a satisfação 
proporcionada aos múltiplos apetites de poder que se desencadeiam sob o pretexto da participação em uma 
obra comum. Por minha parte, associo a imagem do Uno à imagem do corpo. Essa noção carrega todas as 
conotações ligadas a uma estética e a uma higiene social. A beleza, o vigor e a saúde são atributos do ‘homem 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
117 

 

“sem precedentes” dessa forma de dominação, é necessário considerar a mudança de estatuto da 

ideologia quando ela se inscreve em uma nova configuração de sentido; é preciso também observar 

como a formação de um Partido de novo tipo satisfaz, ainda que de modo inacabado, o desejo de pôr 

fim “à solidão”. Em última análise, Lefort considera que é o processo de incorporação dos indivíduos 

num coletivo que permite compreender melhor por que a obediência não é externa, mas procede “de 

dentro”. 

A ambição totalitária de fundir todos num “nós” indivisível, de reinstaurar a corporeidade do social, 

é o elemento central que, segundo Lefort, Arendt perde de vista. E essa ambição só se revela com 

clareza, insiste ele, quando percebemos contra o que o totalitarismo se ergue. 

 

2b) O TOTALITARISMO COMO REVOLUÇÃO ANTIDEMOCRÁTICA 

Como já assinalamos, Lefort insiste no fato de que considerar o fenômeno totalitário como 

um fenômeno sem precedentes é o ponto central da interpretação arendtiana, aquele que ele 

compartilha com a autora e que conduz ambos à tomada de consciência da necessidade de elaborar 

novos conceitos para compreender tal fenômeno. Contudo, ao procurar os elementos dessa novidade 

no nível do papel que a ideologia desempenha em relação à organização, ou na maneira pela qual sua 

eficácia se apoia no material que ela encontra — a sociedade atomizada —, que é precisamente o 

lugar onde ela pode melhor cumprir sua função, Arendt se deixa arrastar a vincular esse fenômeno 

inédito às “circunstâncias” que o precederam, o que Lefort recusa. 

Como já observamos, e como veremos mais detalhadamente adiante, a distância que Lefort 

estabelece entre sua própria elaboração do conceito de totalitarismo e a de Arendt encontra aqui seu 

nó fundamental. Em primeiro lugar, Lefort considera que, para dar plenamente conta da novidade 

do totalitarismo, é indispensável pensá-lo como um “regime político”, o que requer elucidar o modo 

particular pelo qual a relação entre a lei, o poder e o saber se articula em seu interior. Em segundo 

lugar, Lefort sustenta que o caráter inédito do totalitarismo se esclarece de modo mais nítido quando 

contrastado com o advento da democracia, entendida também como um regime e implicando, por 

sua vez, uma transformação radical em relação aos regimes do passado. Mais uma vez, Lefort observa 

que Arendt parece não se interessar, ou não ser sensível, à particularidade da forma política da 

democracia. Ele, ao contrário, considera que só compreenderemos a especificidade dessa nova forma 

de dominação levando em conta aquilo contra o que ela se ergue, o modo de vida que visa destruir, 

a forma de sociedade que constitui, de modo privilegiado, o objeto de seu ódio. 

No que concerne ao primeiro elemento, é preciso notar que, para Lefort, compreender a 

especificidade do totalitarismo supõe — como já sugerimos anteriormente — apreender que ele se 

organiza segundo uma “lógica” particular, cuja singularidade não pode simplesmente repousar sobre 

diferenças empíricas ou contingências. Apreender verdadeiramente esse fenômeno implica ser capaz 

de pensar a sociedade em termos de “sociedade política” ou de regime. Como sabemos, Lefort 

considera que todo elemento singular do social, bem como a relação entre as classes, a organização 

do espaço comum, o funcionamento das instituições, a distinção entre o justo e o injusto, o legítimo 

e o ilegítimo, o alto e o baixo, o proibido e o permitido, o normal e o patológico, está preso em um 

entrelaçamento cujo sentido se torna legível por meio de uma mise en scène, dramatizada pelos modos 

de geração e de representação do poder (Lefort, 1986b, p. 20). Cada sociedade política se estrutura 

— e se distingue das demais — em torno de um conjunto de “princípios geradores” (Lefort, 1994b, 

 
novo’, em contraste com o homem decrépito e enfermo do mundo democrático.” (Lefort, 2007d: 888). 
Prosseguindo nesse sentido, em La complication, Lefort assinala que Arendt descobre o vínculo que liga a 
ideologia à organização e sugere que a “construção da realidade é indissociável da construção de um corpo 
coletivo.” (Lefort, 1999: 131). Contudo, mais uma vez, ele considera que a redução do múltiplo ao Uno 
permanece apenas sugerida nos textos de Arendt. 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
118 
 

p. 69), os quais se manifestam com maior clareza no nível da instância do poder e definem o seu 

modo particular de existência. Nesse ordenamento revela-se — para além das práticas, das relações 

e das instituições que surgem de determinações factuais, sejam elas naturais ou históricas — uma 

configuração específica que não pode ser deduzida nem da natureza nem da história, mas que confere 

sentido àquilo que se apresenta como sendo real (Lefort, 1983, p. 42). E mesmo que Lefort sublinhe 

que Arendt nos fornece um ponto de vista fundamental quando afirma que o totalitarismo carece de 

precedentes, ele também compreende que ela não se detém o suficiente sobre a “nova estrutura do 

social”, sobre o novo regime simbólico que se constitui nas primeiras décadas do século XX. E, ao 

deixar de examinar o totalitarismo sob o prisma do regime político, Arendt, segundo Lefort, priva-se 

de medir corretamente a distância que o separa da democracia20. 

O que acaba de ser dito parece-nos indissociável do segundo aspecto que destacávamos. 

Assim como Arendt, Lefort considera que o totalitarismo não pode ser compreendido nos termos da 

tradição. No entanto, e diferentemente de Arendt, ele sustenta que, para torná-lo inteligível, é 

necessário analisar a forma de sociedade da qual ele surge e à qual ele se opõe, e, por conseguinte, 

interpretar qual é o principal objeto de ódio tanto do regime nazista quanto do regime comunista. A 

seus olhos, o caráter sem precedentes do totalitarismo torna-se inteligível à luz da compreensão desse 

outro regime — a democracia —, que também emerge como uma verdadeira ruptura com a tradição 

e como uma transformação radical da relação com a transcendência, configurando de maneira inédita 

a imagem de uma sociedade desincorporada e de um poder inocupável. 

Nesse sentido, Lefort pensa, contra Arendt, que o advento do nazismo e do comunismo 

deve ser lido em sua relação com a transformação do tecido social introduzida pela revolução 

democrática (dissolução das hierarquias e dos estatutos, incerteza quanto aos fundamentos da lei e 

do poder, exclusão da possibilidade de pensar a comunidade sob a figura de um corpo). Do mesmo 

modo, Lefort considera que, se perdermos de vista o fato de que esses diferentes elementos se 

articulam de modo particular em torno de uma nova configuração do poder, a qual implica a 

impossibilidade de encarná-lo, perderemos também de vista o caráter “revolucionário” ou, mais 

precisamente, “contrarrevolucionário” da empresa totalitária. O totalitarismo constitui, aos olhos de 

Lefort, uma revolução antidemocrática. Ele parece, de fato, ter como objetivo  

 

“abolir os princípios constitutivos da democracia moderna; isto é, não apenas o 

sistema representativo — um quadro jurídico-político —, mas uma forma de vida 

social na qual se admitem tacitamente a legitimidade das diferenças de interesses, 

de opiniões e de crenças; a legitimidade do conflito de classes; e também a 

legitimidade de modos de atividade, de modos de conhecimento e de modos de 

expressão que não se reduzem a normas comuns, que se confrontam, nos limites 

de cada um, com a questão de seu fundamento e de sua finalidade — tudo isso 

participando de uma mesma experiência do mundo [...]. Que o fenômeno 

totalitário seja sem precedentes, como observa Arendt, não deveria nos fazer 

esquecer que o fenômeno democrático moderno também é, ele próprio, sem 

precedentes” (Lefort, 2007d, p. 889–890). 

 

Assim, observa Lefort, se pretendemos dar conta de modo mais preciso do caráter sem 

precedentes do totalitarismo, da singularidade que o caracteriza, parece indispensável examinar de 

que maneira, através de todas as suas variantes — comunismo, nazismo ou fascismo —, o 

 
20 Arendt, escreve Lefort, “denunciou o mito do Uno sem considerar o esquema de uma nova ordem simbólica. 
Eis a razão pela qual ela não mediu o abismo que separa duas formas de sociedade: o totalitarismo e a 
democracia moderna.” (Lefort, 2002: 459). 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
119 

 

totalitarismo se institui como negação da democracia21; é necessário analisar como essa nova 

articulação entre a lei, o poder e o saber — essa ambição de fazer a sociedade aparecer como Una, 

sem divisões, de tentar restituir a unidade da comunidade sob a imagem do corpo — implica 

precisamente o reverso do modo de vida democrático. Lefort permanece “perplexo” diante do fato 

de que Arendt jamais tenha se interessado pela democracia moderna, pois, para ele, não há dúvida de 

que o que aproxima o nazismo e o comunismo é o ódio à democracia. No entanto, “ela não quer 

saber disso. H. Arendt, tão apegada a restaurar o plural — contra o Uno —, não observa que a 

fantástica tentativa de fazer da sociedade um corpo unido, soldado à sua cabeça — com o Führer, o 

guia supremo —, essa fantástica tentativa procede da inversão do regime que se edificara distinguindo 

o polo do poder do polo da lei e do polo do saber, e aceitando a divisão social, o conflito, aceitando 

a heterogeneidade dos costumes e das opiniões, e precisamente mantendo à distância, como nenhum 

outro regime o havia feito antes, o fantasma de uma sociedade orgânica” (Lefort, 1986d: 72). 

 

3) LEI E MOVIMENTO 

Encerramos o ponto anterior assinalando que pensar a especificidade do totalitarismo 

supunha, para Lefort, analisar a maneira como se articula o vínculo entre poder, lei e saber nesse 

regime que se opõe à democracia. Embora Lefort sugira que Arendt não elabore a diferença entre 

totalitarismo e democracia em termos de ruptura (ruptura que o totalitarismo representa em relação 

ao regime que ele desloca), ele afirma, contudo, que a autora voltou muito cedo seu olhar para a nova 

posição que a lei viria a ocupar sob o regime totalitário. Ou, dito de outro modo, as reflexões de 

Arendt a respeito do novo estatuto da lei — sobretudo no capítulo final de The Origins of Totalitarianism 

— revelam, mais uma vez, que a autora é pioneira em sua maneira de atualizar esse fenômeno. Mas, 

mais uma vez, Lefort assinalará que ela não leva até o fim a elaboração do que sua reflexão torna 

visível, justamente porque suas percepções não se inscrevem em um pensamento global do regime e, 

em particular, da ruptura com aquela forma de sociedade que o totalitarismo vem sepultar. 

Diante da análise arendtiana do novo estatuto da lei sob o totalitarismo, podemos observar, 

antes de tudo, que Lefort presta, mais uma vez, homenagem à autora, reconhecendo que foi ela quem 

mostrou que o totalitarismo faz explodir a distinção existente entre um regime submetido a leis e um 

regime arbitrário (como já mencionamos) e que, portanto, se quisermos apreender a essência do 

totalitarismo, a observação do estatuto da lei se torna indispensável. Em contrapartida, Lefort tomará 

distância em relação ao argumento — a seus olhos, nem sempre coerente — que Arendt desenvolve 

a partir dessa afirmação, e, em particular, em relação à ideia segundo a qual o caráter excepcional do 

totalitarismo consistiria em perseguir a ambição monstruosa de remontar até a fonte da autoridade 

(Arendt, 1979, p. 461). O totalitarismo pretenderia, monstruosamente, fazer a lei remontar à Lei da 

 
21 É precisamente porque Lefort considera que devemos apreender o totalitarismo como uma revolução 

antidemocrática que podemos compreender seu desacordo com Arendt, tanto no que diz respeito à 

periodização que ela estabelece entre períodos totalitários e pré-totalitários, quanto à exclusão do fascismo dos 

regimes ‘propriamente’ totalitários. 

A esse respeito, Lefort sustenta que “o fenômeno italiano indica uma orientação política nova, esboça um 

modelo que negligenciaríamos apenas perdendo de vista a dimensão europeia de uma revolução 

antidemocrática.” (Lefort, 2007d: 872). Ou então afirma: “Não identifico o nazismo ou o fascismo ao 

comunismo. Além de se fundarem em princípios inconciliáveis, é fato que um dos motores da propaganda 

nazista ou fascista foi o anticomunismo e que, a partir dos anos 1930, um dos motores da propaganda comunista 

foi o antifascismo. Mas o antagonismo não nos faz esquecer que, nessas duas versões, o poder totalitário teve 

por alvo o regime democrático, um tipo de constituição e um modo de existência. Fascismo e comunismo 

participaram de uma mesma contrarrevolução: empreenderam reverter o curso da ‘revolução democrática’.” 

(Lefort, 1992b: 370). 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
120 
 

Natureza, no caso do nazismo, e à Lei da História, no caso do comunismo, abolindo assim o consensus 

iuris das leis positivas e a distância existente entre estas e sua fonte. 

Segundo Lefort, é perfeitamente claro que a própria Arendt não acredita na existência de tal 

lei (da natureza ou da história) e que ela chega inclusive a falar, a esse respeito, de uma ficção, 

estabelecendo expressamente a distância entre a Lei que prevalece em outras formas de organização 

social, por mais distantes que estas sejam de nós22, e a Lei totalitária. Todavia, no desenvolvimento 

de seu argumento, essa ambição do totalitarismo adquire não o caráter de uma impostura (como 

entende Lefort), exercida por meio de um Partido que, detentor efetivo da autoridade manifesta, 

conseguiria impor, através da ideologia, a ficção do domínio da Lei da História ou da Lei da Natureza, 

mas adquire, antes, a força efetiva de um movimento imparável, que o novo regime precipitaria ao 

mesmo tempo em que se submeteria a ele23. 

Em outras palavras, onde, para Lefort, o totalitarismo nos coloca diante da perversão daquilo 

que sempre admitimos como Lei, pervertendo a noção de lei que sempre supõe um hiato 

intransponível, ainda que às vezes apenas implícito, entre a legalidade positiva e a lei, Arendt parece, 

contrariamente ao que ela mesma nos ensinara, confundir essa perversão da lei com o funcionamento 

efetivo da ideologia (que pretende que a legalidade do regime totalitário repousa sobre o acesso 

imediato à fonte da lei e sobre a submissão, sem mediação, ao movimento da Lei da História ou da 

Natureza). Em outras palavras, a Lei da História ou da Natureza deixaria, para Arendt, de ser o 

produto da ideologia totalitária — que, em nome de uma suposta lei capaz de organizar e guiar, sem 

mediação, as ações dos indivíduos —, perverteria aquilo que a relação entre lei e lei positiva sempre 

encenou para agir efetivamente sobre a coexistência dos seres humanos. 

Por que, pergunta Lefort, embora tenha reconhecido a Lei da História ou da Natureza como 

uma lei fictícia, Arendt não chega a abordá-la como fruto da ideologia totalitária, e parece, muitas 

vezes, considerá-la como se exprimisse, verdadeiramente, um novo modo de coexistência (1999, p. 

202)? A elucidação dessa questão nos conduz, uma vez mais, ao centro do desacordo que separa 

Lefort e Arendt: se esta última, apesar de ter discernido, com sensibilidade refinada, a ficção da lei 

característica do totalitarismo, parece, em certos momentos, recuar em relação às próprias 

advertências que formulou sobre a especificidade inédita dessa nova forma de dominação, é porque 

ela cede à tentação de relacionar a Lei da História ou da Natureza — lei estabelecida, segundo Lefort, 

pelo partido totalitário como ficção de uma autoridade sem rosto que impõe a lógica de seu 

movimento ao todo social — ao novo modo de temporalidade que caracteriza as sociedades 

modernas, e que é objeto de uma crítica filosófica virulenta da própria autora, num topos que ela 

compartilha com outros pensadores contemporâneos, como Martin Heidegger ou Leo Strauss. 

Em outras palavras: ao analisar o modo como opera, sob o totalitarismo, a relação com uma 

(pretensa) Lei da Natureza ou da História, ao examinar como essas leis, contrariamente à lei 

tradicional, aparecem muito mais como fatores de movimento do que de estabilização, em sua 

 
22 Se não julgamos fictícia a lei pela qual se organizam as sociedades cujos modos, entretanto, se tornaram 
totalmente alheios aos nossos, escreve Lefort, é porque admitimos, ainda que tacitamente, que a lei não pode 
ser considerada simplesmente como um artifício humano, uma simples convenção. Só podemos falar de lei 
onde ela é considerada geradora das relações que os seres humanos mantêm entre si e com o mundo, onde se 
impõe a experiência de um limite situado além de todos os limites de fato. (Lefort, 1999: 201). Arendt, observa 
Lefort, fala apenas de “suposta” lei quando se refere ao totalitarismo. 
23 “Por que Arendt insiste na noção de movimento a tal ponto que ela se torna mais poderosa que os atores 
políticos? Essa questão parece-me estreitamente ligada a outra: por que Arendt se abstém de qualquer referência 
ao papel do partido? Admitindo que o regime totalitário exibe uma ‘pretensão monstruosa de remontar à fonte 
da autoridade’, é preciso indicar o órgão no qual essa autoridade está investida. Num regime totalitário, o poder 
reside no partido.” (Lefort, 2002: 453). A esse propósito, em La complication, Lefort escreve que Arendt “evita, 
na maior parte das vezes, falar de partido.” (Lefort, 1999: 203). 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
121 

 

proximidade com o movimento da ideia que é próprio das ideologias modernas, Arendt, observa 

Lefort, dirige suas críticas, de um lado, contra um novo modo de dominação que se propõe, por meio 

do Terror, acelerar o movimento de uma Lei que comandaria o seu devir, eliminando os setores 

parasitas, destinados a desaparecer em virtude da orientação dessa lei, e preparando, através da 

ideologia — isto é, da lógica da ideia —, os sujeitos a ocupar o lugar de carrascos ou de vítimas que 

lhes terá sido atribuído. No entanto, ao denunciar a lei enquanto lei de movimento, Arendt também 

visa, de maneira crítica, um novo modo de temporalidade próprio da modernidade, que teria, a seus 

olhos, abalado a relação tradicional entre a instabilidade dos assuntos humanos e a estabilidade que a 

lei lhes proporcionava, e que, por meio das noções de progresso e de processo, teria imposto a adesão 

a uma nova lógica do movimento, da qual, segundo ela, dão testemunho tanto a filosofia da história 

quanto as teorias da evolução. Nesse registro, o totalitarismo — caracterizado num primeiro 

momento como um fenômeno inédito — viria, afinal, realizar, através do terror, o acabamento desse 

movimento (moderno) de alienação do pensamento na lógica da ideia, o que equivale a dizer: na 

ideologia (Lefort, 1999, p. 198). 

É certo, sustenta Lefort, que não há motivo para atribuir a Arendt um modelo dedutivo do 

qual ela mesma nos convida a nos libertar (1999, p. 206). Mas não é menos verdadeiro que sua crítica 

da modernidade — tal como a podemos ler em Tradition and the Modern Age ou em The Concept of 

History: Ancient and Modern — a conduz a amalgamar sob a noção de “movimento” fenômenos tão 

heterogêneos quanto: a história da humanidade (que Arendt considera fictícia, na medida em que a 

história se revela, para ela, por meio das ações, sobre o fundo de uma continuidade própria da condição 

humana), o progresso (enquanto movimento sem finalidade definida), a luta de classes do marxismo 

(como encadeamento estrito e orientado), ou ainda, o movimento efetivo que, sob o totalitarismo, 

destrói as leis positivas e engendra o terror (Lefort, 1999, p. 210). Isso a levará a sustentar que, sob o 

totalitarismo, a lei se inscreve efetivamente como lei de movimento e não mais de estabilização. Em 

outras palavras, sua falta de interesse em interrogar o totalitarismo enquanto forma de regime inédito, 

em relação àquilo que o separa da democracia moderna, sua falta de sensibilidade para o que, na 

modernidade democrática, supõe um novo regime de sentido — inaugurando a sociedade histórica, 

móvel por excelência, capaz de acolher e preservar em seu seio a indeterminação (Lefort, 1986b, p. 

25) —, assim como a atenção que ela concede a uma história da decadência, da qual a sociedade de 

massas seria a ilustração, conduzem Arendt a ignorar o sentido radicalmente outro, ou mesmo 

contrário, que revela a incerteza democrática: a ruptura de um sistema fixo de ordenamentos, a perda 

das referências últimas de certeza — que Tocqueville assinala tão bem (Lefort, 1999, p. 209) —, 

quando a confrontamos com essa subsunção fictícia ao movimento da Lei da História ou da Natureza, 

própria dos totalitarismos, que, insiste Lefort, longe de nos colocar diante de uma sociedade entregue 

à busca de sentido, nos coloca, ao contrário, diante de um modo de coexistência regido pela 

imobilidade mais absoluta (Lefort, 1999, p. 204, 209). 

 

4) A QUESTÃO DOS DIREITOS HUMANOS. 

Para concluir, resta-nos apenas analisar a distância que Lefort estabelece em relação a Arendt 

no que diz respeito ao lugar ocupado pelos direitos humanos na modernidade. Como sabemos, Lefort 

considera que as declarações de direitos estão ligadas a uma concepção específica da coexistência 

humana que advém com as revoluções democráticas: isto é, a democracia institui em seu horizonte o 

apelo legítimo ao direito e aos direitos, cuja definição está sempre submetida ao debate. Isso significa 

que, para Lefort, os direitos humanos estão estreitamente vinculados ao conceito de cidade — aberta 

à indeterminação — da qual o totalitarismo constitui a negação (Lefort, 1994b, p. 68). 

Devemos, contudo, sublinhar, a esse respeito, que, quando Lefort se debruça sobre o lugar 

ocupado pelos direitos humanos no seio da democracia e contesta aqueles que denunciam o caráter 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
122 
 

abstrato ou individualista das declarações de direitos, não é tanto com Arendt que ele debate, mas 

com Marx, Burke ou De Maistre. Sua crítica a esses autores se resume ao fato de que nenhum deles 

se preocupa com a dimensão simbólica dos direitos, os quais acabam, em suas análises, reduzidos ao 

seu caráter abstrato ou individualista, sem perceber o quanto o novo lugar que eles ocupam modifica 

a prática política, engendra a transformação dos modos de interação com a lei e o poder por parte de 

indivíduos cuja posição já não é fixa e que podem formular reivindicações de igualdade na linguagem 

do direito. E mesmo se, como dizíamos, essa crítica não se dirige essencialmente a Arendt, parece-

nos possível sugerir que alguns de seus argumentos podem também ser-lhe parcialmente destinados, 

permitindo-nos observar, nesse ponto, o afastamento que, uma vez mais, separa esses dois 

pensadores. 

Estimamos que a chave desse afastamento reside no fato de que Arendt considera que os 

direitos humanos não são mais que direitos individuais (isto é, que ela os associa a uma compreensão 

da modernidade que pode ser lida como liberal) ou que — na direção de sua crítica à perversão da 

igualdade ocorrida ao longo da história moderna, que evocamos anteriormente — ela só pode 

concebê-los como uma ficção. Considerá-los unicamente como direitos individuais, ou como uma 

ficção, como o faz Arendt, impede de perceber, mais uma vez, o significado político do que é 

apresentado como um fenômeno de ordem natural, isto é, a igualdade de direitos. E é precisamente 

o novo tipo de relação que eles permitem estabelecer com a lei e com o poder que faz dos direitos 

humanos um dos princípios de articulação da sociedade democrática e, não por acaso, um dos 

elementos centrais que permitem a Lefort distinguir essa forma de sociedade do totalitarismo24. 

Assinalemos, por fim, que, apesar do que indicamos nos parágrafos precedentes, Lefort nos 

deixa entrever, mais uma vez aqui também, o quanto sua leitura de Arendt se revelou sugestiva: não 

obstante seus argumentos críticos veementes a respeito dos direitos humanos, foi ela a autora da 

célebre expressão “o direito a ter direitos”, que sintetiza o modo pelo qual Lefort expressará o novo 

estatuto que os direitos adquirem, a seus olhos, sob a democracia. Assim, em Les droits de l’homme et 

l’État-providence, ele escreverá, a propósito das declarações de direitos, que: 

 

“[A]lém de suas formulações, elas faziam reconhecer o direito a ter direitos 

(segundo uma expressão que tomo emprestada de Hannah Arendt, mas da qual 

ela faz um uso diferente), libertando assim uma aventura cujo curso é imprevisível. 

Ou, em outros termos, a concepção naturalista do direito mascarou o 

extraordinário acontecimento que constituía uma declaração que era uma 

autodeclaração, isto é, uma declaração na qual os homens, por meio de seus 

representantes, revelavam-se simultaneamente os sujeitos e os objetos da 

enunciação, na qual, ao mesmo tempo, eles nomeavam o homem em cada um, 

“falavam-se” uns aos outros, compareciam uns diante dos outros e, ao fazê-lo, 

erigiam-se em testemunhas e juízes uns dos outros” (Lefort, 1986c, p. 51). 

 

Mais uma vez, observamos que Lefort constata que há algo, na formulação arendtiana, que 

nos abre as portas para compreender os direitos de outro modo, mas que Arendt não parece seguir 

o caminho que ela própria havia desbravado, e que Lefort considera dever prosseguir contra ela, ou 

para além dela mesma. 

 

5) A TÍTULO DE CONCLUSÃO — PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT. 

 
24 Aqueles que concebem os direitos humanos como direitos individuais “privam-se de conceber a diferença 
entre totalitarismo e democracia, a não ser reduzindo-a a uma diferença de grau na opressão.” (Lefort, 1994b: 
51). 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
123 

 

Em um trecho consagrado a Arendt em La Complication, Claude Lefort escreve: “Hannah 

Arendt [é] a autora de quem sempre me senti mais próximo”(Lefort, 1999, p. 17). E ele repetirá essa 

afirmação em diversas ocasiões e de diferentes maneiras, para indicar que foi nos caminhos 

explorados por Arendt, no esforço que ela empreende para pensar o acontecimento sem precedentes 

que irrompeu no coração da Europa do século XX, que ele encontrou, mais de uma vez, as vias para 

prosseguir sua própria reflexão. Como sabemos, Lefort compartilha a sensibilidade de Arendt para 

pensar a partir dos acontecimentos: esse entendimento segundo o qual o pensamento nasce da 

experiência; que somente permanecendo ligado a ela podemos encontrar os signos que permitem 

compreender o presente; e que o caráter sem precedentes do totalitarismo nos obriga, precisamente, 

a repensar o político. Lefort afirmou ter lido o trabalho de Arendt com grande admiração desde o 

fim dos anos 1970 e declarou ter encontrado nele a audácia de um pensamento capaz de interrogar, 

“a partir do lugar do político”, essa nova forma de dominação. Assim, ele escreveu também, em 1985, 

que “qualquer um que viesse a descobrir H. Arendt hoje não deixaria de ver com que vigor ela abriu 

o caminho para as questões atuais, com que rigor ela as articulou e tentou respondê-las”. Mas 

acrescenta imediatamente, é claro, que, embora “a interrogação que sustenta seu empreendimento 

mereça toda a nossa atenção”, “[i]sso não quer dizer, contudo, que as respostas que ela propõe 

satisfaçam necessariamente nossa expectativa” (Lefort, 1986d, p. 60). 

Ao mesmo tempo, como procuramos mostrar nas páginas anteriores, no seu diálogo com 

Arendt, Claude Lefort, ao mesmo tempo que reconhece nela a abertura de um caminho que permite 

elaborar o caráter inédito do novo modo de dominação que entra em cena no século XX, também 

indica os limites com que, a seu ver, ela se depara — limites que a impedem de extrair todas as 

conclusões que poderiam decorrer de suas análises. Ao percorrer a obra de Lefort, tentamos mostrar 

de que modo ele nos faz ver — pensando com e contra Arendt, na elaboração de sua própria 

interrogação sobre o político — o quanto essa proximidade abriga também um afastamento. Esse 

afastamento pode ser dito por meio de um termo específico, como evocamos aqui em várias ocasiões, 

um termo cujo peso no vocabulário lefortiano não poderia nos escapar. Com efeito, Lefort nos diz 

que Arendt elude a palavra democracia. 

 

Todo leitor de Lefort, e nós o somos, deve saber que dizer que Arendt elude a democracia, 

ou, como traduzimos nós mesmos, que ela não é sensível ou perde de vista a mutação simbólica 

engendrada pelo advento da democracia — na medida em que pensar o político aqui e agora equivale, 

para Lefort, essencialmente, a pensar a diferença entre totalitarismo e democracia — indica uma 

discordância das mais profundas. Com efeito, a obra lefortiana — ao menos a partir de meados dos 

anos 1970 — pode ser lida como o esforço de pensar a diferença entre dois modos inéditos de 

sociedade que revelam seu sentido na dissolução dos referenciais de certeza, como um esforço para 

estabelecer critérios que permitam compreender em que medida o totalitarismo, embora se apodere 

de certos aspectos da sociedade democrática e os prolongue de modo fantástico (Lefort, 1994d, p. 

170), se institui destruindo esse modo de vida democrático. 

A partir daí, as reservas de Lefort em relação a Arendt, aquelas sobre as quais talvez tenhamos 

insistido mais, deixando de lado, por momentos, o que aproxima esses autores, repousam, segundo 

Lefort, na ausência de reflexão sobre a dimensão simbólica do social, na ausência, por parte de 

Arendt, de uma análise da sociedade moderna enquanto “sociedade política” — análise que teria 

permitido opor, como duas formas de sociedade antagônicas, o totalitarismo e a democracia. Essa 

ausência teria levado Arendt, embora ela afirme a novidade radical que o totalitarismo representa, a 

estabelecer linhas de continuidade discutíveis entre o processo moderno de degradação do político e 

o surgimento do totalitarismo ou, para dizê-lo com menos prudência, entre modernidade e 

totalitarismo. 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
124 
 

Para concluir, resta apenas um esclarecimento sucinto: em nosso percurso, não nos 

propusemos a investigar mais a fundo se a crítica de Lefort se revela totalmente justa em relação ao 

pensamento de Arendt. Não fomos movidos pela intenção de opor o pensamento de um ao do outro, 

mas sim pelo propósito de mostrar de que modo a confrontação de Lefort com a obra de Arendt — 

com e contra ela — permite iluminar sua própria interpretação do totalitarismo e da democracia. 

Contudo, esperamos não ter cedido, pelo menos não completamente, à tentação de observar apenas 

o afastamento que se dissimula sob sua aparente proximidade. De fato, não esquecemos que Lefort 

sustenta explicitamente a ideia de que Arendt não aproxima democracia e totalitarismo, nem 

tampouco considera este último como o acabamento, na época moderna, do obscurecimento do 

político. Nem esquecemos que ela foi, para ele, a autora de quem sempre se sentiu mais próximo. No 

entanto, a distinção nítida entre o social e o político, a compreensão de que a igualdade foi pervertida 

na modernidade, as dificuldades em perceber o totalitarismo sob a forma da imagem do corpo, a 

superposição entre a lei totalitária e a temporalidade moderna e, por fim, a negação do estatuto 

simbólico adquirido pelos direitos humanos nas sociedades pós-revolucionárias — todos esses 

elementos, que identificamos ao longo deste trabalho, acabam tecendo um núcleo de sentido que 

retém a atenção de Lefort “porque”, escreve ele, “faz entrever aquilo que [Arendt] reprime: a questão 

da democracia.” (Lefort, 2007a, p. 517). A elisão significativa que Lefort detecta, o fato de que Arendt 

evita falar de democracia, parece, para ele, tocar o ponto cego de sua investigação sobre o 

totalitarismo, investigação que Lefort, por sua vez, tentará ao longo de toda a sua obra continuar a 

aprofundar, e que o levará a afirmar que, a seus olhos, “[o] totalitarismo só se esclarece [...] à condição 

de apreendermos a relação que ele mantém com a democracia.” 

(Lefort, 1994d, p. 170). 

 

BIBLIOGRAPHIE 

Abensour, Miguel (1993), « Réflexions sur les deux interprétations du totalitarisme chez C. Lefort », 

in La Démocratie à l’œuvre – Autour de Claude Lefort (sous la direction de Claude Habib et Claude 

Mouchard), Paris, Esprit : 79-136. 

Arendt, Hannah (1979), The Origins of Totalitarianism, New York, Harcourt, Brace and Cia. 

Lefort, Claude (1979), « Le totalitarisme sans Staline. L’URSS dans une nouvelle phase », in Éléments 

d’une critique de la bureaucratie, Paris, Gallimard : 155-235. Publié dans Socialisme ou barbarie, 19 

(1956) : 110-145. 

— (1983) « Le mythe de l’Un dans le fantasme et dans la réalité politique », Psychanalystes. Revue du 

Collège de psychanalystes, 9 (1983). 

— (1986a) « Avant-Propos », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, Éditions du seuil : 7-14. 

— (1986b) « La question de la démocratie », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, Éditions 

du seuil : 17-30. Article extrait de Philippe Lacoue-Labarthe & Jean-Luc Nancy (éd), Le 

Retrait du politique, Paris, Galilée, 1983 : 71-88. 



                                                                                                              CLAUDIA HILB   
 MATÍAS SIRCZUK  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
125 

 

— (1986c) « Les droits de l’homme et l’État providence », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), 

Paris, Éditions du seuil : 31-58. Publié comme « Les droits de l’homme en question », Revue 

interdisciplinaire d’études juridiques, 13 (1984) : 11-47. 

— (1986d) « Hannah Arendt et la question du politique », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), 

Paris, Éditions du seuil : 59-72. Publié dans Cahiers du Forum pour l’indépendance et la paix, 5 

(1985) : 15-21. 

— (1986e) « Mort de l’immortalité », in Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, Éditions du seuil, 

pp. 301-332. Publié dans Le Temps de la réflexion, 3 (1982). 

— (1992a) « Le corps interposé : 1984, de George Orwell », in Écrire. À l’épreuve du politique, Paris, 

Calmann-Lévy :15-36. Publié dans Passé-présent, La force de l’événement, 3 (1984). 

— (1992b) « Réflexions sur le présent », in Écrire. À l’épreuve du politique, Paris, Calmann-Lévy : 357-

390. Publié en deux parties : « Décomposition du totalitarisme », Libération (10 juillet 1989) 

et « Renaissance de la démocratie ? », Pouvoirs, 52 : 5-22. 

— (1994a) « Préface », in L’Invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paris, Fayard : I-

IX. 

— (1994b) « Droits de l’homme et politique », in L’Invention démocratique. Les limites de la domination 

totalitaire, Paris, Fayard : 45-83. Publié dans Libre, 7 (1980) : 3-42. 

— (1994c) « La logique totalitaire », in L’Invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paris, 

Fayard : 85-106. Publié dans Kontinent Scandinavia, 3-4 (1980). 

— (1994d), « L’image du corps et le totalitarisme » in L’Invention démocratique. Les limites de la domination 

totalitaire, Paris, Fayard : 159-176. Publié dans Confrontations, 2 (1979). 

— (1999) La complication – Retour sur le communisme, Paris, Fayard. 

— (2002) « Thinking with and against Hannah Arendt », Social Research, 69, 2 : 447-459. 

— (2007a) « Hannah Arendt : antisémitisme et génocide des Juifs », in Le temps présent. Écrits 1945-

2005, Paris, Éditions Belin : 505-528. Publié en deux parties : « Une interprétation politique 

de l’antisémitisme. Hannah Arendt. I. Les juifs dans l’histoire politique occidentale », 

Commentaire, 20, 4 (1982) : 645-660 et « Une interprétation politique de l’antisémitisme. 

Hannah Arendt. II. L’antisémitisme et les ambiguïtés de la démocratie », Commentaire, 21, 1 

(1982) : 21-28. 



A EVASÃO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT 

  
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
126 
 

— (2007b) « La dissolution des repères et l’enjeu démocratique », in Le temps présent. Écrits 1945-2005, 

Paris, Éditions Belin : 551-568. Conférence faite à Paris en 1986. Publié in Pierre Bühler (éd), 

Humain à l’image de Dieu, Genève, Labor et Fides, 1989 : 89-108. 

— (2007c) « Pensée politique et Histoire – Entretien avec Pierre Pachet, Claude Mouchard, Claude 

Habib, Pierre Manent » in Le temps présent. Écrits 1945-2005, Paris, Éditions Belin : 833-868. 

Entretien EHESS organisé par Marc Ferro, 12 avril, 1996. 

— (2007d) « Le concept du totalitarisme », in Le temps présent. Écrits 1945-2005, Paris, Éditions Belin : 

869-891. Conférence faite à Zurich, 1996. 

— (2007e) « Le refus de penser le totalitarisme », in Le temps présent. Écrits 1945-2005, Paris, Éditions 

Belin : 969-980. Conférence Hannah Arendt à l’occasion de l’installation à Berlin des 

Archives Hannah Arendt. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
127 

 

PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA 

COM JO-ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT 

CONSORTIUM (UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 

Apresentação – Thiago Dias 

 

Em setembro de 2024, aconteceu o evento de lançamento de um novo espaço dedicado à 

reflexão e inspirado diretamente por Hannah Arendt. Sediado na Universidade de Cambridge, 

Inglaterra, o Hannah Arendt Consortium on Crises and Political Transformation1 foi fundado com o intuito 

expresso de compreender o mundo a partir, não apenas do pensamento e dos conceitos arendtianos, 

mas sobretudo de uma postura arendtiana diante de uma contemporaneidade percebida como “em 

crise”. 

Parece haver uma ênfase, a meu juízo bastante bem-vinda, na pluralidade como ferramenta 

para enfrentar a crise. Já na composição dos quatro membros fundadores do Consortium, oriundos de 

países e disciplinas acadêmicas bastante distintas entre si, a diversidade se impõe inequivocamente.  

Jo-Anne Dillabough é canadense, tem formação bastante interdisciplinar e é professora da Faculdade 

de Educação (Cambridge); Danielle Bassi é italiano, filósofo e pesquisador do Centro di studi politici 

Hannah Arendt sediado em Verona, Itália; Irit Katz é israelense, poetisa e professora da Faculdade de 

Arquitetura (Cambridge); Zeina al-Azmeh é síria e professora da Faculdade de Sociologia 

(Cambridge); A entrevista abaixo foi feita com estes dois primeiros. 

Esta vocação para a abertura se manifestou também nos dois dias do evento de lançamento, 

em setembro de 2024, uma vez que congregou, além de ingleses, italianos e este brasileiro que aqui 

escreve, pesquisadores (e artistas) da Turquia, Síria, Estados Unidos, Chipre, Israel, oriundos de áreas 

igualmente variadas – filosofia, arquitetura, educação, artes, ciência política, literatura, comunicação, 

sociologia, história.2 

A aparente dispersão do encontro (e talvez do Consortium como um todo) é, justamente, 

apenas aparente, pois as discussões convergiram para isto que tem sido percebido como “crise 

contemporânea” e foram firmemente conduzidas em more arendtiano; ao longo das intervenções e das 

conversas, uma convergência era perfeitamente visível nas preocupações, no vocabulário, nas 

referências, na postura teórica. Como se lerá na entrevista abaixo, a diversidade constitutiva do 

Consortium – perceptível já no nome, aliás – é parte de um programa consciente de crítica à 

burocratização universitária e à alienação ética e política contemporânea – trata-se, assim, de fomento 

proposital da pluralidade. 

 
1 O site do Consortium está aqui: https://arendtcentrecambridge.com/about  
2 A programação completa do evento pode ser vista aqui: https://arendtcentrecambridge.com/launch-program  

https://arendtcentrecambridge.com/about
https://arendtcentrecambridge.com/launch-program


PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
128 
 

 

A entrevista abaixo foi feita com Jo-Anne Dillabough e Daniele Bassi. Ao longo de 2024, 

gozei de um produtivo período de pesquisa junto ao Centro Arendt de Verona, onde tive a felicidade 

de conhecer Daniele Bassi, que generosamente me acolheu e contribuiu decisivamente para o sucesso 

da estadia, seja com “pequenas coisas”, como a senha do Wi-fi da universidade, seja me apresentando 

o Consortium em formação. Decidimos realizar esta entrevista ainda durante o evento, mas por razões 

de agenda ela só aconteceu de fato no dia 03 de julho de 2025. 

Tanto minha estadia em Verona quanto a participação do evento em Cambridge foram 

financiados pela FAPESP, instituição sem a qual esta entrevista e os demais resultados desta mesma 

pesquisa teriam sido impossíveis.3 Devo agradecer ainda ao IFCH da UNICAMP, onde realizo esta 

pesquisa, e ao professor Oswaldo Giacóia Jr., que supervisiona meu trabalho com muita gentileza e 

atenção. 

 

Entrevista 

 

Thiago Dias: Gostaria de começar com algumas perguntas introdutórias. O Arendt Consortium foi 

lançado em setembro de 2024 e, sendo bastante novo, ainda não é conhecido entre nós sul-

americanos. Então gostaria de pedir que vocês dois se apresentem brevemente e compartilhem um 

pouco de sua trajetória acadêmica, especialmente em relação a Hannah Arendt. 

Jo-Anne Dillabough: Quem você gostaria que começasse? 

Daniele Bassi: Vá em frente, Jo. Você é a chefe [risos]. 

Dillabough: [risos] Certo. Minha relação com Arendt foi um tanto indireta. Não comecei como uma 

especialista em Arendt propriamente dita. Fiz um doutorado interdisciplinar — o primeiro doutorado 

interdisciplinar na minha instituição de origem — em política, sociologia e educação, de modo amplo 

conectado aos direitos humanos internacionais. Depois de concluir o doutorado, eu estava vivendo 

em Cambridge e comecei a trabalhar em uma revista chamada Gender and Education, voltada, 

naturalmente, para questões de gênero na educação. 

Foi nesse período que encontrei um livro de Bonnie Honig que explorava feminismo e política 

agonística à luz de Arendt. Esse livro foi o ponto de partida; despertou meu interesse em trazer as 

ideias de Arendt para meu próprio trabalho transdisciplinar. Naquele momento ainda era mais um 

 
3 O pós-doutorado é financiado pela FAPESP por meio de dois processos: no Brasil, processo 2022/02216-0; 
na Itália, processo 2023/14044-1. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
129 

 

projeto paralelo, mas que acabou se infiltrando em tudo o que eu fazia. Eu não me relacionava com 

Arendt diretamente como filósofa ou teórica política, mas sim integrava seu pensamento em 

conversas mais amplas que já mantinha em diferentes áreas da minha pesquisa. Com o tempo — 

especialmente nos últimos seis ou sete anos — passei a me dedicar mais deliberadamente a escrever 

textos conceituais sobre Arendt. 

Ao longo da minha carreira, mantive contato com outros estudiosos de Arendt. Quando morava no 

Canadá, havia poucos colegas trabalhando com ela, mas consegui criar espaços de diálogo. Por 

exemplo, ministrei um curso aberto a toda a universidade sobre Arendt na Universidade de Toronto, 

algo bastante inovador à época. Mesmo no Reino Unido, não há muitos pesquisadores dedicados 

exclusivamente a Arendt; embora alguns sejam bastante proeminentes, não se compara ao cenário 

europeu. Assim, meu engajamento com sua obra foi mais uma integração gradual; ela foi se tornando 

cada vez mais central. Durante anos, tentei criar algum tipo de centro ou núcleo formal de pesquisa 

em Cambridge, mas o sistema acadêmico britânico tende a priorizar pesquisas empíricas que possam 

gerar financiamento, o que dificultou bastante. 

Por fim, conectei-me com Irit Katz e alguns outros. Começamos a nos reunir informalmente para 

discutir, antes mesmo da chegada de Daniele a Cambridge. Mas foi apenas quando ele e outros colegas 

italianos se juntaram a nós que realmente acreditei que poderíamos criar o Consortium. Eu não teria 

conseguido fazê-lo sem ele. Tem sido desafiador, sobretudo sem um apoio financeiro substancial no 

Reino Unido, mas por meio de esforços consistentes e da colaboração acadêmica, o Hannah Arendt 

Consortium foi formado. 

Dias: Obrigado, Jo-Anne. Daniele, poderia nos contar sobre sua trajetória acadêmica e como se 

envolveu com a obra de Arendt? 

Bassi: Claro. Meu caminho com Arendt começou durante a graduação em Filosofia na Universidade 

de Verona. Minha formação é fortemente teórica, e minha orientadora na época foi a professora 

Olivia Guaraldo. Minha monografia de graduação tratou de Arendt, especificamente do significado 

político da amizade, em especial em sua interlocução com Lessing. 

Depois, segui para o mestrado na Universidade de Bolonha, onde estudei com um renomado 

especialista italiano em Montesquieu, responsável pela edição de suas obras na Itália ao longo dos 

últimos cinquenta anos. Minha dissertação de mestrado examinou a relação entre Arendt e 

Montesquieu, com foco especial na leitura que Arendt faz da teoria de Montesquieu em Sobre a 

Revolução. Essa etapa aprofundou meu engajamento com a questão do poder — se ele poderia ser 

entendido apenas como dominação e monopólio da violência, como defendia Max Weber, ou se 

outras visões de poder seriam possíveis. 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
130 
 

Durante o doutorado na Universidade de Ferrara, continuei explorando esse tema. Trabalhei sobre a 

relação entre poder e violência na obra de Arendt e tentei construir uma espécie de genealogia daquilo 

que ela chamou de outra tradição do pensamento político ocidental — uma tradição na qual o poder 

não se confunde com a violência. No cerne dessa tradição está a ideia de que o poder pode existir 

sem monopólio da violência, sem recorrer à lógica da dominação e da obediência coercitiva. 

Concentrei-me particularmente no ensaio Sobre a Violência. Assim, posso dizer que, ao longo desses 

anos de estudo, trabalhei intensamente com Arendt, especialmente com sua interpretação do poder 

no quadro de uma crítica política da violência. 

Esse tema — o poder como algo distinto da violência — é, a meu ver, um dos pontos teóricos 

centrais que tornam Arendt particularmente relevante para o nosso tempo, que considero um tempo 

de crise. Vivemos uma guinada autoritária global e, infelizmente, o paradigma político dominante 

ainda tende a identificar poder com violência. Arendt, que viveu em tempos profundamente 

sombrios, foi capaz, ainda assim, de buscar — e escrever sobre — a possibilidade da luz. Acredito 

que essa é ainda hoje a nossa difícil tarefa, a nossa responsabilidade, e Arendt nos oferece 

instrumentos críticos e teóricos para cumpri-la. 

Dias: O que os inspirou a criar o Consortium — não apenas em termos teóricos, mas também como 

resposta aos desafios contemporâneos do mundo? 

Dillabough: Bem, além do que eu vinha explicando sobre os interlocutores e as pessoas que já 

estavam envolvidas antes da chegada de Daniele a Cambridge, gostaria de dizer que eu vinha 

trabalhando, havia cerca de sete anos, sobre os conceitos de exílio e apatridia, especialmente em 

colaboração com acadêmicos, estudantes e outros grupos de pessoas afetadas por guerra, conflito e 

regimes autoritários. Trabalhei de perto com uma pesquisadora síria, Zeina al-Azmeh, que também 

integra o Consortium. Juntas, buscávamos construir uma estrutura em nível universitário para tratar de 

como poder, produção de conhecimento e exílio se inter-relacionam. Se pretendíamos levar o 

trabalho de Daniele sobre poder e violência na direção de como esses conceitos são compreendidos 

dentro dos regimes autoritários, então tentaríamos examinar o que significam exílio e apatridia sem 

permitir que as condições normativas dos quadros universitários dessem essa definição. 

A forma padrão de pensar histórias de migração é: “vamos pesquisar sobre migração, e os migrantes 

nos contarão como se sentem sendo migrantes”. Mas nosso objetivo era ultrapassar esse modo muito 

normativo — e até epistemicamente violento — de conceber os conceitos de apatridia e exílio, e 

situá-los em um outro campo de reflexão, junto a um grupo de pesquisadores transdisciplinares que 

buscassem superar a violência dos métodos normativos de pesquisa sobre migração, inspirando-se 

na noção arendtiana de apatridia em sua relação com a sociologia dos intelectuais em uma era de 

novos extremos. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
131 

 

Grande parte do trabalho, portanto, nasceu dessa ideia de uma sociologia dos intelectuais: como 

compreender o exílio; como buscar imaginá-lo em relação à pós-colonialidade e à anticolonialidade, 

e o papel implicado da universidade na apropriação desse imaginário. Lidamos com tais questões não 

apenas no interior da universidade, mas sobretudo no âmbito do pensamento. Buscamos formar uma 

rede de pessoas preocupadas com essas questões, mas que também quisessem trabalhar sobre elas de 

maneiras distintas. 

Portanto, o Consortium não trata apenas de Arendt — embora ela seja nossa interlocutora central; trata 

também de pesquisadores que realizam esse tipo de trabalho, criando um espaço de diálogo no qual 

pensamos de modo diferente alguns conceitos-chave de Arendt e incentivamos diálogos nesses 

marcos de novas formas. Assim, trata-se também de articular Arendt a outros pensadores. 

Um texto recente em que tenho trabalhado é um diálogo entre Arendt e os anticolonialistas. Estou 

tentando encontrar maneiras de deslocar a linguagem do exílio, da apatridia e até da construção de 

um mundo comum para um conjunto um pouco diferente de diálogos e conversas — mas sem perder 

os argumentos centrais que Arendt apresentou, especialmente em sua ênfase na apatridia e na 

violência do Estado-nação. Daniele tem toda a razão quando afirma que ela não estava apenas 

registrando seu tempo com uma linguagem singular. Ela era uma antecipadora de nosso tempo, e 

essa capacidade de previsão tornou-se hoje essencial para energizar dentro da universidade. Se você 

observa o que acontece no Reino Unido, verá que a liberdade acadêmica está em declínio e há grande 

preocupação com a censura, com sérias dúvidas sobre o que constitui “verdade” e com o fechamento 

de espaços universitários onde estudantes poderiam agir e se engajar em atividades fundamentais para 

amar o mundo ou proteger o Estado. A maré está virando até mesmo em lugares como o Reino 

Unido, onde eu jamais imaginaria que a situação pudesse chegar a esse ponto. Então, tudo isso estava 

por trás da nossa iniciativa. 

E gostaria ainda de acrescentar algumas palavras sobre Irit, que pertence à Faculdade de Arquitetura 

e se interessa muito pela relação que Arendt narra entre fixação territorial, questões de lugar e espaço, 

e as formas pelas quais isso é compreendido a partir de uma perspectiva arendtiana (mas também de 

outros teóricos). A abordagem de Irit é bastante singular, muito diferente, mas realmente importante 

e inovadora. 

Dias: Falando sobre a equipe, há também a Zeina al-Azmeh, certo? Se entendi bem, no final do 

evento de lançamento ela disse que estava prestes a sair, não? 

Dillabough: Ah, não! Ela continua conosco! Acho que, à época do evento, ela era Junior Research 

Fellow em um dos colleges de Cambridge e agora é professora de Sociologia, trabalhando com o teórico 

político Patrick Barrett, que supervisionou seu doutorado. Ela atuou por alguns anos no projeto HE 

& Crises [Educação superior e crises]. 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
132 
 

Bassi: Quanto à equipe, devemos mencionar também Jee Rubin, que tem feito um trabalho 

incrivelmente criativo nos nossos projetos gráficos e também colabora no nosso trabalho conceitual. 

Dias: E em relação a outras instituições com as quais vocês estão conectados? Existe, claro, o Centro 

Arendt de Verona… 

Dillabough: Sim. Até agora Verona é a única conexão formal e colaboração que temos. Estamos 

trabalhando em outras conexões e parcerias para que possamos florescer como uma comunidade 

transnacional de estudiosos de Arendt (e além). Isso é algo crucial. De fato, parte da razão de termos 

sobrevivido do modo como sobrevivemos foi termos conseguido financiamento para manter a 

iniciativa; mas precisamos expandir nossa infraestrutura e estamos realmente tentando fazê-lo. 

 

Dias: Muito bom. Passando agora um pouco aos temas do trabalho do Consortium. O centro trabalha 

sobre três eixos temáticos: “Pluralidade e promessa da política”, “Exílio e apatridia” e “Construção 

de um mundo comum”. É relativamente fácil ver que todos eles se relacionam diretamente ao 

pensamento de Arendt. Mas gostaria de ouvir de vocês o que os levou a escolher esses focos, esses 

eixos, em vez de outros. Ou, para simplificar, vocês poderiam apresentá-los? 

Dillabough: Talvez eu fale só um pouquinho e depois passo a palavra ao Daniele, porque ele também 

esteve envolvido desde o início. Bem, penso que — como mencionei antes, embora tenha me 

esquecido de citar o primeiro eixo — a ideia com “Exílio e apatridia” e “Construção de um mundo 

comum” foi lidar com questões críticas que já vínhamos trabalhando como pesquisadores, mas 

também fazer o que imaginávamos que Arendt faria, ou seja, medir o pulso do nosso momento 

político. Isso, em si, como um momento conjuntural contemporâneo — na linha de alguém como 

Stuart Hall, ou até mesmo retomando questões sobre hegemonia em Gramsci — consiste em 

compreender por que essa realidade está ressurgindo e como podemos responder a ela dentro da 

universidade. E o ponto de fundo nisso tudo — que não mencionei de início — é que estamos 

implicados. Enquanto educadores universitários, ou pessoas comprometidas com uma noção de 

construção de um mundo comum em alguma medida, estamos implicados. 

Parecia-me que as coisas estavam se fragmentando e que as respostas das pessoas traziam muitas 

reminiscências de um momento populista e autoritário anterior: mais distantes da política, mais 

desinteressadas, mais desligadas, mais indiferentes, mais burocratizadas. E afirmar isso dentro da 

universidade estava gerando problemas. Os acadêmicos estão tão burocratizados, que até mesmo 

dizer isso soava “radical”. Mas, para mim, assumir implicação e responsabilidade é parte central do 

trabalho do Consortium. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
133 

 

O outro foco, “Pluralidade e a promessa da política”, buscava lidar com o lado esperançoso da 

mensagem de Arendt, no sentido de que, se estamos nesse momento, a única maneira de responder 

a ele — e isso provavelmente foi influência do Daniele — é voltar ao princípio básico da promessa. 

Tivemos uma conversa há muito tempo, quando ainda estávamos pensando os temas, em que Daniele 

disse algo sobre a morte da política, de um lado, e a promessa da política, de outro. Essa é a promessa 

arendtiana. Mas vou parar por aqui, porque Daniele também fez parte dessa cena. 

Bassi: Sim. Concordo completamente com Jo. Sobre o motivo pelo qual escolhemos esses temas, 

posso acrescentar que isso se relaciona ao que eu dizia antes sobre a minha forma de me aproximar 

de Arendt. Estudar Arendt apenas com perguntas teóricas e filosóficas não é algo muito arendtiano. 

É uma maneira escolástica de abordá-la, mas é algo com que ela provavelmente não concordaria. Ela 

nos ensina a pensar sem corrimãos, a fazer exercícios de pensamento político. Acredito que 

precisamos fazer isso para sermos arendtianos — mesmo para além dos ensaios ou textos 

arendtianos. E pensamos que esses três temas centrais de alguma forma se alinham às questões que 

nos permitem ser arendtianos nesse sentido. Esses conceitos nos possibilitam engajar-nos com as 

crises políticas contemporâneas, não apenas pela teoria, mas também por meio da reflexão ativa e da 

construção de comunidade. Eles refletem a crença de Arendt na ação e na responsabilidade, 

especialmente em tempos sombrios. 

Dias: No prefácio de Entre o passado e o futuro, ela fala sobre a experiência conectando teoria e 

exercícios. Talvez isso tenha sido uma inspiração para vocês… 

Bassi: Sim! Absolutamente sim! 

Dias: Agora, outro tema. Parece-me que a interdisciplinaridade é algo importante para o Consortium. 

Ele reúne uma etnógrafa, um filósofo, uma socióloga e uma arquiteta na coordenação, e está sediado 

em uma faculdade de educação. Que papel a interdisciplinaridade desempenha nesse projeto? Daniele 

acabou de dizer que a ideia de vocês não é limitar-se a estudos filológicos, o que me faz pensar que a 

interdisciplinaridade pode aproximar seus exercícios da experiência — já que a vida não se divide em 

disciplinas. Resumindo, percebo que a interdisciplinaridade é algo importante para o Consortium, então 

gostaria de ouvi-los falar sobre isso. 

Dillabough: Há uma explicação teórica, mas, para ser honesta, também há um lado bastante prático. 

Pessoalmente, eu jamais teria encontrado a obra de Arendt se não tivesse me formado em diferentes 

disciplinas. E o dilema que enfrentei foi continuar a fazer esse trabalho, mas ver como e onde poderia 

recorrer aos insights de Arendt — que também eram altamente interdisciplinares, se olharmos 

atentamente para seu corpus — para redirecionar o rumo desses campos. Todos os meus diplomas 

eram, de certo modo, bem distintos entre si, mas o doutorado transdisciplinar foi o que consolidou 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
134 
 

esse destino de pensar em um sentido arendtiano fundamentado naquilo que eu hoje chamaria de 

transdisciplinaridade. 

Se você olhasse de fato os estudiosos de sociologia da educação ou aqueles mais teóricos na área de 

educação, veria um pequeno círculo de pessoas trabalhando com estudos críticos baseados em uma 

teoria. Mas sempre houve uma espécie de margem global de pessoas como eu, com as quais eu me 

associava. Michalinos Zembylas, por exemplo, é alguém que fazia algo mais próximo do tipo de coisas 

que os outros fariam se fossem estudiosos arendtianos da educação. 

Gostaria de ouvir a opinião do Daniele sobre isso. Mas, no âmbito da teoria da educação, às vezes a 

ênfase pode ser diluída, com um foco menos intenso em Arendt, quando você incorpora outros 

pensadores ou outros tipos de reflexões — especialmente quando se está tentando realizar um projeto 

simultaneamente. Porque, veja, Arendt lia o mundo a partir de seu próprio arco referencial para 

identificar “crises” e transformações políticas, mas ela não fazia pesquisa de campo, não coletava 

dados, não realizava esse tipo de procedimento. 

Quero dizer, ela era de fato uma pensadora propriamente dita, que estudava o mundo à sua maneira, 

como uma espécie de documentarista política, com enorme criatividade intelectual. Mas, em meu 

campo, ninguém — ou quase ninguém — sobreviveria como esse tipo de pensador sem estar de fato 

implicado no mundo real. Claro que ela fez pesquisa quando acompanhou os julgamentos, quando 

observou a situação no Oriente Médio se desenrolar, ela recolheu informações sobre pessoas e 

processos políticos. Mas era um tipo de atividade muito diferente. Na verdade, ela desconfiava 

profundamente da pesquisa convencional e tinha grande aversão a muitas organizações de fomento 

à pesquisa — acabo de escrever sobre isso a partir de trabalhos em arquivo —, chamando-as de 

“scientific brain trusters”, isto é, pessoas que financiavam pesquisadores para realizar coisas como 

estudos sobre motivação humana, pesquisas com animais e pesquisas sobre violência, em que o 

cientificismo tratava os seres humanos como uma espécie qualquer. Acho que todo aquele grupo de 

pessoas interessadas em Arendt estava, de certo modo, preso e dividido entre fazer uma coisa ou 

outra e, consequentemente, surgiu essa reflexão transdisciplinar. 

Por outro lado, havia em mim uma parte que observava o que acontecia em outros círculos 

arendtianos e pensava: “os arendtianos provavelmente precisam de um pouco de 

transdisciplinaridade”. Eu não pensava que seríamos nós a fazê-lo. Apenas percebia que alguns dos 

círculos mais fechados sobre Arendt poderiam se beneficiar dessas conversas. Não porque fossem 

estudiosos ruins, mas simplesmente porque existe o risco de que alguns problemas que nos afetam 

hoje, em meio à ascensão do populismo e do autoritarismo, sejam de fato diferentes do tempo de 

Arendt — mesmo havendo semelhanças. E precisamos de pensadores transdisciplinares para 

enfrentar essas complexidades. Não quero dizer que os princípios constitutivos sejam radicalmente 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
135 

 

diferentes, mas o mundo mudou; e é preciso pensar que tipo de pensadores podem expandir o 

enquadramento no qual Arendt vinha sendo estudada. Isso já está acontecendo, e foi em parte o que 

nos fez pensar que seria útil seguir por esse caminho. 

Um outro motivo real é que, se queremos reunir pensadores de diferentes tipos para refletirem sobre 

a noção de implicação, precisamos de diversidade de pensadores. Isso se encaixa, na verdade, na 

própria ideia arendtiana de pluralidade como forma de vida. Precisamos de pensadores com 

orientação plural, que pensem “sem corrimãos”, não de pensadores individuais que busquem 

universalizar o mundo como uma forma hegemônica, nos moldes da expansão europeia — algo de 

que Arendt foi profundamente crítica. 

Se você simplesmente pegar a palavra “disciplina” e fizer sua etimologia ou genealogia, o argumento 

poderia ser de que somos disciplinados a pensar de uma maneira muito particular. E a razão pela qual 

outros tipos de pensadores são importantes é porque eles nos forçam a sair desses enquadramentos 

normativos e a buscar novas formas de avançar — novamente nesse sentido plural. 

Dias: Agora gostaria de ouvir de vocês sobre as atividades que já desenvolveram. Sei que houve o 

evento de lançamento — do qual tive a felicidade de participar — e vi que houve um workshop em 

março passado. 

Dillabough: Desde o lançamento do Consortium, com Bonnie Honig, parte das equipes de Cambridge 

e Verona, bem como outros parceiros, tivemos um workshop em Cambridge. Tenho certeza de que o 

Daniele lembrará melhor do tema agora, mas acho que trabalhávamos com um conceito mais geral. 

A Zeina liderou o aspecto temático, e tratava-se de exílio e além, Arendt e além. Penso que essas eram 

as ideias centrais. 

Organizamos o workshop de modo que as pessoas não estivessem apenas utilizando Arendt como 

pensadora, mas colocando-a em diálogo com outras coisas. Acho que houve alguns outros detalhes 

que posso estar esquecendo, mas queríamos que fosse um workshop pequeno. Nosso objetivo era 

reunir pessoas tanto da universidade quanto de fora, ocupando posições muito diversas. Queríamos 

não apenas “grandes nomes”, mas também pessoas interessadas em Arendt e que desejassem falar 

sobre ela, vindas de todos os níveis da universidade, inclusive estudantes de graduação. Então tivemos 

estudantes de graduação no grupo — o que foi excelente —, além de pós-graduandos e professores 

seniores. Foi pequeno; apenas um dia. 

Agora estamos em processo de planejamento, porque o próximo passo é organizar outro evento em 

Cambridge. Desde então, várias pessoas nos procuraram pedindo para participar ou para serem 

incluídas em uma lista para o próximo conjunto de atividades. 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
136 
 

Outra coisa que estamos planejando é um tipo de workshop online de leitura. Esse é um de nossos 

objetivos. Esperamos conseguir realizá-lo até setembro. Será algo grande, porque será importante 

para fortalecermos nossas relações internas, de modo a podermos organizar eventos em diferentes 

lugares. Vamos usá-lo como outro elemento central. 

E o próximo passo, sobre o qual ainda aguardamos retorno — e não tive oportunidade de contar 

isso ao Daniele — é que estamos tentando abrir conversas com o conselho municipal. Quando 

estivemos recentemente na conferência do Daniele, em Verona, o pessoal do Bard College e alguns 

outros colegas que já realizaram essa experiência organizaram um workshop sobre conselhos de 

cidadãos... Ou conselhos cívicos? 

Bassi: Assembleias de cidadãos. 

Dillabough: Isso! Assembleias de cidadãos. Tivemos uma conversa, tanto antes quanto depois da 

minha ida, sobre fazer algo semelhante em Cambridge. Isso porque havíamos, de certo modo, feito 

a promessa de realizar um evento público com a cidade a cada ano, de modo a não ficarmos restritos 

às universidades. 

Bassi: E apenas para acrescentar algo: o Consortium foi parceiro oficial da conferência em Verona. E 

exatamente como o Arendt Center do Bard College, não se tratou apenas de uma parceria formal, 

mas de algo mais profundo entre essas instituições arendtianas. 

Sou membro de Cambridge e de Verona, e me preocupo particularmente com essa relação. Penso 

que ela é perfeitamente relevante em relação ao que dissemos nesta entrevista sobre a expansão de 

uma comunidade de estudiosos de Arendt — mas não arendtianos em sentido estrito. Queremos 

colaborar com pessoas engajadas, a partir de uma perspectiva multidisciplinar, em questões políticas 

contemporâneas. 

Portanto, creio que apoiar eventos e iniciativas de outros centros ao redor do mundo é uma boa 

prática, e continuaremos nesse caminho. Esta entrevista para os Cadernos Arendt, por exemplo, é algo 

excelente, e qualquer outra atividade com a comunidade arendtiana no Brasil, ou na América do Sul 

em geral, seria muito bem-vinda. 

Dillabough: Sim, com certeza. Devemos organizar algo. 

Bassi: Seria ótimo se esta entrevista fosse apenas o primeiro passo para ampliar nossa rede de 

relações em direção à América do Sul. Esse é um desejo importante do Consortium. 

Dillabough: Sim, absolutamente. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
137 

 

Bassi: Sabe, no início pensamos em chamar a instituição de “Arendt Center for Crisis and Political 

Transformation”. Mas, ao final, decidimos chamá-la de Consortium. Se bem me lembro, a razão inicial 

foi burocrática; mas penso que, na verdade, esse é um nome melhor do que center. Pois center indica, 

obviamente, algo centralizado, fechado em si mesmo; consortium é um conceito melhor, mais 

arendtiano. Não sei se Arendt chegou a usar a palavra consortium em algum contexto — creio que não 

—, mas podemos dizer que esta palavra carrega um espírito arendtiano, na medida em que significa 

algo aberto. Portanto, desse ponto de vista, considero que, no fim das contas, foi algo positivo termos 

mudado o nome. E que termos escolhido consortium foi bom para manter abertas essas possibilidades, 

para fomentar e ampliar nossa pluralidade. 

Dillabough: Acho que isto está corretíssimo! Inicialmente, foi uma questão burocrática e tivemos 

de pensar em outro nome. A Irit ficou contente com isso, porque, nas universidades, centers significam 

algo muito específico, atrelado a um conjunto de regras às quais não poderíamos realmente nos 

comprometer. Acho que, no fim, a ideia de algo transversal às faculdades e transnacional, da forma 

como o concebemos, significou que tínhamos mais liberdade. Isso não quer dizer que não precisemos 

fazer o trabalho de base para mobilizá-lo de forma mais significativa; mas, sim, o Daniele tem toda 

razão. 

Dias: Então a pluralidade é teoricamente importante para o Consortium, pois vocês são 

constitutivamente interdisciplinares; também é importante academicamente, por assim dizer, já que 

conectam diferentes centros e instituições; e eu diria que há ainda mais pluralidade em jogo, uma vez 

que estão indo além das instituições acadêmicas, dialogando com conselhos municipais para 

colaborações futuras. 

Dillabough: Isso está, em grande medida, correto. Mas a grande questão é que desafiar os 

enquadramentos institucionalizados existentes é algo bastante difícil. Porque são justamente eles os 

mais propensos a mobilizar os intelectuais que atuam nessas áreas. É mais difícil mobilizar para a 

interdisciplinaridade. Isso tem a ver, em parte, exatamente com o que disse antes: como se pode estar 

implicado se se perdeu o contato com o propósito político da instituição, em razão de tanta 

burocratização? E as pessoas estão tão sobrecarregadas que levá-las a pensar para além das fronteiras 

institucionais é complicado e difícil de articular, porque é preciso dispor de tempo. Mas, sim, você 

tem razão: esse é o objetivo. 

Dias: Vamos agora falar sobre as direções de pesquisa, ou melhor, sobre os referenciais teóricos mais 

específicos do trabalho atual de vocês. 

Dillabough: Se me permitem, gostaria de dizer que Daniele desempenha aqui um papel fundamental, 

pois mudou nossa abordagem ao estudo de Arendt. Antes de sua chegada, Zeina e eu lidávamos com 

Arendt em termos de sociologia dos intelectuais, mas com menor ênfase em história intelectual. Isso 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
138 
 

agora mudou. Então, mesmo que não tenhamos avançado tanto quanto esperávamos, muitas das 

coisas que Daniele vinha fazendo estimularam nossa capacidade de avançar mais nessa direção. Isso 

não significa, claro, que não estejamos trabalhando em temas contemporâneos como exílio ou 

apatridia. Trata-se de algo contemporâneo, mas penso que ele realmente transformou o que 

precisamos fazer para chegar ao núcleo das missões intelectuais e políticas de Arendt e ao que elas 

nos dizem sobre nosso atual “campo de problemas” [problem space] e nossas dificuldades políticas. 

Bassi: Antes de mais nada, muito obrigado pelo papel que você me atribui. Creio que a história 

intelectual é o primeiro passo necessário para a construção de um arcabouço teórico. A partir daí, 

podemos avançar em uma direção mais interdisciplinar. A tarefa inicial é situar a teoria em seu 

contexto histórico e prático. Eu acrescentaria que é importante abordar a história — mesmo a história 

cultural — sob uma perspectiva materialista, marxista. Ao mesmo tempo, penso que é essencial ler a 

história intelectual a partir de uma perspectiva propriamente arendtiana, e foi exatamente isso que 

buscamos fazer — mais recentemente, durante o workshop sobre exílio e apatridia. 

Por exemplo, temos trabalhado — e ainda estamos trabalhando — no que chamamos de “política 

judaica” de Arendt, e, em particular, sobre a relação entre Arendt e Judah Magnes. Nesse projeto, 

nossas principais fontes são arquivísticas: a correspondência inédita entre Arendt e Magnes. Este é 

um exemplo concreto de como praticar a história intelectual. 

Embora essa correspondência nos permita extrair importantes contribuições teóricas — como o 

princípio federativo ou outras categorias políticas centrais —, a primeira tarefa é situar tais 

contribuições historicamente. Uma coisa é perguntar o que o federalismo significa em geral, mas a 

questão mais premente e frutífera é: o que Arendt queria dizer com federalismo naquele momento, naquele 

debate, naquela correspondência? 

Esse tipo de pergunta abre a possibilidade de trabalhar com conceitos arendtianos — como 

pluralidade ou ação — dentro da história. Não em um sentido geral ou abstrato, não na longa história 

da ideia federalista, mas no interior daquele debate histórico particular. Claro, é sempre necessário 

manter em vista o quadro histórico e teórico mais amplo, mas não podemos perder de vista o 

momento e o contexto específicos que estamos analisando. 

 

Isso não é fácil de fazer. Vindo eu mesmo de uma formação muito teórica, sei como é forte a tentação 

de derivar para a pura teoria. Esse não é um grande problema para você, Jo, dado seu percurso 

sociológico, mas, para nós que fomos formados em filosofia, é muitas vezes difícil resistir. A teoria é 

sedutora, mas também pode ser perigosa. Por isso, como sabemos, Arendt se recusava a se descrever 

como filósofa; ela insistia em ser chamada de pensadora política. Essa distinção é importante, e vale 

a pena prestar atenção a ela: devemos evitar nos deixar encantar pela teoria em si mesma. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
139 

 

Dillabough: Eu gostaria de acrescentar que isso provavelmente funciona também no sentido 

inverso. Por exemplo, o campo da Educação é uma criatura estranha enquanto disciplina, porque 

nele você pode encontrar muitas pessoas como eu, que realizei estudos críticos sobre a universidade 

e os intelectuais, mas também estudos sociológicos sobre jovens vivendo no exílio, nas margens da 

sociedade – ou melhor, de algo do qual deveriam ser cidadãos. Eles já deveriam ter “o direito a ter 

direitos”, mas, evidentemente, vivem nesses espaços e lugares sem possuir tais direitos. Pois bem, 

penso que, em princípio, Arendt pode estar por trás de tudo isso, em algum nível. 

A questão com os campos disciplinares, entretanto, é que eles acabam sendo orientados de modo a 

tornar certos conceitos dominantes. Só que ambos os lados são necessários. Não se pode realizar o 

trabalho de articular Arendt com pensadores contemporâneos se não se conhece a história intelectual, 

e mesmo algumas das ideias filosóficas que estão por trás dela. Elas são necessárias para construir 

uma compreensão mais robusta tanto do passado quanto do futuro. E, por isso, penso que essa forma 

de articulação é realmente importante. 

O problema é que algumas disciplinas são vistas mais como profissões — e frequentemente é isso 

que acontece com a Educação —, mas elas não se reduzem a isso. E há quem sustente que a dinâmica 

da energia de pesquisa deva ser também orientada nessa direção. Isso, porém, pode enfraquecer e 

tornar menos consistente uma grande parte da produção de pesquisa. 

Era isso, em parte, o que eu queria dizer antes. Precisamos de todo tipo de pensadores para que 

possamos articular aquilo que Arendt chamou de “presente global”. Eu mostrei essa referência de 

Arendt a Daniele quando estávamos em um retiro em Verona — ah, acabo de me lembrar de uma 

atividade que realizamos: tivemos um retiro em Verona com alguns estudantes. Mostrei a ele um 

documento de arquivo — que ainda preciso organizar devidamente para poder enviar a Daniele — 

em que Arendt diz duas coisas. A primeira é sobre outra “revolução conservadora”, que expressava 

sua preocupação com o que estava acontecendo na Palestina no pós-guerra; e a segunda é o que ela 

chamou de “presente global”. Esses conceitos emergiram em Arendt sem que necessariamente ela se 

visse ancorada em uma disciplina particular. Somos pensadores políticos, mas sabemos que 

precisamos de toda sorte de pessoas para pensar conosco. Assim, quando pensamos na direção da 

reflexão, ter esse lastro da história intelectual nos dá a possibilidade não apenas de tomar Arendt 

como dada, mas de mobilizar suas forças e, ao mesmo tempo, construir o futuro dela como pensadora 

junto a outros pensadores. Refiro-me ao futuro de Arendt como alguém que criou um arquivo crítico 

que pode ser mobilizado em toda a sua complexidade e navegado em relação a essas transformações 

globais e experimentações políticas pelas quais estamos passando. 

Dias: Para concluir, gostariam de deixar uma mensagem aos estudiosos sul-americanos de Arendt — 

e não apenas aos arendtianos, mas também àqueles engajados em trabalhos críticos? 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
140 
 

Dillabough: Gostaríamos de agradecer a você, Thiago, pelo interesse e pelo tempo que dedicou a 

nós aqui. Espero que nossos colegas sul-americanos achem interessante o que estamos fazendo e 

considerem ajudar-nos a ampliar este Consórcio plural. Os desafios que enfrentamos são globais, e, 

portanto, também devem ser globais as nossas respostas. 

Bassi: Sem dúvida. Sigamos fortalecendo essas relações — não apenas intelectualmente, mas também 

política e humanamente. É isso que Arendt teria desejado. 



 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
145 

 

EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: 

O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

Marcos Antônio Da Silva Santos Ferreira1 

 

RESUMO: Este texto procura lançar luz sobre um aspecto frequentemente negligenciado da era nazista: 
a criação de bordéis em diversos campos de concentração. Bordéis foram estabelecidos em oito campos ao 
todo: Mauthausen (1942), Auschwitz (1943), Buchenwald (1943), Dachau (1944), Dora-Mittelbau (1944), 
Sachsenhausen (1944), Neuengamme (1944) e Flossenbürg (1943-1944). O foco deste estudo será o campo 
de concentração de Mauthausen, localizado nas proximidades de Linz, na Alta Áustria. Embora numerosos 
aspectos da ideologia e das práticas nazistas tenham sido amplamente explorados, as dimensões sexuais do 
regime permanecem, em grande parte, ignoradas — muitas vezes em razão de uma combinação entre o 
pudor dos investigadores e a escassez de fontes primárias, como relatos em primeira mão das mulheres 
submetidas a esses bordéis. Este estudo tem como objetivo examinar criticamente o uso da exploração 
sexual e de dispositivos de poder como instrumentos de dominação e controle no interior do regime nazista, 
particularmente no contexto dos campos de concentração. Dentro desse escopo, buscaremos apoiar-nos 
no aporte teórico de Hannah Arendt e Michel Foucault. Ao analisar tais práticas, o artigo pretende revelar 
de que maneira a violência sexual funcionava como ferramenta para reforçar a autoridade do regime e 
subjugar suas vítimas. 
Palavras-chave: Nazismo e filosofia; Nazismo e exploração sexual; Relações de poder e sexualidade; 
Michel Foucault e o nazismo; Hannah Arendt e a ideologia nazista. 
 
ZUSAMMENFASSUNG: Dieser Text versucht, einen häufig vernachlässigten Aspekt der NS-Ära zu 
beleuchten: die Einrichtung von Bordellen in verschiedenen Konzentrationslagern. Insgesamt wurden 
Bordelle in acht Lagern errichtet: Mauthausen (1942), Auschwitz (1943), Buchenwald (1943), Dachau 
(1944), Dora-Mittelbau (1944), Sachsenhausen (1944), Neuengamme (1944) und Flossenbürg (1943–1944). 
Der Schwerpunkt dieser Studie liegt auf dem Konzentrationslager Mauthausen, das sich in der Nähe von 
Linz in Oberösterreich befindet. Obwohl zahlreiche Aspekte der Ideologie und Praktiken des NS-Regimes 
umfassend erforscht wurden, bleiben die sexuellen Dimensionen des Regimes weitgehend unbeachtet – oft 
aufgrund einer Kombination aus der Zurückhaltung der Forschenden und dem Mangel an Primärquellen, 
wie etwa Augenzeugenberichten der Frauen, die diesen Bordellen ausgesetzt waren. Ziel dieser 
Untersuchung ist es, die Nutzung sexueller Ausbeutung und von Machtmechanismen als Instrumente der 
Kontrolle und Unterdrückung im Kontext der Konzentrationslager kritisch zu analysieren. Innerhalb dieses 
Rahmens stützen wir uns auf die theoretischen Beiträge von Hannah Arendt und Michel Foucault. Durch 
die Analyse dieser Praktiken soll aufgezeigt werden, inwiefern sexuelle Gewalt als Mittel zur Stärkung der 
Autorität des Regimes und zur Unterwerfung seiner Opfer diente. 
Schlüsselwörter: Nationalsozialismus und Philosophie; Nationalsozialismus und sexuelle Ausbeutung; 
Machtverhältnisse und Sexualität; Michel Foucault und der Nationalsozialismus; Hannah Arendt und die 
nationalsozialistische Ideologie. 
 

 

 

 

 

 
1 Mestre em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUC-PR) e graduado em Filosofia pela 
Universidade Federal do Piauí (UFPI). É fundador e membro do grupo de estudos e pesquisa FILPSI (Filosofia e 
Psicanálise). Esta pesquisa foi concebida e desenvolvida durante intercâmbio acadêmico na Katholische Privat-
Universität Linz, na Áustria, sob a valiosa orientação da Professora Dra. Verena Lorber, a quem expresso meus 
sinceros agradecimentos. Agradeço também ao Mauthausen Archive, em Viena, pela oportunidade de acesso aos 
arquivos do campo de concentração de Mauthausen. 
E-mail: contactme.marcos@gmail.com | ORCID: 0000-0002-6767-7484 

mailto:contactme.marcos@gmail.com


EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
146 
 

1. INTRODUÇÃO  

 

thou shalt not go near, thou shalt not touch, thou shalt not consume, thou shalt not 
experience pleasure, thou shalt not speak, thou shalt not show thyself; ultimately thou 
shalt not exist, except in darkness and secrecy. (Foucault 1973: 84) 

 

 

O regime totalitário nazista foi construído com base em ideologias complexas e propaganda 

política, que se mostraram ferramentas eficazes na criação das narrativas que desejava estabelecer em torno 

de seus inimigos e de si próprio. Esse sistema foi estruturado e desenvolvido a partir de diferentes dinâmicas 

de poder, algumas das quais este artigo se propõe a analisar. Nosso objetivo aqui é abordar a construção de 

bordéis dentro dos campos de concentração como forma de exploração sexual e controle. Mais 

especificamente, exploraremos o Campo de Concentração de Mauthausen, cujo bordel foi estabelecido em 

1942.  

Adotaremos uma leitura das ideologias nazistas em consonância com as análises de Hannah Arendt 

em “Origens do Totalitarismo” (1951). Assim, compreendemos o nazismo como uma ideologia cujo escopo 

não se limitava a um espaço geográfico restrito pela noção de "nacionalismo", mas que almejava o âmbito 

internacional2 (2024, p. 9). É difícil identificar uma única linha de pensamento ou uma ideologia unificada 

por trás de todo o sistema. Podemos, contudo, destacar a expansão nacionalista e o uso do terror como 

ferramenta de controle das massas — especialmente, como se observa na análise da situação dos judeus —

, sendo estes colocados deliberadamente no centro da ideologia, o que estabelecia uma nova ordem 

sociogovernamental e o futuro de suas instituições. Esse processo envolvia a transformação de "classes em 

massas" e a “transferência do poder do exército para a polícia” (2024, p. 498).  

A ideologia nazista, ou totalitária, pode ser entendida como autofágica3: seu movimento, ao 

pretender seguir as "leis da natureza", seria a princípio infindável, pois, à medida que os considerados aptos 

para viver fossem eliminados, novos alvos seriam selecionados, numa tentativa de alcançar uma suposta 

realização da própria "natureza" — ao menos daquilo que concebiam como natureza humana. Afirma ela: 

“Em outras palavras, a lei do extermínio, pela qual os movimentos totalitários conquistam e exercem o 

 
2 Isso nos permite compreender a ampla adesão que o nazismo obteve, à época, por diferentes grupos ao redor do 
mundo, bem como as contínuas insurgências de movimentos neonazistas após o colapso do governo nacional-
socialista. Tal influência extrapola os campos político e social, penetrando também no imaginário e nas práticas sexuais, 
ao retomar antigos modelos de adoração à autoridade e fetichizar ideais "arianos" — inclusive por indivíduos não 
caucasianos, algo a ser explorado futuramente. 
3 A partir do momento em que necessita da constante criação de inimigos e adversários a serem culpabilizados e 
destruídos, o regime totalitário atinge um ponto em que seus próprios membros passam a agir com cautela uns em 
relação aos outros, em razão da ausência de confiança. Em tal contexto, qualquer indivíduo pode ser convertido em 
inimigo, mesmo dentro das estruturas do próprio regime. 



 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
147 

 

poder, permaneceria como uma lei do movimento, mesmo que eles conseguissem submeter toda a 

humanidade ao seu domínio” (Arendt, 2024, p. 502, tradução nossa)4.  

Esse movimento é exemplificado de maneira significativa se considerarmos a estrutura do Castelo 

de Hartheim. A chegada dos novos "pacientes" ocorria por um portão que dava acesso às salas de exame 

médico. Ali, eram despidos para a avaliação e, em seguida, redirecionados — sem conhecimento do destino 

que os aguardava — para outra sala, conectada à anterior, onde eram exterminados e seus corpos, 

posteriormente, cremados. Era um processo que se repetia incessantemente: a chegada, o extermínio e a 

eliminação dos restos mortais de centenas de pessoas com deficiências físicas ou "transtornos psicológicos", 

seguido pela renovação do ciclo com a chegada de novos prisioneiros. Essas questões sempre suscitam 

discussões sobre a "indiferença" de seus vizinhos. Tal reflexão nos remete às origens da ideologia do terror 

e pode, em parte, explicar essa indiferença, bem como a adesão de muitos austríacos ao nazismo e a simpatia 

que demonstraram por sua anexação ao reich. Devemos ter esses elementos em mente ao longo da leitura 

que se segue, a fim de nos orientar diante das múltiplas estratégias de difusão adotadas pelo regime. 

Além de Mauthausen, haviam sete bordéis conhecidos em campos de concentração em todo o 

Reich, mais especificamente em Auschwitz (1943), Buchenwald (1943), Dachau (1944), Dora-Mittelbau (1944), 

Sachsenhausen (1944), Neuengamme (1944) e Flossenbürg (1943–44). O Campo de Mauthausen foi erguido em 

1938 e está localizado em Mauthausen, a 18 quilômetros de Linz, na Alta Áustria. Na primavera de 1949, o 

campo foi transformado em um memorial dedicado a todas as vítimas dos horrores perpetrados pelos 

nazistas. O Memorial de Mauthausen mantém-se como um dos mais importantes locais de homenagem à 

memória dos sobreviventes do Holocausto; abriga diversos símbolos internacionais de lembrança das 

vítimas de vários países, como França, Rússia, Ucrânia, Espanha, entre outros. O memorial tem buscado 

diferentes formas de homenagear e educar os visitantes sobre os horrores daquele período. Além das visitas 

ao local do memorial, o Memorial de Mauthausen também mantém seus arquivos em Viena, abertos a 

pesquisadores de todas as áreas. 

O bordel do campo foi o primeiro a ser construído; sua edificação foi ordenada por Heinrich 

Himmler em 1942 (Sommer, 20095), após sua visita ao campo no ano anterior, também registrada por 

Francisco Boix Campo, prisioneiro espanhol e fotógrafo (Stanley 2011). O bordel de Mauthausen 

representou o primeiro passo em um novo projeto da SS. Inicialmente, o projeto foi concebido para 

incentivar os prisioneiros a trabalharem mais arduamente6, mas também para controlar a atividade sexual 

 
4 “In other words, the law of killing by which totalitarian movements seize and exercise power would remain a law of 
the movement even if they ever succeeded in making all of humanity subject to their rule” (Arendt, 2024, p. 502). 
5 KEMPIS, Franziska von. Bordellbesuch als Belohnung: Kulturwissenschaftler Sommer über erzwungene Sexdienste 
in den Lagern der Nazis. Sueddeutsche, 2009. Disponível em: https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-
bordelle-1.104717. Acesso em: 24 dez. 2024. 
6 Como observa Brotz: “Por determinação do Ministério de Armamentos, foi gradualmente adotada uma política de 
‘preservação da força de trabalho’ por meio da melhoria das condições de vida e da redução da perseguição. Medidas 
para melhorar o abastecimento dos prisioneiros [...] e para aumentar a sua eficiência (bônus, bordéis, atividades 
culturais no tempo livre, etc.) foram introduzidas, embora variando consideravelmente no tempo e no local.” (Brotz, 
2001, p. 26-27). 

https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717
https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717


EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
148 
 

dentro do campo, regulando a sexualidade masculina em função do trabalho e explorando a sexualidade 

feminina como um direito concedido ao prazer masculino (Sommer, 2009); contudo, nem todos os 

prisioneiros tiveram acesso ao bordel em um primeiro momento. No início, ele era destinado aos chamados 

prisioneiros Capo. Esses detentos recebiam um tratamento levemente melhor do que os demais, pois 

colaboravam com a SS na organização do campo, atuando como guardas substitutos e desempenhando 

outras funções de supervisão. Esse sistema estabelecia uma linha tênue entre os prisioneiros comuns e os 

prisioneiros Capo, estes últimos sendo, por vezes, também considerados perpetradores. 

No entanto, esses prisioneiros selecionados eram apenas uma pequena parte de uma engrenagem 

muito maior que nos revela como, mesmo dentro dos campos de concentração, as relações de poder eram 

articuladas não apenas por meio da SS, mas também entre os próprios prisioneiros. Goeschel e Wachsmann 

(2010) explicam que: 

Entre os muitos legados deixados pelos campos de guerra, destacam-se a formação da SS 
dos campos como um grupo coeso de soldados políticos implacáveis; o estabelecimento 
dos campos como espaços extralegais destinados à prática de um terror político e racial 
extremo; a concepção dos campos como espaços flexíveis e expansíveis; e a criação de 
suas estruturas administrativas internas, com papéis claramente definidos para os oficiais 
da SS e a promoção temporária de determinados prisioneiros a posições de autoridade 
sobre os demais — sistema frequentemente referido como o sistema Kapo (Goeschel; 
Wachsmann, 2010, p. 518, tradução nossa).7 

 

Os autores oferecem uma explicação detalhada sobre o funcionamento dos campos de 

concentração em sua história inicial, especialmente quanto às suas origens e estruturas por vezes irregulares, 

o que ajuda a compreender muitas das características desses campos e suas dinâmicas de poder. Os campos 

são hoje considerados uma das ferramentas de repressão (embora não apenas isso) e terror mais bem 

estruturadas do Terceiro Reich, mas, como explicam Goeschel e Wachsmann, os campos receberam 

diferentes denominações em seus primórdios: “alguns centros de detenção passaram a ser conhecidos como 

‘campos de concentração’, enquanto outros eram chamados de ‘campos de coleta’, ‘campos de trabalho’ e 

‘campos de trânsito’, entre outras descrições” (Goeschel; Wachsmann, 2010, p. 522). Nesse período, os 

campos destinavam-se prioritariamente a inimigos políticos e ideológicos, como foi o caso do Campo de 

Mauthausen. 

 

Figura 1 – O Bordel do Campo de Concentração de Mauthausen 

 
7 “Among the many legacies for the wartime camps was the formation of the Camp SS as a tight-knit band of ruthless 
political soldiers, the establishment of camps as extra-legal sites for the exercise of extreme political and racial terror, 
the conception of camps as flexible and expandable spaces, and the creation of their inner administrative structures, 
with clearly defined roles for SS officials and the temporary promotion of selected prisoners to positions of authority 
over others (often referred to as the Kapo system).” (Goeschel; Wachsmann, 2010, p. 518). 



 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
149 

 

 
Ferreira, Marcos Antônio. O Bordel do Campo de Concentração de Mauthausen [Fotografia], 2024. 

Inédito. 

 

Figura 2 – Vista interna de um dos quartos do bordel do Campo de Concentração de Mauthausen  

 
Ferreira, Marcos Antônio. Vista interna de um dos quartos do bordel do Campo de Concentração de 

Mauthausen [Fotografia], 2024. Inédito. 

 

 Após a liberação do campo em 5 de maio de 1945, pelas tropas norte-americanas, muitas partes do 

campo foram desmontadas, especialmente o campo Gusen II, para evitar epidemias de doenças, visto que 

os prisioneiros doentes eram agrupados sem tratamento ou cuidados médicos adequados. A maioria dos 

barracões também foi destruída pelas forças aliadas, com poucos restando, como é o caso do barracão 

número um, o bordel do campo. 

Além disso, as mulheres forçadas a "trabalhar" nesses bordéis também eram prisioneiras que foram 

prometidas com a liberdade após um ano de trabalho no bordel, o que, como se pode imaginar, nunca 

aconteceu. Victoria Harris explora o início dessa história complicada em seu artigo "The Role of the 

Concentration Camps in the Nazi Repression of Prostitutes, 1933–9" (2010). Harris reconstruiu parte da 

história nazista de repressão às mulheres que eram vistas como sexualmente desviantes, como as prostitutas, 



EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
150 
 

mas também lésbicas e outras. Como escreve Harris, as prostitutas eram, "afinal, talvez as mais 

emblemáticas dos desviantes. Embora suas ações nem sempre sejam, ou consistentemente, criminalizadas, 

suas infrações aos códigos morais relacionados à decência sexual e ao comportamento feminino adequado 

constantemente as colocam à margem." (Harris, 2010, p. 677). 

A autora foca no início da história dessas mulheres no Reich, analisando a relação entre as 

prostitutas e as pessoas que as encarceraram e, como veremos, essa história também tomará um rumo 

diferente8. Antes de nos aprofundarmos nessa discussão, é importante entender alguns dos aspectos 

emblemáticos do regime, como sua propaganda e as contradições em seus ideais e no tratamento dessas 

mulheres. 

  

2. PROPAGANDA E OS IDEAIS DO REGIME NAZISTA: UMA CONTRADIÇÃO? 

 

Um regime como o social-nacionalista tinha uma face marcante: a face de Hitler. Visto como um 

líder carismático por muitos, e para que isso fosse disseminado por toda a sociedade, também precisava ter 

uma emoção compartilhada; tinha que ser reconhecido como um símbolo de progresso. Essa face precisava 

ser amada e temida. A noção de Hitler como um líder carismático pode soar irrazoável para os ouvidos 

contemporâneos, mas, no entanto, era assim que acontecia. Maurizio Bach argumenta que a ideia de carisma 

depende não apenas da personalidade individual, mas de uma combinação de elementos, como ansiedades 

sociais e econômicas, que podem levar à necessidade de um líder acreditado capaz de guiar os subordinados 

rumo ao progresso. Ele escreve: 

 
As esperanças que se voltam para um líder carismático surgem tipicamente quando a 
ordem social se fragmenta, as instituições dominantes perdem a confiança e as pessoas 
buscam orientação. Em outras palavras: o carisma não é um fenômeno individual, mas 
sim social, resultante da dinâmica de interação entre um pretendente ao carisma e os 
crentes no carisma (Bach, 2014, p. 109, tradução nossa)9. 

 

Isso não deixa dúvidas sobre o desenvolvimento inicial do regime nazista e sua relação com o povo 

alemão e austríaco, uma relação que eles “de alguma forma buscavam ou precisavam” (Knox, 2012, p. 99). 

Portanto, uma estrutura e um aparato inteiros foram utilizados para criar o que hoje é conhecido como um 

 
8 Harris observa que mais de 4500 prostitutas foram presas em 1933. Ela escreve: “Entre 1º de março e 31 de maio 
de 1933, a polícia de Hamburgo prendeu 3201 prostitutas utilizando a Ordem para a Proteção do Povo e do Estado 
de 28 de fevereiro de 1933 (Verordnung des Reichspräsidenten zum Schutz von Volk und Staat). Deste número, quase 
mil permaneceram sob custódia policial por um longo período. Em dezembro de 1933, pelo menos outras 1527 
prostitutas haviam sido ‘encarceradas permanentemente’; algumas foram enviadas para os campos de concentração 
emergentes da Alemanha, que, neste momento, eram habitados principalmente por prisioneiros políticos masculinos.” 
(Harris, 2010, p. 678, tradução nossa). 
9 “Hoffnungen, die sich auf einen charismatischen Führer richten, treten typischerweise dann auf, wenn die 
gesellschaftliche Ordnung brüchig geworden ist, die herrschenden Institutionen das Vertrauen verloren haben und die 
Menschen nach Orientierung suchen. Mit anderen Worten: Charisma ist kein individuelles, sondern ein 
gesellschaftliches Phänomen, das auf die Interaktionsdynamik zwischen einem Charisma-Prätendenten und den 
Charisma-Gläubigen  zurückzuführen ist” (Bach, 2014, p. 109). 



 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
151 

 

dos períodos mais sombrios da história humana. Um tempo que ainda poderia surgir das cinzas se nós, os 

atuais corpos sociais, educacionais e políticos, não tomarmos cuidado suficiente para perceber os sinais10. 

Como aponta Hannah Arendt, as sementes desse regime ainda estão disseminadas pela sociedade, 

esperando para germinar. 

Antes de discutir as dinâmicas de poder dentro dos bordéis dos campos, gostaríamos de abordar 

os primórdios do III Reich no que diz respeito às táticas de propaganda que adotaram. Tais táticas podem 

nos levar a questionar como a construção de bordéis foi possível em um regime que pregava valores de 

pureza, cristãos e familiares. Isso não seria uma contradição? Verdade! É uma contradição, e facilmente 

podemos encontrá-las dispersas por todo o regime. A causa, argumentamos, pode ser encontrada nas 

estruturas da propaganda nazista e em sua “filosofia”. 

Primeiro, vamos analisar um pouco da propaganda criada e compartilhada por Joseph Goebbels 

em seu jornal Der Angriff, fundado em 1927, ainda no NSDAP. Como vimos, em 1933, ano em que os 

nazistas tomaram o poder, mais de 4500 prostitutas foram presas e muitas delas enviadas para campos de 

concentração na Alemanha (Harris, 2010), mas os ataques às mulheres "desviantes" começaram anos antes. 

Em seus esforços propagandísticos, Joseph Goebbels publicou em 28 de janeiro de 1928 um ataque à 

"depravação" intitulado "Ao redor da Igreja Memorial Kaiser Wilhelm", no qual ele afirma: 

 
Há muitos transeuntes que talvez nunca tenham olhado para sua torre. O esnobe em seu 
casaco de pele e sapatos polidos passa vagarosamente, a mulher do mundo, uma lésbica 
de corpo inteiro, com seu monóculo, fumando um cigarro, de salto alto, caminha pela 
calçada e desaparece em um dos milhares de lugares de fumaça e veneno cujas luzes 
brilham de forma convidativa na luz do entardecer11 (Goebbels, 23 January 1928, tradução 
nossa, disponível em: https://research.calvin.edu/german- propaganda-
archive/angrif18.htm)12. 

 

 
10 Esses sinais podem ser reconhecidos ao observar semelhanças ideológicas e retóricas entre o estado ideológico do 
Reich Nazista e os discursos atuais em muitos países. No Brasil, por exemplo, o secretário da Cultura, Roberto Alvim, 
foi acusado de copiar o discurso de Joseph Goebbels sobre as Artes Alemãs para anunciar um prêmio, também para 
as artes, no Brasil, conforme relatado por jornais como The Guardian em janeiro de 2020. (Secretário da Cultura de 
Bolsonaro imita fala de nazista Goebbels https://www.theguardian.com/world/ 2020/jan/17/brazil-culture-
minister-goebbels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url, acessado em 23 de dezembro de 2024) e El País Brasil, em 
17 de janeiro de 2020 (Secretário da Cultura de Bolsonaro imita fala de nazista Goebbels e é demitido, El País Brasil, 
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da- cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-
e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link, acessado em 23 de dezembro de 2024). Isso não 
deve ser uma grande surpresa, considerando que o Brasil foi, fora do Reich, o país com o maior número de apoiadores 
registrados do regime nazista, com 2.900 membros, principalmente imigrantes alemães no, embora não limitados ao, 
sul do país (Dietrich, 2005). Nos Estados Unidos e na Alemanha, existiam diferentes grupos neonazistas em atividade, 
como: Artgemeinschaft e Hammerskins, que se espalharam para além de suas fronteiras. Grupos como os Hammerskins, 
fundados nos EUA, podem ser localizados na Alemanha e no Brasil, onde muitos homens foram presos em 2022 sob 
a acusação de fazer parte do grupo, conforme relatado por Julia Vargas Jones no The New York Times em 2023. 
11 Fonte: “Rundum die Gedächtniskirche,” Der Angriff. Aufsätze aus der Kampfzeit (Munich: Zentralverlag der NSDAP., 
1935), p. 338-340. The illustration is the book’s dust jacket. 
12 “There are many passers-by who perhaps have never looked up to her spire. The snob in his fur coat and polish 
saunters past, the woman of the world, a Lesbian from tip to toe, with her monocle, smoking a cigarette, in high heels 
walks along the sidewalk and disappears into one of the thousands places of smoke and poison whose lights shine 
invitingly to the evening daylight” (Goebbels 23 January 1928, https://research.calvin.edu/german- propaganda-
archive/angrif18.htm) 

https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goebbels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url
https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goebbels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm


EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
152 
 

Esse ataque não foi apenas uma crítica elaborada às homossexuais femininas, com uma referência 

à publicação lésbica Die Freundin, mas foi além. Goebbels culpa o chamado declínio da sociedade alemã 

pela influência de pessoas internacionais (indianos, saxões, ingleses). Esse material de propaganda ajuda a 

construir uma relação corrompida entre a sociedade alemã e os "outros"; e esses outros são os responsáveis 

por decidir o futuro da Alemanha, suas políticas, economia e artes. Os outros, portanto, são uma ameaça. 

Goebbels segue com uma clara distinção: "O povo alemão é estrangeiro e deslocado aqui. Quase se destaca 

ao falar a língua da nação. Pan-Europa, a Internacional, o jazz, a França e Piscator: esse é o tema" (Goebbels, 

23 de janeiro de 1928, tradução nossa, https://research.calvin.edu/ german-propaganda-

archive/angrif18.htm). O aparato de propaganda estava lá para possibilitar às futuras repressões que seriam 

operadas e expandidas durante os anos de terror. 

Harris (2010) estabelece de forma notável o estado repressivo instaurado por Hitler e pelo regime 

nazista em contraste com a atmosfera política anterior da República de Weimar, que presenciou uma 

exploração nunca antes vista da sexualidade em diversos campos, como medicina, cinema e cultura em 

geral. Podemos nos referir não apenas ao periódico lésbico mencionado acima, Die Freundin, mas também 

ao filme de Richard Oswald Anders als die Andern (1919), e ao filme Die Prostitution, 1. Teil - Das gelbe Haus 

(1919), de Jacob Fleck e Luise Fleck, ambos escritos pelo renomado escritor e diretor Magnus Hirschfeld. 

Na nona edição da Die Freundin, publicada em 1933, pode-se encontrar um pequeno artigo que já 

tenta chamar a atenção para uma melhor compreensão da homossexualidade e da criminalidade, intitulado 

“Polizei und Homosexualität"13 de Paul Weber14. Isso pode indicar uma forma de preocupação e percepção 

sobre o estado das coisas. Weber observa que muitas esferas da vida social precisam lidar com a sexualidade 

em diferentes instâncias, seja no setor educacional, na saúde e entre trabalhadores juvenis, ou investigadores 

criminais (Weber, 1933), mas frequentemente não possuem a capacidade de lidar com essas questões 

quando não há desenvolvimento em seus entendimentos sobre a sexualidade. No ano anterior, em 1932, 

Paul Weber já havia publicado um apelo para que a homossexualidade fosse retirada do código legal da 

Alemanha, de maneira similar à Polônia (Ein neues Strafgesetzbuch ohne Homosexualitätsparagraphen im 

"Verordnungsweg" erlassen!15). 

Na Áustria, nos deparamos com uma paisagem cultural mais distinta. Sendo um país 

majoritariamente católico, tinha uma forma de viver mais conservadora, mas, ao mesmo tempo, a cidade 

de Viena era um efervescente centro de novas ideias na década de 1900. A cidade testemunhou o surgimento 

da psicanálise freudiana e de suas “mulheres histéricas”. As pinturas de Rudolf Wacker, com mulheres e 

homens nus, incluindo desenhos de uma mulher se masturbando (de 1922) e um Falo (de 1917), ilustram 

esse período. Nesse mesmo contexto, quando Magnus Hirschfeld visitou Viena para uma conferência sobre 

 
13 WEBER, Paul. Polizei und Homosexualität. Die Freundin, Berlin, 1933, v. 9, p. 2. 
14 O texto pode ser encontrado no Forum Queeres Archiv München, em https://archiv.forummuenchen.org/ objekt/die-
freundin-1933-ausgabe-9/, acessado em 03/12/24. 
15 Disponível no Forum Queeres Archiv München:  https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1932- 
ausgabe-35/. Acessado em 22/12/24 

https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1933-ausgabe-9/
https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1933-ausgabe-9/
https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1932-ausgabe-35/
https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1932-ausgabe-35/


 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
153 

 

sexualidade, ele foi atacado por um grupo de apoiadores nazistas em 4 de fevereiro de 1923; notícias sobre 

o ataque podem ser encontradas no jornal Wiener Morgenzeitung de 5 de fevereiro de 192316. Dagmar Herzog 

analisa, no entanto, que a história da sexualidade na Áustria esteve por muito tempo à sombra da Alemanha 

e de seus estudos (Herzog, 2016, p. 161). 

Alguns pesquisadores, como Jason Crouthamel17 (2011) e Robert Biedroń18 (2017), também 

apontam que a homossexualidade e outros tipos de "desvios" na República de Weimar foram 

responsabilizados pelos nazistas pela derrota da Alemanha na Primeira Guerra Mundial, incluindo também 

os judeus19 (Crouthamel, 2011). Além do foco na pureza pelos nazistas, como vimos acima no ataque de 

Goebbels de 23 de janeiro de 1928, um aspecto crucial da época foi a crise financeira, que apenas aumentou 

a insatisfação de muitos. A liberdade sexual e a exploração foram alvos fáceis para os nazistas, pois poderiam 

ser definidas como um declínio dos valores alemães20. Um contraponto a isso pode ser encontrado em uma 

edição do periódico Der Eigene de 1930, intitulado Freundesliebe als Kulturfaktor: Ein Wort an Deutschlands 

männliche Jugend, de Adolf Brand; ele argumentava que, mais do que se preocupar com os assuntos privados 

de homens e mulheres e seus amantes, o Estado deveria se preocupar com a punição de pais ausentes e 

criminosos21. 

Esse foi, é claro, outro passo na construção de narrativas que funcionariam ao longo do tempo. 

Um apelo importante frequentemente destacado pela propaganda de Goebbels era a questão da identidade, 

 
16 Esse texto pode ser encontrado online em: https://anno.onb.ac.at/cgi-content/anno?aid=wrm&datum= 
19230205&seite=1&zoom=33&query=%22magnus%2BHirschfeld%22&ref=anno-search. Acessado em 22/12/24. 
(ANNO: Historische österreichische Zeitungen und Zeitschriften). 
17 CROUTHAMEL, Jason. ‘Comradeship’ and ‘Friendship’: Masculinity and Militarisation in Germany's 
Homosexual Emancipation Movement after the First World War. Gender & History, v. 23, n. 1, p. 111-129, 2011. 
18 BIEDROŃ, Robert. Nazism's Pink Hell. Auschwitz-Birkenau. Acesso em: 5 dez. 2024. 
19 "A guerra gerou uma imagem de ‘masculinidade militar’, finalmente santificada pelos nazistas, que celebrava 
guerreiros heterossexuais de nervos de aço unidos pela camaradagem. A cultura dominante percebia os homens 
homossexuais como traidores efeminados responsáveis pela ‘facada nas costas’, uma lenda que também culpava 
socialistas, judeus, mulheres e outros pela derrota militar de 1918" (Crouthamel, 2011, p. 111, tradução nossa). 
20  Biedroń escreve que: "Na metade da década de 1920, a inflação crescente e a recessão econômica fortaleceram o 
nazismo. A direita nacionalista enfatizou Das Volk, a pureza da raça e do sangue, e o papel e a santidade da vida 
familiar. A República de Weimar passou a ser cada vez mais atacada por tolerar um grau excessivo de laxismo sexual." 
(Biedroń, 2017, https://www.auschwitz.org/en/history/categories-of-prisoners/ homosexuals-a-separate-category-
of-prisoners/robert-biedron-nazisms-pink-hell/, acessado em 5 de dezembro, tradução nossa). 
21 "Que escândalo seria, porém, desencadeado sobre a Alemanha, se todos esses chamados homens normais fossem 
publicamente expostos à vergonha ou até mesmo enviados à prisão, aqueles que se endividaram gravemente nesta 
direção!" (Brand, 1930, p. 1, tradução nossa). No entanto, estaríamos inclinados a acreditar que, como defensor de 
causas sexuais, Brand estaria mais disposto a defender outras pessoas ou grupos marginalizados além dos 
homossexuais. Isso não poderia estar mais distante da verdade! No mesmo texto, o autor faz as mesmas observações 
que os nazistas no que diz respeito à pureza e à eugenia. Brand declara que os doentes mentais e deficientes são uma 
vergonha para a raça humana e culpa sua existência pelos baixos níveis de moralidade cristã. Além disso, o mesmo 
autor que defende a aceitação do amor homossexual, defende que "A morte rápida seria uma grande bênção para eles" 
(Brand, 1930, p. 4, tradução nossa). Além disso, o autor também alerta sobre a necessidade de advertir os jovens sobre 
a companhia de prostitutas e optar por outras formas de buscar prazer. A proibição das relações homossexuais só 
serviria para jogar os jovens nos braços da prostituição, ele afirma que “É necessário que um diga ao outro que a 
proibição de todas as relações homossexuais para a juventude masculina é uma fraude monstruosa contra o povo e 
um grande pecado mortal contra nossa raça, pois com tais medidas reacionárias se empurra os jovens em massa para 
os braços da prostituição e para o banho venenoso da contaminação geral do povo” (Brandt, 1930, p. 8, tradução 
nossa). 

https://anno.onb.ac.at/cgi-content/anno?aid=wrm&datum=19230205&seite=1&zoom=33&query=%22magnus%2BHirschfeld%22&ref=anno-search
https://anno.onb.ac.at/cgi-content/anno?aid=wrm&datum=19230205&seite=1&zoom=33&query=%22magnus%2BHirschfeld%22&ref=anno-search
https://www.auschwitz.org/en/history/categories-of-prisoners/homosexuals-a-separate-category-of-prisoners/robert-biedron-nazisms-pink-hell/
https://www.auschwitz.org/en/history/categories-of-prisoners/homosexuals-a-separate-category-of-prisoners/robert-biedron-nazisms-pink-hell/


EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
154 
 

a identidade do "verdadeiro alemão". Esse ponto era o mais importante, pois poderia levar à associação de 

uma ideia ou ideologia com a identidade de uma nação. Isso também inclui os homossexuais, pois eles 

(diferentes organizações) argumentaram contra a ideia de que os homossexuais eram efeminados e, na 

verdade, soldados patriotas. Crouthamel escreve que eles "compartilhavam uma fé na camaradagem como 

meio de destruir a ideia predominante de que os homossexuais eram degenerados e não alemães" 

(Crouthamel, 2011, p. 112). Quanto a Joseph Goebbels, ele declarou em 25 de julho de 1927 no Der Angriff: 

 
O povo alemão é um povo escravizado. Sob a lei internacional, ele é inferior à pior colônia 
de negros no Congo. Todos os direitos soberanos nos foram tirados. Somos bons o 
suficiente para que o capital internacional nos permita encher seus sacos de dinheiro com 
pagamentos de juros (Goebbels, Der Angriff, 25 de julho de 1927. Disponível em: 
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm, Acesso em 1 de 
dezembro de 2024, tradução nossa)22. 

 

Os primeiros passos eram claros: oprimir os opositores políticos, reprimir a expressão sexual 

(homossexualidade – masculina ou feminina –, prostituição, etc.), e controlar a narrativa sobre a perversão 

sexual desde o início com material de propaganda. Quando os nazistas tomaram o poder em 1933, uma 

contínua repressão foi instaurada em todas essas esferas, e muitas mais viriam. Em um período posterior, a 

propaganda ainda foi uma ferramenta eficaz na repressão das prostitutas, como podemos ver na próxima 

imagem. 

 

Figura 3 - “Washington in Kriegzeiten” 

 
Fonte: Cartaz de propaganda nazista intitulado "Washington in Kriegzeiten", emitido pela "Parole der Woche", 

um jornal mural (Wandzeitung) publicado pelo escritório de propaganda do Partido Nacional Socialista em Munique. 
Arquivos Fotográficos do Museu Memorial do Holocausto dos Estados Unidos. Copyright do Museu Memorial do 

Holocausto dos Estados Unidos. 

 
22 “The German people is an enslaved people. Under international law, it is lower than the worst Negro colony in the 
Congo. One has taken all sovereign rights from us. We are just good enough that international capital allows us to fill 
its money sacks with interest payments” (Goebbels, Der Angriff, 25 de julho de 1927. Disponível em 
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm, Acesso em 1 de dezembro de 2024) 

https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm


 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
155 

 

 

No cartaz acima, podemos ver não apenas o ataque às prostitutas, mas também o destaque para 

casos de estupro e roubo em Washington. "A prostituição floresce aqui, ao contrário de quase qualquer 

outra cidade, e cerca de metade das prostitutas sofre de doenças venéreas. Os bordéis de Washington 

competem com as cenas de guerra no Pacífico na incapacitação dos soldados americanos" (Museu Memorial 

do Holocausto dos Estados Unidos, acessado em 12 de dezembro de 2024, disponível em: 

https://collections.ushmm.org/search/catalog/pa1156177, tradução nossa). 

A campanha contra pessoas "preguiçosas" (bebedores, prostitutas e outros23) facilitou 

enormemente o encarceramento de prostitutas, como apontado por Harris (2010). Com as prostitutas, 

pode-se argumentar diferentes razões para sua prisão e sentenciamento aos campos de concentração. O 

estilo de vida "associal" que elas levavam, de acordo com os ideais nazistas de comportamento social 

aceitável para as mulheres. A ideia de que as atividades sexuais deveriam ser destinadas apenas à procriação 

foi ainda mais aprofundada com a adoção da Ordem da Procriação de Heinrich Himmler em 1939, logo no 

início da guerra, e não se pode ignorar a longa história de repressão da sexualidade feminina, mesmo antes 

da Segunda Guerra Mundial. 

Notavelmente, a sexualidade foi discutida (para o bem ou para o mal) em muitos níveis antes, 

durante e após a ascensão nazista, seja por ativistas políticos queer, artistas e outros. Periódicos e outros 

tipos de material sobre sexualidade eram prolíficos na República de Weimar, assim como em Viena, embora 

esta última tivesse maneiras diferentes de abordar tais tópicos. Britta McEwen afirma que: 

 
[...] Um amplo espectro de atores se envolveu no projeto de tornar públicas informações 
básicas sobre sexo. Católicos, socialistas e outros trabalharam para melhorar a saúde do 
povo, tanto mental quanto física, criando e disseminando conhecimento sexual. Mas, 
particularmente na Primeira República, a informação sobre sexo se tornou politizada. Os 
católicos enfatizavam a pureza e a castidade (para a glória de Deus) ao explicar o sexo para 
seu público; os socialistas, em grande parte, ecoavam essas mensagens ao apelar para a 
saúde da população em geral e a importância de uma vida reta e limpa. Assim, embora 
ambos os lados possam ter justificado suas ações de maneira diferente, o objetivo final era 
muito semelhante. Como muitos de seus colegas da Weimar, os reformadores sexuais em 
Viena estavam comprometidos em criar um Volk viável por meio da higiene e da 
educação. (McEwen, 2012, p. 8, tradução nossa)24. 

 
23 Hannah Arendt, no manuscrito A Grande Tradição e a Natureza do Totalitarismo (escrito em 1953, e arquivado na 
Biblioteca do Congresso. Foi traduzido e publicado em português pelo Núcleo Hannah Arendt em 2019), afirma que: 
"A sobrevivência da raça ou da classe mais apta prenuncia (ou expressa) a noção de que os homens podem ser 
supérfluos e parasitas. Quem não for útil para esse processo não é ‘apto para viver’. Isso está, em última instância, 
baseado na nova sociedade dos trabalhadores. Quem não teve seu trabalho dado a ele pela sociedade é supérfluo, é 
um parasita, etc. Isso termina na liquidação daqueles que não são mais necessários. O conceito revolucionário do 
Trabalho, que é comum a todas as novas doutrinas." (Arendt, 2019, p. 130). 
24 “[...] a wide range of actors were drawn to the project of making public basic information about sex. Catholics, 
socialists, and others worked to improve the health of the people, mental and physical, by creating and disseminating 
sexual knowledge. But particularly in the First Republic, sex information became politicized. Catholics emphasized 
purity and chastity (for the glory of God) when explaining sex to their audiences; socialists largely echoed these 
messages while appealing to the health of the greater population and the importance of upright, clean living. So while 
both sides may have justified their actions differently, the end goal was very similar.  Like many of their Weimar 
colleagues, sex reformers in Vienna were committed to creating a viable Volk through hygiene and education” 
(McEwen, 2012, p. 8). 

https://collections.ushmm.org/search/catalog/pa1156177


EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
156 
 

 

A Igreja Católica tinha, então, maior poder dentro do corpo social austríaco, mas até a própria 

igreja estava ciente da necessidade de conhecimento sexual dentro de seu círculo de fiéis. Portanto, a visão 

católica da prostituição ou pornografia como uma violação da pureza do corpo é bastante compreensível. 

Material de propaganda pode ser encontrado nas bases dos processos repressivos a serem 

executados pelos nazistas; durante o regime totalitário, os ataques da higiene social contra prostitutas e 

pornografia foram executados com punhos de ferro (externamente). O material pornográfico era, por 

exemplo, objeto de repressão, mas também utilizado como material de propaganda para o antissemitismo 

(Ferreira, 2024, p. 65). Além dessa história contraditória, é bem conhecido o infame interesse de Julius 

Streicher (editor-chefe do jornal anti-semita Der Stürmer) pela coleta de material pornográfico. 

Temas como os destacados acima, além de questões econômicas e políticas, estavam fortemente 

ligados às emoções das massas e às suas preocupações. Joseph Goebbels estava plenamente ciente disso, 

como se pode observar em sua “prática” propagandística. Em seu discurso durante o comício de 

Nuremberg de 1927, ele declarou que: 

 
Existem dois tipos de propaganda, uma voltada para o entendimento e a outra para os 
sentimentos. Ambas dependem de fatores imponderáveis. Movimentos de visão de 
mundo visam aos sentimentos. A força por trás dos movimentos de visão de mundo 
nunca foi o entendimento, mas sim a fé. Por exemplo: Cristo nunca escreveu um programa 
de partido, mas pregou o Sermão da Montanha. Nele, ele lançou as bases de um novo 
mundo, resumido na simples frase “Amarás o teu próximo como a ti mesmo.” As palavras 
de Rousseau foram a base da Revolução Francesa, mas se um agitador não tivesse estado 
ao seu lado, sua teoria teria permanecido adormecida nas estantes das bibliotecas. 
(Goebbels 1927, https://research.calvin.edu/german- propaganda-archive/rpt27c1.htm, 
tradução nossa)25. 

 

E essa ideia não nasceu nem foi aplicada apenas durante o período nazista na Alemanha, mas também nos 

Estados Unidos da América, com a ajuda de Edward Bernays e sua teoria das Relações Públicas. Bernays 

criou o conceito de Relações Públicas justamente para suavizar as conotações negativas associadas ao termo 

“propaganda”, fortemente ligado ao nazismo26. O que Bernays fez foi particularmente influente por sua 

abordagem baseada nas teorias de seu tio, Sigmund Freud, sobre o inconsciente e os desejos inconscientes 

das massas. Sua teoria da propaganda pode ser encontrada no livro Propaganda (1928). 

O uso da propaganda, em todo esse esquema, tem como objetivo estabelecer regras, preparar o 

terreno para leis futuras e definir de que maneira a prostituição e a sexualidade, em geral, deveriam ser 

 
25 “There are two kinds of propaganda, one aimed at the understanding, the other the feelings. Both depend on 
imponderables. Worldview movements aim for the feelings. The force behind worldview movements has never been 
understanding, but rather faith. For example: Christ never wrote a party program, but did preach the Sermon on the 
Mount. In it he laid the foundations of a new world, summarized in the simple phrase ‘Love your neighbor as yourself.’ 
Rousseau’s words were the foundation of the French Revolution, but if an agitator had not stood at his side his theory 
would have slumbered on the bookshelves” (Goebbels 1927, https://research.calvin.edu/german-propaganda-
archive/rpt27c1.htm). 
26 "Estou ciente de que a palavra 'propaganda' carrega para muitas pessoas uma conotação desagradável. No entanto, 
se, em qualquer caso, a propaganda é boa ou ruim depende do mérito da causa defendida e da correção das 
informações publicadas" (Bernays, 1928, p. 20, tradução nossa). 

https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm


 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
157 

 

ocultadas das esferas sociais do regime totalitário do Reich. As questões relacionadas às contradições 

revelam-se particularmente marcantes no jogo de forças entre o regime instituído e a sociedade da época. 

O filósofo francês Michel Foucault analisa aquilo que denominamos contradição como algo que opera a 

favor da aceitação do poder — e, como argumentamos aqui, também da aceitação de um regime como esse. 

Ele escreve: 

A razão geral e a tática que parece ser óbvia: é sob a condição de mascarar uma parte 
significativa de si mesmo que o poder é tolerável. Seu sucesso é proporcional ao que 
consegue esconder de seus mecanismos. O poder seria aceito se fosse completamente 
cínico? O segredo não está para ele no âmbito do abuso; ele é indispensável para seu 
funcionamento (Foucault, 1976, p. 113, tradução nossa).27 

 

Assim, as “contradições” encontradas podem não ser consideradas verdadeiras contradições, mas 

sim meras facetas dos jogos encenados pelas relações de poder e de algumas de suas manifestações. Annette 

F. Timm também observa essa postura como uma sensibilidade estratégica para não perturbar a opinião 

pública em relação ao regime e “não ofender as sensibilidades burguesas” (Timm, 2002, p. 227, tradução 

nossa). Passemos, então, à exploração dessas relações e das distintas dinâmicas presentes no bordel de 

Mauthausen. 

 

3. RELAÇÕES DE PODER E O BORDEL 

 

Como foi brevemente explicado, a relação entre as prostitutas e o regime nazista sempre foi 

marcada por uma fragilidade fraturada. A prisão de muitas mulheres e sua condenação aos campos de 

concentração representava apenas um dos aspectos dessa relação. Outras mulheres foram “poupadas” da 

perseguição, mesmo após terem sido detidas diversas vezes sob diferentes acusações (Dillon, 2010). 

Neste ponto, gostaríamos de abordar a noção foucaultiana de relações de poder. Essa concepção 

de poder é tratada como algo que atravessa todos os corpos sociais, não como uma força que flui de cima 

para baixo, mas como um fenômeno horizontal, por assim dizer. As relações de poder ocorrem dentro e 

entre diferentes instâncias, entre distintos sujeitos e instituições. Existem estruturas e relações de poder no 

seio das famílias, das corporações, das organizações religiosas, políticas, etc. O poder, enquanto fenômeno, 

não está dissociado, contudo, de outros elementos, como o Saber e o Discurso, conforme assinala Seumas 

Miller: 

É evidente que a noção de poder, por si só, não é suficiente, pois o poder em si pressupõe 
uma série de fenômenos que não são, eles mesmos, poder. Por exemplo, pressupõe algo 
que exerce o poder; propriedades pelas quais é possível que essa coisa exerça poder; outra 
coisa sobre a qual o poder é exercido — e isso necessariamente incluiria mudanças nessa 
coisa como resultado do exercício do poder sobre ela —, e, de fato, toda uma variedade 

 
27 “Raison générale et tactique qui semble aller de soi : c'est à la condition de masquer une part importante de lui-
même que le pouvoir est tolé rable. Sa réussite est en proportion de ce qu'il parvient à cacher de ses mécanismes. Le 
pouvoir serait-il accepté s'il était entièrement cynique? Le secret n'est pas pour lui de l'ordre de l'abus; il est 
indispensable à son fonctionnement” (Foucault, 1976, p. 113). 



EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
158 
 

de outras relações que não são reduzíveis a relações de poder. (Miller 1990: 120, tradução 
nossa)28. 

 

Michel Foucault destaca que a forma como o fascismo (e o stalinismo, que ele denomina como 

“doenças do poder”) operou baseou-se em diversas ferramentas e mecanismos já previamente instalados 

em diferentes corpos sociais e políticos — como a propaganda, por exemplo. Ele escreve:  

 
Gostaria de mencionar apenas duas “formas patológicas” — essas duas “doenças do 
poder” — o fascismo e o stalinismo. Uma das inúmeras razões pelas quais eles são, para 
nós, tão desconcertantes é que, apesar de sua singularidade histórica, não são totalmente 
originais. Eles utilizaram e ampliaram mecanismos já presentes na maioria das outras 
sociedades. Mais do que isso: apesar de sua própria loucura interna, utilizaram em grande 
medida as ideias e os dispositivos da nossa racionalidade política. (Foucault, 1982, p. 779, 
tradução nossa)29. 

 

O período nazista levou tais mecanismos e os ampliou a um grau jamais visto anteriormente. Essas 

ferramentas de controle visavam, como também explora Hannah Arendt, a erradicar qualquer forma de 

subjetividade, qualquer vestígio de humanidade de suas vítimas; é nesse ponto que as relações — ou lutas 

— de poder se tornam ainda mais complexas dentro dos campos de concentração. Para os nossos 

propósitos, é necessário destacar que uma energia específica (ainda que não a única, como veremos) deveria 

ser controlada, regulada e não apenas reprimida. Trata-se, em especial, da energia sexual masculina, uma 

vez que tais bordéis foram concebidos para homens heterossexuais. Como expressa Michel Foucault em 

sua Histoire de la sexualité (1976): “Tanto mais longamente, sem dúvida, quanto o próprio do poder — e 

particularmente de um poder como o que funciona em nossa sociedade — é ser repressivo e reprimir com 

especial atenção às energias inúteis, a intensidade dos prazeres e as condutas irregulares.” (Foucault, 1976, 

p. 17, tradução nossa)30. Annette F. Timm, em seu artigo “Sex with a Purpose: Prostitution, Venereal 

Disease, and Militarized Masculinity in the Third Reich” (2002), argumenta de forma convergente ao 

analisar como os regimes totalitários tentam alterar o estatuto da vida privada de seus sujeitos, “não apenas 

para definir comportamentos sexuais aceitáveis, mas para redefinir os atos sexuais como atos com 

significado público – e não simplesmente privado” (Timm, 2002, p. 223, tradução nossa). 

A ideia de relações de poder neste artigo, após nossa introdução aos discursos construídos pelos 

materiais de propaganda, é orientada pela noção de que o poder (seja ele forçado, violento ou não) está 

 
28 “clearly the notion of power alone will not do, for power in itself presupposes an array of phenomena which are 
not themselves power. For example, it presupposes something that is exercising the power; properties in virtue of 
which it is possible for that thing to exercise power; another thing over which the power is exercised, and this would 
necessarily include changes in the thing as the result of the exercise of power upon it; and indeed all manner of other 
relationships which are not reducible to power relations” (Miller, 1990, p. 120). 
29 “I'd like to mention only two ‘pathological forms’ – those two ‘diseases of power’ – fascism and Stalinism. One of 
the numerous reasons why they are, for us, so puzzling is that in spite of their historical uniqueness they are not quite 
original. They used and extended mechanisms already present in most other societies. More than that: in spite of their 
own internal madness, they used to a large extent the ideas and the devices of our political rationality” (Foucault, 1982, 

p. 779). 
30 “All the longer, no doubt, as it is in the nature of power – particularly the kind of power that operates in our society 
– to be repressive, and to be especially careful in repressing useless energies, the intensity of pleasures, and irregular 
modes of behavior.” (Foucault 1978: 9). 



 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
159 

 

intrinsicamente relacionado ao sexo. As vidas sexuais dos sujeitos estão estreitamente ligadas à maneira 

como o poder pode ser organizado dentro de diferentes sistemas, escreve Foucault: 

 
O poder seria essencialmente aquilo que, ao sexo, dita sua lei. Isso significa, antes de tudo, 
que o sexo se encontra, por ele, submetido a um regime binário: lícito e ilícito, permitido 
e proibido. Isso significa, em seguida, que o poder prescreve ao sexo uma “ordem” que 
funciona ao mesmo tempo como forma de inteligibilidade: o sexo se decifra a partir de 
sua relação com a lei. Isso significa, por fim, que o poder age enunciando a norma: a 
tomada de poder sobre o sexo se daria pela linguagem, ou melhor, por um ato de discurso 
que cria, pelo fato mesmo de se articular, um estado de direito. (Foucault, 1976, p. 110, 
tradução nossa)31. 

 

 A criação de bordéis dentro dos campos foi uma forma de incentivar os prisioneiros a trabalharem 

mais arduamente. Como já apontamos, o acesso a esses lugares era concedido a poucos prisioneiros, 

conhecidos como Capos. A relação entre os Capos e os prisioneiros comuns também era complexa, já que 

alguns deles poderiam ser tão abusivos de seu poder quanto os SS, ou até mais; muitos testemunhos 

destacam essas tendências em alguns Capos. Esta discussão por si só poderia nos levar a vários argumentos 

éticos sobre a culpabilidade desses funcionários prisioneiros, levando em consideração, por exemplo, sua 

nacionalidade e o tempo de permanência no campo. Como um prisioneiro relata, a situação em Mauthausen 

foi um pouco melhor para ela porque os espanhóis eram um grupo maior no campo, em comparação com 

sua experiência anterior em Ravensbrück, onde o grupo maior era o polonês. 

O sistema de Capos pode ser argumentado como uma forma de evitar ainda mais possíveis 

resistências, já que, como Michel Foucault descreve, o poder não é apenas uma força que proíbe, uma voz 

que só diz não; se fosse esse o caso, resistência e revolta seriam esperadas. Claro, na realidade dos campos 

de concentração, isso dificilmente ocorria, já que a maioria dos prisioneiros não tinha força para reagir. No 

entanto, tal sistema poderia, de fato, enfraquecer ainda mais os ânimos. Para alguns prisioneiros, ser capaz 

de trabalhar como Capo era simplesmente uma forma de ajudar na sobrevivência de seus companheiros de 

cativeiro. 

Stanislaw Gorondowski recorda seu tempo em Mauthausen de formas distintas. Primeiro, ele foi 

reconhecido por suas habilidades na apicultura, sendo escolhido para cuidar das abelhas de um dos oficiais 

da SS32. Na primavera de 1944, foi nomeado Capo prisioneiro (Gartnerkommandos), responsável pelos 

trabalhos de jardinagem; como ele lembra, eles eram levados a Linz todos os dias e voltavam todas as noites. 

Enquanto trabalhavam perto do Danúbio, conseguiam roubar um pouco de comida e álcool do galpão. 

Isso pode ter ajudado a salvar suas vidas, considerando em seu relato o número de prisioneiros nesse 

trabalho—de 20 a 30 pessoas durante o inverno e quase 70 pessoas trabalhando durante o verão. 

 
31 “Le pouvoir serait essentiellement ce qui, au sexe, dicte sa loi. Ce qui veut dire d'abord que le sexe se trouve placé 
par lui sous un régime binaire : licite et illicite, permis et défendu. Ce qui veut dire ensuite que le pouvoir prescrit au 
sexe un « ordre » qui fonctionne en même temps comme forme d'intelligibilité : le sexe se déchiffre à partir de son 
rapport à la loi. Ce qui veut dire enfin que le pouvoir agit en pro nonçant la règle : la prise du pouvoir sur le sexe se fe 
rait par le langage ou plutôt par un acte de discours créant, du fait même qu'il s'articule, un état de droit” (Foucault, 
1976, p. 110). 
32 “Deutschsprachige Zusammenfassung eines Interviews von Hans Marsalek mit Stanislaw Gorondowski” 



EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
160 
 

Quanto ao bordel do campo, havia diferentes abordagens em relação às mulheres que 

"trabalhariam" lá. Primeiro, Gerhard Kanthack afirmou que cerca de 10 mulheres foram levadas para o 

bordel do campo, transferidas do campo de mulheres de Ravensbruck. De sua perspectiva, algumas dessas 

mulheres sabiam o que estavam fazendo ali, enquanto outras estavam completamente cegas pela situação; 

ele afirma que algumas delas já eram prostitutas antes de serem presas. Quanto aos homens que visitavam 

o bordel, a grande maioria eram prisioneiros alemães, sendo que, ocasionalmente, alguns estrangeiros 

também eram autorizados a entrar. Eles precisavam preencher um formulário solicitando a visita, e a 

resposta viria no mesmo dia ou no dia seguinte, quando seriam autorizados a ir33 (após pagar 2 RM34). A 

visita durava 20 minutos, após os quais os homens eram desinfetados para evitar doenças. Isso pode parecer 

uma das contradições do sistema, mas tais prisioneiros eram vistos de forma mais favorável e recebiam um 

tratamento melhor da SS em comparação com os outros; caso contraíssem alguma infecção, o bordel seria 

visto como um lugar a ser evitado. 

Notavelmente, Gerhard Kanthack afirma que havia, entre os prisioneiros, proxenetas para as 

prostitutas; em sua entrevista, Kanthack menciona que os homens que visitavam o bordel tinham padrões 

morais mais baixos, chegando até a ter um relacionamento com uma dessas mulheres. Mulheres que usavam 

"trajes de praia de seda com calças" tinham melhor comida, joias e acesso a álcool. Elas desfilavam e se 

deitavam ao sol entre o bordel (bloco 1) e o bloco 2. 

Curiosamente, o pessoal da SS também visitava as prostitutas. De acordo com o testemunho de 

Kanthack, Bachmeyer e Riegler visitavam as prostitutas do bordel de vez em quando. Durante as visitas de 

Bachmeyer, não se ouvia nenhum som vindo do bordel, apenas tiros; o Hauptsturmführer disparava contra 

as lâmpadas do bordel. Isso coloca o bordel de Mauthausen em uma posição ainda mais anômala; ordens 

dadas pelo SS-Obergruppenführer e General der Waffen-SS em 10 de novembro de 1943 indicaram que os bordels 

e os crematórios não deveriam ser discutidos ou mostrados durante as visitas ao campo; o bordel de 

Mauthausen, no entanto, estava localizado exatamente na entrada do campo! O primeiro prédio a ser visto 

ao se entrar no campo, como pode ser visto na imagem 1, página 5. Como já mencionamos no comentário 

de Michel Foucault sobre o poder como algo que também se oculta ou se esconde em algumas instâncias, 

"o segredo não está na natureza do abuso; ele é indispensável para seu funcionamento" (Foucault, 1982, p. 

86, tradução nossa); aqui, isso se torna mais claro. 

Um relato interessante pode ser encontrado nos testemunhos de duas mulheres francesas, Claire 

Line e Georgette Walle. Seus testemunhos (feitos em 31 de março de 1945) podem enriquecer nossa 

 
33 A confirmação do pedido seria dada pelo SS-Hauptsturmführer Georg Bachmeyer, pelo Unterscharführer Josef Riegler 
ou pelo Oberscharführer Andreas Trum. 
34 A mesma informação é fornecida por Franz Ziereis, o último comandante de Mauthausen. Em sua confissão, ele 
aborda a existência de um “bordel” em Mauthausen (p. 6) e explica que, dos 2 RM pagos pelo acesso ao bordel, 50 
pfennigs eram destinados à mulher, enquanto os 1,50 RM restantes eram enviados à sede do campo de concentração 
em Berlim: “Quero dizer, POHL [Oswald Pohl] é quem recebia o dinheiro” (Confissões de Franz Ziereis, último 
comandante de Mauthausen. Acesso em: 
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn504172?rsc=21675&cv=0&x=1322&y=299&z=3.8e-4. Acesso 
em 15 de dezembro de 2024). 

https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn504172?rsc=21675&cv=0&x=1322&y=299&z=3.8e-4


 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
161 

 

compreensão tanto das experiências que tocamos quanto apontar para outra ação contraditória da SS. 

Inicialmente, elas apresentam uma experiência comum das prisioneiras recém-chegadas a Mauthausen. Elas 

foram despidas e obrigadas a tomar banho, sendo vigiadas por prisioneiros do sexo masculino, de quem 

elas relatam uma observação de solidariedade: “Amie, je te regarde, mais je ne te vois pas” (“Eu olho para 

você, mas não a vejo”). Nesse momento, Walle e Line observaram a chegada de um soldado da SS que 

queria voluntárias para trabalhar no bordel do campo, ao que elas puderam recusar.  

Particularmente, elas destacam a preferência por mulheres jovens (Claire Line estava então na casa 

dos vinte anos); isso pode parecer mais uma contradição nas ações da SS, já que, como vemos, algumas 

mulheres não tinham escolha, e outras foram convidadas a se voluntariar e puderam recusar sem sofrer 

nenhuma reprimenda. No entanto, essa ação também foi calculada pela SS para brincar com a moralidade 

dos prisioneiros masculinos, que acreditariam que as mulheres estavam ali por sua própria vontade, como 

explica Robert Sommer: “Dessa forma, a culpa era delegada às vítimas. Além disso, podia-se sugerir aos 

prisioneiros masculinos que as mulheres haviam feito o serviço voluntariamente. Assim, potenciais dúvidas 

dos visitantes do bordel eram dissipada e, além disso, as mulheres eram tornadas mais submissas até certo 

ponto” (Sommer, 2009, tradução nossa)35. 

A segunda situação comum que ocorria era que os prisioneiros eram deixados do lado de fora no 

frio intenso do inverno, de modo que alguns morriam logo após sua chegada. A seguir, temos as relações 

nacionais em jogo, mas, nesse caso, as duas mulheres francesas destacam a ajuda que receberam das 

prisioneiras espanholas, que as alimentaram e vestiram, retirando de sua própria comida escassa para lhes 

dar. 

Até agora, conseguimos discutir as diferentes dinâmicas entre: SS e prisioneiros, prostitutas e 

prisioneiros, prisioneiros Capo e prisioneiros comuns, e entre prisioneiros de diferentes nacionalidades. 

Agora, dois usos interessantes do bordel do campo também devem ser destacados: os experimentos 

médicos e o papel das prostitutas como espiãs. 

 De acordo com outro relatório, "Bericht des Prof. Dr. Vratislav Busek betreffend das Mauthausener 

Sanitätswesen und medizinische Versuche", o bordel do campo foi utilizado como parte de um experimento sobre 

a possibilidade de reverter a castração. Tratamentos hormonais foram administrados em criminosos e um 

prisioneiro político. Os homens eram então levados ao bordel e forçados a ter relações sexuais com as 

prostitutas sob a ameaça de serem mortos. No entanto, os resultados não foram bem-sucedidos. 

Infelizmente, o relatório não fornece mais explicações sobre a natureza médica dos experimentos, os 

produtos químicos utilizados ou a duração de tais experimentos. No entanto, isso nos oferece uma ideia da 

magnitude das áreas que de alguma forma estavam conectadas à existência do bordel. 

 
35 “Dessa forma, a culpa era delegada às vítimas. Também era possível sugerir aos prisioneiros homens que as mulheres 
haviam prestado o serviço voluntariamente. Isso eliminava quaisquer dúvidas potenciais dos frequentadores dos 
bordéis e também tornava as mulheres submissas em certa medida.” A entrevista completa pode ser lida em: KEMPIS, 
Franziska von. Bordellbesuch als Belohnung: Kulturwissenschaftler Sommer über erzwungene Sexdienste in den 
Lagern der Nazis. Süddeutsche Zeitung, 2009. Disponível em: https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-
bordelle-1.104717. Acesso em 24 de dezembro de 2024. 

https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717
https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717


EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
162 
 

Além disso, as prostitutas foram ainda mais exploradas e utilizadas como espiãs pelos oficiais da 

SS, já que mantinham relações estreitas com os prisioneiros. Elas deveriam constantemente relatar quaisquer 

comentários ou atividades suspeitas de outros prisioneiros aos oficiais, o que as colocava novamente em 

uma posição sensível de serem vítimas e "perpetradoras", entre aspas, dado o nível de pressão a que essas 

mulheres estavam submetidas para sobreviver. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Este artigo buscou examinar a exploração sexual das prisioneiras no campo de concentração de 

Mauthausen e as articulações subjacentes das dinâmicas de poder. Através dessa análise, chegamos a 

reconhecer que a relação entre sexualidade e poder sob o regime nazista estava longe de ser simples ou 

meramente uma questão de proibição. Pelo contrário, foi marcada por uma lógica dual: por um lado, apelava 

aos ideais de uma sociedade "civilizada", na qual a prostituição e os chamados comportamentos 

"desviantes" eram condenados; por outro, regulava e manipulava ativamente as vidas sexuais dos 

indivíduos—tanto dos prisioneiros confinados aos campos quanto dos membros e soldados do Partido 

Nazista. 

No geral, o conceito de poder e controle sob o regime nacional-socialista é profundamente 

alienígena à vida cotidiana contemporânea, o que torna difícil para aqueles fora dos campos especializados 

da história do nacional-socialismo compreenderem suas complexidades. Representou uma instância 

extrema da usurpação da subjetividade de seus chamados "inimigos", ao mesmo tempo em que construía e 

moldava a subjetividade entre seus apoiadores dentro do Reich, particularmente na Alemanha e na Áustria. 

Mesmo após 79 anos do fim da Segunda Guerra Mundial e da libertação do campo de concentração 

de Mauthausen pelos Aliados americanos, poucos—se é que existem—documentos oferecem uma 

investigação aprofundada sobre a existência e a função dos bordéis nos campos. Essa ausência pode ser 

atribuída a vários fatores, incluindo a destruição deliberada de documentos oficiais, fotografias e outros 

registros. Além disso, a vergonha profunda associada ao fato de ter sido forçado a trabalhar nos bordéis do 

campo, juntamente com o trauma duradouro causado por tais experiências, contribuiu para esse silêncio. 

Com este artigo, buscamos contribuir para um maior reconhecimento e lembrança de algumas das vítimas 

frequentemente negligenciadas do Holocausto: mulheres forçadas à prostituição e também indivíduos 

queer. 

 

Bibliografia 

TIMM, Annette F. Sex with a Purpose: Prostitution, Venereal Disease, and Militarized Masculinity in the 

Third Reich. Journal of the History of Sexuality, v. 11, n. 1, Special Issue: Sexuality and German Fascism, 

p. 223-255, 2002. 

ARENDT, Hannah. A grande tradição e a natureza do totalitarismo. Cadernos Arendt, v. 2, n. 3, p. 

121-135, 2019. 



 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
163 

 

Arendt, Hannah. The origins of totalitarianism: With a new introduction by Anne Applebaum. Boston: 

Mariner Books Classics, 2024. 

Arendt, Hannah. Eichmann in Jerusalem: A report on the banality of evil. London: Penguin Classics, 

2006. 

Bach, Maurizio. Mussolini und Hitler als charismatische Führer: Was kann Max Webers Modell der 

charismatischen Herrschaft zur Erklärung der Dynamik faschistischer Bewegungen beitragen?. In: Der 

Faschismus in Europa. De Gruyter Oldenbourg, 2014. p. 107-122. 

BERNAYS, Edward. Propaganda. New York: Horace Liveright Inc., 1928. 

BOTZ, G. Terror, death and labour in the Mauthausen concentration camp. In: Memorial Sites for 

Concentration Camp Victims in Upper Austria. Landesverlag Druckservice Linz, 2002. p. 15-28. 

CROUTHAMEL, Jason. ‘Comradeship’ and ‘Friendship’: Masculinity and Militarisation in Germany's 

Homosexual Emancipation Movement after the First World War. In: Gender & History, v. 23, n. 1, 2011. 

p. 111-129. 

DIETRICH, Ana Maria. Organização política e propaganda Nazista no Brasil (1930-1945): O 

Nazismo tropicalizado. ANPUH – XXIII SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA – Londrina, 2005. p. 

1-8. 

DILLON, Christopher. ‘Tolerance means weakness’: the Dachau concentration camp S.S., militarism 

and masculinity. In: Historical Research, v. 86, n. 232, 2013. p. 373-389. 

EL PAÍS BRASIL. Secretário da Cultura de Bolsonaro imita fala de nazista Goebbels e é demitido. 

El País Brasil, 2020. Disponível em: https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-

bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-

stf.html#?prm=copy_link. Acesso em: 23 dez. 2024. 

ERTL, Michael. Germany cracks down on neo-Nazi sect Artgemeinschaft for targeting children. 

BBC, 2023. Disponível em: https://www.bbc.com/news/world-europe-66934411. Acesso em: 23 dez. 

2024. 

FERREIRA, Marcos Antônio da Silva Santos. Uma incursão sobre a obra de arte, a tecnologia e a 

pornografia. In: Revista Ítaca, Dossiê Pornografia, Filosofia e Psicanálise, v. 42, 2024. p. 59-73. 

FOUCAULT, M. The Subject and Power. Critical Inquiry, v. 8, n. 4, 1982. p. 777–795. Disponível em: 

http://www.jstor.org/stable/1343197. 

GOEBBELS, J. Around the Kaiser Wilhelm Memorial Church. German Propaganda Archive. 

Recuperado em 30 nov. 2024, de https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm. 

GOEBBELS, J. Goebbels’ Speech at the 1927 Nuremberg Rally. German Propaganda Archive. 

Recuperado em 30 nov. 2024, de https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm. 

GOEBBELS, J. Knowledge and Propaganda. German Propaganda Archive. Recuperado em 30 nov. 

2024, de https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/goeb54.htm. 

https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://www.bbc.com/news/world-europe-66934411
http://www.jstor.org/stable/1343197
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/goeb54.htm


EXPLORAÇÃO SEXUAL E DINÂMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
164 
 

GOEBBELS, J. We Demand. German Propaganda Archive. Recuperado em 30 nov. 2024, de 

https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm. 

GOESCHEL, Christian; WASCHSMANN, Sulamith. Before Auschwitz: The Formation of the Nazi 

Concentration Camps, 1933–9. In: Journal of Contemporary History, v. 45, n. 3, p. 515-534, 2010. 

GRAEFENSTEIN, Sulamith. After the Nation? Memory Work at Mauthausen Memorial in 

(Trans)National Perspective. Australian Humanities Review, v. 59, p. 155-173, 2016. 

HARRIS, Victoria. The Role of the Concentration Camps in the Nazi Repression of Prostitutes, 

1933–9. In: Journal of Contemporary History, v. 45, n. 3, p. 675-698, 2010. 

HAUSMAIR, B. Identity Destruction or Survival in Small Things? Rethinking Prisoner Tags from 

the Mauthausen Concentration Camp. International Journal of Historical Archeology, v. 22, p. 472-491, 

2017. 

HERZOG, D. Sexuality in Austria: An Update. In: BISCHOF, G.; KARLHOFER, F. (Ed.). Austrian 

Studies Today. v. 25, p. 161–169. University of New Orleans Press, 2016. Disponível em: 

https://doi.org/10.2307/j.ctt1n2txjc.15. Acesso em: 23 dez. 2024. 

JONES, Julia Vargas. Brazil Cracks Down on Surprising New Threat: Neo-Nazis. The New York 

Times, 2023. Disponível em: https://www.nytimes.com/2023/11/07/world/americas/brazil-neo-nazis-

extremism.html?smid=url-share. Acesso em: 23 dez. 2024. 

KEMPIS, Franziska von. Bordellbesuch als Belohnung: Kulturwissenschaftler Sommer über 

erzwungene Sexdienste in den Lagern der Nazis. Sueddeutsche, 2009. Disponível em: 

https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717. Acesso em: 24 dez. 2024. 

KNOX, MacGregor. Mussolini and Hitler: Charisma, regime, and national catastrophe. In: Political 

Leadership, Nations and Charisma, p. 98-112, 2012. 

MARKIEWICZ, J. Recollections of a doctor imprisoned in Mauthausen-Gusen. Medical Review – 

Auschwitz, 25 maio 2020. Disponível em: https://www.mp.pl/auschwitz. (Publicado originalmente como 

“Wspomnienia lekarza z Mauthausen-Gusen”. Przegląd Lekarski – Oświęcim, 1965, p. 144–148). 

McEWEN, B. Introduction: Vienna as a Laboratory for Sexual Knowledge. In: Sexual Knowledge: 

Feeling, Fact, and Social Reform in Vienna, 1900-1934, New York; Oxford: Berghahn Books, 2012. p. 1-

25. Disponível em: https://doi.org/10.1515/9780857453389-002. 

FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité I: la volonté de savoir. Paris: Gallimard, 1976. 

FOUCAULT, Michel. The History of Sexuality Volume I: An Introduction. New York: Pantheon 

Books, 1978. 

MÜHLENFELD, Daniel. Was heißt und zu welchem Ende studiert man NS-Propaganda? Neuere 

Forschungen zur Geschichte von Medien, Kommunikation und Kultur während des ›Dritten Reiches‹. 

Archiv für Sozialgeschichte, v. 49, p. 527-559, 2009. 

MÜHLHÄUSER, R.; SPENGLER, J. Sex and the Nazi Soldier. In: Sex and the Nazi Soldier. Edinburgh: 

Edinburgh University Press, 2021. 

https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm
https://doi.org/10.2307/j.ctt1n2txjc.15
https://www.nytimes.com/2023/11/07/world/americas/brazil-neo-nazis-extremism.html?smid=url-share
https://www.nytimes.com/2023/11/07/world/americas/brazil-neo-nazis-extremism.html?smid=url-share
https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717
https://www.mp.pl/auschwitz
https://doi.org/10.1515/9780857453389-002


 MARCOS ANTÔNIO DA SILVA SANTOS FERREIRA 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
165 

 

SCHIKORRA, Christa. Prostitution of Female Concentration Camp Prisoners as Slave Labor: On 

the situation of "Asocial" Prisoners in the Ravensbruck Women's Concentration Camp. In: Dachau and 

the Nazi Terror II: 1933-1945 Studies and Reports. Alemanha: Dachau, 2002. 

MILLER, Seumas. Foucault on Discourse and Power. Theoria: A Journal of Social and Political Theory, 

n. 76, p. 115-125, 1990. 

THE GUARDIAN. Brazil culture secretary fired after echoing words of Nazi Goebbels. Disponível 

em: https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goeb -bels-roberto-alvim-

nazi?CMP=share_btn_url. Acesso em: 23 dez. 2024. 

WEBER, Paul. Polizei und Homosexualität. Die Freundin, Berlin, n. 9, p. 2, 1933. 

WIESEL, E. et al. DACHAU MAIN CAMP. In: MEGARGEE, G. P. (Ed.). The United States Holocaust 

Memorial Museum Encyclopedia of Camps and Ghettos, 1933-1945, Volume I: Early Camps, Youth 

Camps, and Concentration Camps and Subcamps under the SS-Business Administration Main Office 

(WVHA). Indiana: Indiana University Press, 2009. p. 441–447. DOI: 

https://doi.org/10.2307/j.ctt16gzb17.19. 

WILDMANN, Daniel. Desired Bodies: Leni Riefenstahl’s Olympia, Aryan Masculinity and the Classical 

Body. In: BRILL’S Companion to the Classics, Fascist Italy and Nazi Germany. Holanda: Brill, 2017. v. 12, 

p. 60-81. 

ZULEHNER, P. M. Religion in Austria Revisited. In: BISCHOF, G.; KARLHOFER, F. (Ed.). Austrian 

Studies Today. New Orleans: University of New Orleans Press, 2016. v. 25, p. 147–159. DOI: 

https://doi.org/10.2307/j.ctt1n2txjc.14. 

https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goeb-bels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url
https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goeb-bels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url
https://doi.org/10.2307/j.ctt16gzb17.19
https://doi.org/10.2307/j.ctt1n2txjc.14


O PROBLEMA DA FUNDAÇÃO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS 
COMMUNIS 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
166 
 

O PROBLEMA DA FUNDAÇÃO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS 
COMMUNIS 

THE PROBLEM OF THE FOUNDATION OF THE STATE: FROM THE SOCIAL 
CONTRACT TO THE SENSUS COMMUNIS 

 

Clademir Araldi1 

Fabrício Fonseca Machado2 

 
Resumo: Trata-se de resenha da seguinte obra: DUTRA, André. A vida em comum: contrato social, sensus 
communis e o problema da fundação do Estado. São Paulo: Dialética, 2024. 
Palavras-chave: Filosofia Política; contrato social; sensus communis; Hannah Arendt. 
 
Abstract: This is a review of the following book: DUTRA, André. Life in common: social contract, sensus 
communis and the problem of the foundation of the State. São Paulo: Dialética, 2024. 
Keywords: Political philosophy; social contract; sensus communis; Hannah Arendt. 
 
 

Com a obra intitulada A vida em comum: contrato social, sensus communis e o problema da fundação do 

Estado (2024), André Dutra procura interpelar, como macroquestão, o motivo pelo qual as normas legais 

devem ser obedecidas, ou seja, a legitimidade estatal para impingir o cumprimento das leis. Não se trata, 

todavia, de uma perquirição da autoridade jurídico-política com vistas a uma eventual desobediência civil 

thoureaniana, tampouco a uma Révolution liberal e iluminista, à francesa, contra um monarca investido de 

poderes absolutos, nem à recente tentativa de destituição, à brasileira, de um governo legalmente constituído, 

por oponentes político-militares inconformados. O livro recenseado, antes pelo contrário, inquieto com as 

ordinárias descrenças dos indivíduos em relação ao Leviatã, incumbe-se do encargo de refletir acerca da 

vulnerabilidade dos pressupostos sobre os quais as comunidades políticas estão assentadas. 

Em suas raízes, a origem da indagação político-filosófica de André remonta às teorias contratualistas 

do séc. XVII, precipuamente às de Thomas Hobbes (1588-1679), John Locke (1632-1704) e Jean-Jacques 

Rousseau (1712-1778). Sustentam os contratualistas, cada qual a seu modo, que os seres humanos, para 

superar o hipotético estado de natureza, formaram corpos políticos a partir de um pacto entre as pessoas, o 

chamado contrato social. Na hipótese contratualista sobre a criação da Commonwealth (Sociedade Civil, Estado 

Moderno, República etc.), a legitimidade estatal para estabelecer o direito positivo e reivindicar o seu 

cumprimento, porquanto apoiada na vontade individual, ainda que livre e racional, decorreria do recurso a 

uma lei natural, oriunda de uma espécie de poder absoluto. Para Hobbes, um poder absoluto sob a forma 

de um deus mortal abaixo do deus imortal; para Locke, de uma vontade divina; para Rousseau, de uma religião civil. 

A contrapelo disso, o livro em análise sugere um novo critério ético-político para a justificação da 

autoridade: o sensus communis, isto é, o senso de pertencimento à comunidade, conceito já invocado sobretudo 

por Cícero na Roma Antiga. Para chegar a tal solução, o autor imerge no pensamento político de Hannah 

 
1 Doutor em Filosofia pela USP e Professor titular da UFPEL-RS 
2 Mestre e doutorando em Filosofia pela UFPEL-RS 



O PROBLEMA DA FUNDAÇÃO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS 
COMMUNIS 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
167 

 

Arendt (1906-1975), que, por sua vez, resgatou importantes elementos da filosofia política de Immanuel 

Kant (1724-1804). Desse modo, André centra seus esforços na obra póstuma arendtiana Lições sobre a Filosofia 

Política de Kant (1982), cujo ápice argumentativo encontra-se, principalmente, no § 40 da Crítica da faculdade 

do juízo (1790), de autoria do filósofo de Königsberg. Esse núcleo fundamental, obviamente, é subsidiado 

por relevantes reflexões da autora em clássicos como As origens do totalitarismo (1951), A condição humana 

(1958), Entre o passado e o futuro (1961) e Eichmann em Jerusalém (1963), dentre outros. 

Preliminarmente ao exame do corpus do trabalho, alguns aspectos extratextuais merecem destaque. 

André Dutra possui graduação em História e Direito, especialização em Psicanálise, mestrado em Filosofia 

e doutorado em andamento em Filosofia. Tem-se aqui, portanto, um estudo de natureza transdisciplinar 

cujo epicentro é a Filosofia Política, mas com amplos desdobramentos em campos epistemológicos afins. 

Em Nota preliminar, chama a atenção que o autor agradece, em forma de dedicatória, in memoriam, a Hannah 

Arendt, Hobbes, Locke e Rousseau, destacando igualmente Sócrates, Platão, Aristóteles e Kant, pela 

relevância de seus pensamentos para toda a espécie humana. Logo na sequência, percebe-se que o livro é 

prefaciado e endossado pela Profa. Dra. Sônia Maria Schio, uma das maiores estudiosas do pensamento 

arendtiano no Brasil e orientadora do autor no empreendimento em questão. De resto, revendo o banco de 

dissertações e teses da Capes, constata-se que, na ocasião da defesa, o texto de André passou também pelo 

crivo do Prof. Dr. Nuno Castanheira, um europeu, e do Prof. Dr. Evandro da Fonseca Costa, duas 

inconcussas autoridades na obra da pensadora alemã. Dito isso, passa-se agora a uma breve análise do 

itinerário argumentativo palmilhado pelo autor. 

No capítulo de abertura, designado A Era Moderna e o contrato, partindo de exemplos da realidade 

empírica e da Literatura, o autor procura justificar a premência de se repensar os fundamentos ideativos das 

comunidades políticas da atualidade. Para tanto, efetua uma imersão crítica no Leviatã (1651), de Hobbes; 

nos Dois tratados do governo civil (1689), de Locke; no Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre 

os homens (1755) e em Do contrato social (1762), de Rousseau. Passando em revista o contratualismo clássico, 

e instigado por David Hume, André objurga que “a hipótese contratualista contém em si uma 

indeterminação, ou seja, ela não resolve o problema do fundamento do contrato social, da sua autoridade 

sobre os contratantes”3. Isso porque o instrumento coercitivo último para compelir os contratantes ao 

cumprimento de promessas, acordos ou pactos, ao fim e ao cabo, seria a violência, precisamente aquilo que 

o ideário contratualista pretende suprimir. Dessa maneira, ainda segundo o autor, “[...] porquanto não 

disponha de força coercitiva em si mesmo, o contrato não pode ser o fundamento das comunidades 

políticas, consistindo, no máximo, no instrumento de sua instituição.”4. 

Na seção final do capítulo vestibular, O contrato e o deslocamento da esfera privada para a esfera pública, 

depois de suscitar elementos da filosofia de Paul Ricoeur (1913-2005), o autor, como alternativa para 

suplantar a hipótese contratualista, insere na discussão o pensamento político de Hannah Arendt, 

 
3 DUTRA, André. A vida em comum: contrato social, sensus communis e o problema da fundação do Estado. São Paulo: Dialética, 2024, p. 71. 
4 Ibidem, p. 78. 



O PROBLEMA DA FUNDAÇÃO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS 
COMMUNIS 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
168 
 

preparando o terreno para o capítulo seguinte. Não sendo uma teórica contratualista, tampouco tendo 

sustentado um eventual estado primordial prévio à instituição formal das associações humanas, nem 

recorrido ao contrato para justificar a obrigatoriedade do cumprimento das leis, a pensadora alemã, de 

origem judaica, conforme André, é capaz de oferecer subsídios expressivos para a superação da metáfora 

do contrato social como fundamento dos corpos políticos.  

Na trilha de Arendt, o segundo capítulo, denominado O advento da esfera do social, sustenta 

fundamentalmente que, na Grécia Clássica, e também em sociedades medievais e do começo da 

Modernidade, havia uma nítida distinção entre pólis e oikos, quer dizer, entre a vida pública e a vida privada. 

Ambos os domínios, todavia, tal é o ponto fulcral da questão, coexistiam de forma harmônica e 

essencialmente alinhados um ao outro. Na Modernidade, com a expansão do liberalismo econômico e com 

a predominância do homo faber, o anterior equilíbrio entre o público e o privado não apenas é rompido como 

também há uma sobreposição deste em relação àquele. Nas palavras do autor, “[...] aquilo que era público 

– e, nesse sentido, político, desapareceu, porque se tornou social”5.  

A confluir para isso, ademais, reforçando a crítica de Arendt à tradição do pensamento Ocidental, 

concorreu igualmente o fato de que, a certa altura, ao enaltecer apenas a vita contemplativa, o homem tornou-

se uma individualidade atomizada, isolada, uma mera unidade consumidora. Assim sendo, os indivíduos 

alijaram-se profundamente da esfera dos assuntos humanos, da vita activa, da res publica. No dizer de Arendt,  

 

[...] onde a vida está em jogo, toda ação se encontra [...] sob o jugo da necessidade, 
e o âmbito adequado para cuidar das necessidades vitais é a gigantesca e sempre 
crescente esfera da vida social e econômica, cuja administração tem obscurecido 
o âmbito político desde os primórdios da época moderna.6. 
 

Nesse sentido, a conclusão a que chega o segundo capítulo é a de que a esfera social instituiu-se a partir da 

premissa da prevalência do econômico sobre o político e, por conseguinte, da própria supressão do político. 

No capítulo derradeiro, designado Contrato social e sensus communis, o autor retoma o problema do 

contrato social, da fundação do Estado e do fundamento da política. Ora, a questão do interesse privado, 

que está na origem da metáfora do contrato social (Capítulo 1), reforçada pelo alargamento do âmbito 

econômico sobre a esfera política (Capítulo 2), “[...] mesmo sendo condição necessária, não é a justificativa 

para, ou a razão por que, uma comunidade de seres humanos resolve renunciar sua liberdade, ou parte dela, 

para constituir um aparato jurídico ou político.”7. Em lugar disso, amparado no pensamento de Arendt, 

André assevera que o fundamento dos corpos políticos e a legitimidade jurídico-política da Commonwealth 

precisa residir no sensus communis, no senso de pertencimento à comunidade, “[...] uma espécie de sexto 

sentido que orienta o estar junto e o agir no mundo, e que consiste no fundamento da comunidade [...]”8, 

 
5 Ibidem, p. 121. 
6 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. 6. ed. São Paulo: Perspectiva, 2009 [1961], p. 202. 
7 DUTRA, André. A vida em comum: contrato social, sensus communis e o problema da fundação do Estado. São Paulo: Dialética, 2024, p. 
142. 
8 Ibidem, p. 87. 



O PROBLEMA DA FUNDAÇÃO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS 
COMMUNIS 

 

 
 

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
169 

 

que permitiria aos homens, para além do sensus privatus, conceberem-se também como pluralidade, enquanto 

pessoas que partilham de uma mesma realidade em comum. 

Em sua interpretação do pensamento político kantiano, mormente a partir do § 40 da Crítica da 

faculdade do juízo, Arendt defende que a dimensão política da existência humana, o sensus communis, é, acima 

de tudo, um problema atrelado ao juízo estético, à faculdade do gosto. Para André, no entrelaçamento entre 

o sensus communis e o juízo reflexionante estaria o pilar fundamental para a superação do pacto social enquanto 

fundamento do Estado. Somente a possibilidade de se colocar no lugar do outro, mediante o juízo estético, 

poderia permitir a vida em conjunto com os demais indivíduos e a instituição, a posteriori, de um corpo 

político legítimo, porque sustentado não em uma pressuposta vontade livre de indivíduos autônomos entre 

si, mas na vontade de pessoas que, mesmo cientes de suas individualidades, sabem-se partes integrantes de 

um todo que as antecede em existência. Em desfecho ao argumento, isso significa dizer que “[...] um 

hipotético contrato social somente poderia ter sido pactuado por indivíduos já integrados em uma 

comunidade e, nesse sentido, cientes de algo anterior a, e maior do que, sua simples vontade individual 

[...].”9. 

A obra recenseada, com diligente linha argumentativa, a partir de clássicos da história do 

pensamento político moderno, consegue suscitar um tema imprescindível para o debate público atual. Para 

elaborações porvindouras, algumas questões permanecem em aberto, pois o texto não esgota o assunto, 

sequer a isso se propõe. Por exemplo: como efetivar a transição de um corpo político institucionalizado, 

juridicamente constituído, para um Estado erigido com base no sensus communis? Em época de intolerâncias, 

de supressão mesmo do outro, de dissensus communis, não seria justamente o aparato jurídico-político estatal 

que, tanto quanto possível, inibiria a ascendência de regimes totalitários? A capacidade universal do juízo 

reflexionante não teria sido propositadamente abandonada em benefício dos desígnios pessoais de cada um?  

Trata-se de provocações candentes, inadiáveis, desafiadoras, engendradas a partir de um livro que, 

sem dúvida alguma, consegue extravasar os muros acadêmicos e inserir-se de forma precisa e incontestável 

na razão pública contemporânea. Demonstrar a importância do senso comunitário é, para André Dutra, 

“tarefa fundamental a ser empreendida no âmbito da Filosofia Política contemporânea”. Evocando o Nobel 

de Literatura Bob Dylan, na icônica canção The times they are a-changin’, o autor por fim arremata: “o que está 

por vir, virá mediante o agir livre e espontâneo ou sob as ordens de um ou uns, mas sempre um agir em 

conjunto, que implica tanto uma escolha quanto a responsabilidade ética decorrente desta.”10.  

 

BIBLIOGRAFIA 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. 6. ed. São Paulo: Perspectiva, 2009 

[1961].  

 
9 Ibidem, p. 187. 
10 Ibidem, p. 195. 



O PROBLEMA DA FUNDAÇÃO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS 
COMMUNIS 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
170 
 

DUTRA, André. A vida em comum: contrato social, sensus communis e o problema da fundação do Estado. São Paulo: 

Dialética, 2024. 


