CADERNOS
ARENDT

Revista de Filosofia

VOLUME 6 — NUMERO 11 — JAN-DEZ. 2025
ISSN: 2675-4835



@"—"%Q
<\

. Ca'clemos Areht’f

VOLUME 6 — NUMERO 11 — JAN-DEZ. 2025
ISSN: 2675-4835

EDITORA(;AOIDESKTOP PUBLISHING
Fabio Abreu dos Passos
Elivanda de Oliveira Silva

EDITOR ASSISTENTE
Joao Batista Farias Junior

EDITOR DE LAYOUT
Carlos Henrique Lopes Almeida

EDITORIAL
NUPHA

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PIAUI (UFPI), NUPHA, CENTRO DE
CIENCIAS HUMANAS E LETRAS, CAMPUS MIN. PETRONIO PORTELA,
TERESINA - PI



Universidade Federal do Piaui - UFPI

Reitora
Nadir do Nascimento Nogueira

Vice-Reitor
Edmilson Miranda de Moura

Revista de Filosofia

VOLUME 6 — NUMERO 11 — JAN-DEZ. 2025
ISSN: 2675-4835

EDITOR-CHEFE
Prof. Dr. Fabio Abreu dos Passos, UFPI, Brasil
Profa. Dra. Elivanda de Oliveira Silva, UESPI, Brasil

EDITOR DO NUMERO
Prof. Dr. Carlos Fernando Silva Brito, Faculdade Catoélica do Maranh&o, Brasil

CONSELHO EDITORIAL
Dr. Adriano Correia Silva, UFG/CNPq, Brasil
Prof. Dr. Alberto Ribeiro Barros, USP, Brasil
Profa. Dra. Anabella Di Pego, UNLP-CONICET, Argentina
Prof. Dr. André Macedo Duarte, UFPR, Brasil
Profa. Dra. Beatriz Porcel, Universidad Nacional de Rosario, Argentina
Dra. Bethania Albuquerque Assy, PUC-RIO, Brasil, Brasil
Prof. Dr. Castor Bartolomé Ruiz, UNISINOS, Brasil
Prof. Dr. Christian Volk, Freie Universitat Berlin, Alemanha
Prof. Dr. Eduardo Jardim, PUC-Rio, Brasil
Profa. Dra. Elivanda Oliveira Silva, UFPI, Brasil
Prof. Dr. Fabio Abreu Passos, UFPI, Brasil
Dr. Helton Adverse, UFMG, Brasil, Brasil
Prof. Dr. Jerome Kohn, New School, Estados Unidos da América do Norte
Prof. Dr. Julia Smola, IDH-UNGS, Argentina
Profa. Dra. Laura Quintana, Universidad de los Andes, Colédmbia
Profa. Dra. MARIA CRISTINA MULLER, UEL, Brasil
Prof. Dr. Newton Bignotto Souza, UFMG, Brasil
Prof. Dr. Odilio Alves Aguiar, UFC, Brasil
Prof. Dr. Rodrigo Ribeiro Alves Neto, UFRN, Brasil
Prof. Dr. Sebastan Torres, Universidad Nacional de Cérdoba., Argentina
Profa. Dra. Sénia Maria SCHIO, UFPel, Brasil
Prof. Dr. Tomas Domingo Moratalla, UNED, Espanha
PhD Wolfgang Heuer, Free University Berlin, Alemanha



Carlos Fernando Silva Brito

APRESENTACAO
ARENDT E OS DESAFIOS DO PRESENTE: POLITICA, EDUCACAO E JUSTICA.

Carlos Fernando Silva Brito!

Hannah Arendt permanece como uma das pensadoras mais instigantes e desafiadoras do
século XX — e, paradoxalmente, uma das mais necessarias a0 nosso tempo. Sua recusa em construir
um sistema fechado e sua insisténcia em pensar a partir dos acontecimentos fazem de sua obra uma
filosofia politica enraizada na experiéncia, atenta a fragilidade das institui¢des e a poténcia sempre
renovada da agdo. Retomar Arendt, portanto, ndo é apenas um gesto de memoria: € um exercicio de
responsabilidade diante do presente.

O dossié “Arendt e os desafios do presente: politica, educagéo e justiga”, publicado
pela Cadernos Arendt, retne seis textos que percorrem diferentes dimensdes de seu pensamento.
Embora variados em tema e enfoque, todos partilham uma mesma inquieta¢do: compreender como
as categorias arendtianas — liberdade, a¢do, mundo comum, pluralidade — podem iluminar os
dilemas contemporaneos da politica, da educagdo e da justica.

O dossié se abre com o artigo de Antonio Glauton Varela Rocha, “O equilibrio entre o comun e
o singnlar em Hannalh Arendt no contexto da vida do espirito”. O autor examina as faculdades do pensar e
do julgar na obra tardia de Arendt, mostrando como a vida do espirito ndo se afasta do mundo, mas
o sustenta. Ao articular o pensamento e o juizo como dimensdes publicas, o texto destaca o papel do
exercicio reflexivo na preservacio do mundo comum e na responsabilidade diante dos outros.

Na sequéncia, Antonio Batista Fernandes, em “Que Repriblica? Arendt, do legado clissico ao
republicanismo moderno”, analisa a influéncia do republicanismo classico sobre o pensamento arendtiano.
Retomando autores como Cicero, Polibio e Maquiavel, o artigo mostra como Arendt se vale da
tradi¢do republicana ndo como modelo a restaurar, mas como recurso para repensar as revolucoes
modernas e a fragilidade das institui¢bes politicas. Sua leitura resgata o sentido do politico como
espaco de liberdade e fundacdo de novas formas de convivéncia.

O terceiro texto, “Educacio em ruinas? Uma leitura arendtiana sobre a violéncia contra as escolas no
Brasil”, de 1zaquiel Arruda Siqueira, traz a reflexdo arendtiana para o centro do debate educacional
contemporaneo. A partir dos massacres escolares ocorridos nas ultimas décadas, o autor mobiliza
conceitos como violéncia, banalidade do mal, crise da autoridade e mundo comum, mostrando como
esses episodios revelam a erosdo das bases simbolicas e politicas da escola. Propoe, entio, repensar
o papel da educacio a luz das categorias do perdio e da promessa, como possibilidades ético-politicas
de reconstrugio.

Em “Thas de liberdade: a politica presente nas priticas de justica restaurativa”, Aline Soares Lopes e
Jodo Salm aproximam o pensamento de Arendt da experiéncia contemporinea da Justica
Restaurativa. Os autores veem nos processos circulares desses encontros mais do que técnicas de
resoluciio de conflitos: verdadeiros espagos de aparecimento, onde a acdo e o discurso podem
florescer. Nessas “ilhas de liberdade”, a politica resiste — nao como aparato de poder, mas como
experiéncia de criagdo conjunta e plural.

O quinto artigo, “Hannah Arendt ¢ o sionismo: Cassandra de pés de argila”, de Pierre Bouretz,
examina um dos momentos mais controversos da trajetoria intelectual de Arendt. A partir de sua
atuacao no movimento sionista e do posterior rompimento com ele, Bouretz reconstitui o percurso

! Doutor em Filosofia pela UFMG com estigio de pesquisa internacional no Centre des Savoirs sur le Politique
- Recherches et Analyses (CESPRA) da Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS). Professor do
departamento de filosofia da Faculdade Catolica do Maranhio. Contato: prof.catlos@facmaedu.com.br.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835



APRESENTACAO ARENDT E OS DESAFIOS DO PRESENTE: POLITICA, EDUCACAO
E JUSTICA

que levou Arendt da militancia a critica radical das formas politicas assumidas pelo sionismo. Ao
tracar o perfil de uma “Cassandra” que anteviu impasses decisivos da politica judaica moderna, o
texto recupera a coragem arendtiana de pensar contra a corrente.

O dossié se encerra com a traducio e reedicdo do texto de Claudia Hilb e Matias Sirczuk, “A4
evasao da democracia: pensar com ¢ contra Hannah Arendt”. Os autores exploram o didlogo — tenso e
fecundo — entre Arendt e Claude Lefort, em torno das nocées de totalitarismo, modernidade e
democracia. Lefort reconhece em Arendt uma inspiracdo decisiva, mas a critica por nio perceber
plenamente a novidade simbdlica da democracia moderna. Pensar “com e contra” Arendt torna-se,
aqui, uma pratica filoséfica e politica: forma de manter viva a tensdo criadora entre duas
interpretaces maiores da experiéncia democtratica.

Reunidos, esses seis artigos formam um mosaico que atesta a vitalidade de Arendt como
interlocutora do presente. Seja na reflexdo sobre a vida do espirito, na reinterpretagio do
republicanismo, nas andlises da violéncia e da educac¢io, nas experiéncias de justica restaurativa, na
ctitica do sionismo ou no debate sobre a democracia moderna, seu pensamento se mostra inquieto e
inesgotavel. Mais do que um tributo, este dossié ¢ um convite. Convida-nos a ler Arendt nio apenas
para compreender o passado, mas para enfrentar o presente com lucidez e coragem; ndo apenas para
interpretar a politica, mas para preserva-la como espaco de liberdade e pluralidade. Afinal, como
lembrava a filésofa, “a liberdade, como fato demonstravel e inegavel, sempre esteve presente no

mundo” — e cabe a nds criar e sustentar as condi¢des para que ela continue a aparecer.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

2



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPiRITO

The Balance Between The Common And The Singular In Hannabh Arendt In The Context Of The Life Of The
Spirit

Antonio Glauton Varela Rocha!

RESUMO

Este artigo explora o equilibrio entre o comum e o singular na vida do espirito, focando nas
faculdades do pensar e do julgar. Arendt rejeita a visdo do pensamento como atividade solitatia,
destacando que o pensamento possui um vinculo com o mundo. Apesar da Filosofia, especialmente
a partir de Platdo, ter seguido um caminho em que o pensamento é concebido sem lacos com o
mundo das relagGes, figuras como Sécrates, Kant e Jaspers, exemplificam a perspectiva defendida
por Arendt, onde o pensar nao se aparta da comunicagao e no engajamento com os outros. Assim, a
vida do espirito em Arendt ndo se opoe ao mundo comum, mas com ele dialoga e pode ajudar a
sustenta-lo.

Palavras-chave: pensar, julgar, singular, comum, equilibrio.

ABSTRACT

This article explores the balance between the common and the singular in the life of the spirit,
focusing on the faculties of thinking and judging. Arendt rejects the view of thought as a solitary
activity, emphasizing its connection to the world. Although philosophy, particulatly since Plato, has
followed a path where thought is conceived without ties to the world of relationships, figures such
as Socrates, Kant, and Jaspers exemplify the perspective advocated by Arendt, in which thinking does
not detach itself from communication and engagement with others. Thus, in Arendt's framework,
the life of the spirit does not oppose the common world but rather engages with it and can help
sustain it.

Keywords: thinking, judging, singular, common, balance.

INTRODUCAO

A proposta de pensar a vida humana sob uma perspectiva plural, perspectiva tdo cara e basica
ao pensamento de Arendt, completa um itinerario plenamente coerente quando a partir de Kant,
Arendt aponta para a tese de que as atividades do espirito ndo seriam possiveis sem um contexto de
sociabilidade. Explicitaremos como a pluralidade como marca fundamental do ser humano ¢
requerida tanto da perspectiva da vida ativa quanto da vida do espirito. Trataremos em especifico das
faculdades do pensar e do julgar, buscando apontar a relagdo entre as mesmas, como elas sio
pressupostas a vida de agao, e como a partir delas podemos discutir a responsabilidade para com o
mundo.

Atividades como o agir e o falar possuem de modo mais evidente o seu carater publico.
Pretendo evidenciar que o pensar e o julgar também possuem um cariter publico, apesar de, enquanto

realidades do espirito, ndo parecerem ter uma relagdo com o mundo. Além disso, evidenciar que esse

! Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Ceard — UFC. Professor do Curso de Filosofia do Centro
Universitirio Catélica de Quixada — UNICATOLICA. E-mail: glautonvarela@unicatolicaquixada.edu.br

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

3



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO
carater publico se relaciona com a preservaciao do equilibrio entre o comum e o singular. Damos

prosseguimento ao nosso itinerario do texto refletindo sobre a faculdade do pensat.

O PENSAR PODE IR ALEM DO ESTAR SO (SOLITUDE)?

Em um contexto geral, o pensar é uma categoria marcadamente relacionada com a vida
interior. De fato esta é a perspectiva que se sobressai, por exemplo, no pensamento do filésofo
profissional. O que se pord em questdo nas proximas paginas é se faz sentido conceber o pensar
apenas numa perspectiva de uma vida interior, sem vinculos efetivos com o mundo. Para adentrarmos
nesta reflexdo, comecemos com uma distingao muito cara a Arendt: a diferenca entre o conhecimento
¢ 0 pensamento.

Arendt se contrapde a concepgao de pensamento entendido numa perspectiva puramente
contemplativa. Veremos a frente que Arendt propde que ha outra forma de conceber o pensamento.
Para que estas reflexGes fiquem mais claras entendo ser salutar explicitar, mesmo que brevemente, a
distin¢ao arendtiana sobre o conhecer e o pensar. Arendt parte de Kant para realizar esta distin¢do
(Ct. ARENDT, 2012, p. 28-29). Kant distingue entre VVermunft e VVerstand, razio e intelecto, que
equivale a distingao entre pensar e conbecer; o primeiro busca o significado/ sentido e o segundo busca a
cognigao (Cf. ARENDT, 2012, p. 29). Para Kant a razio sente-se impelida a pensar sobre questdes que
estdo fora da esfera do conhecimento: as questoes ultimas (Deus, a liberdade, e a imortalidade da
alma). Aqui Arendt se diferencia de Kant, pois para Arendt a necessidade humana de reflexdo nio se
esgota nas questoes ultimas da vida, mas acompanha quase tudo que acontece a0 homem, também o
que esta na esfera do conhecimento (Cf. ARENDT, 2012, p. 29)

O pensamento é como uma resposta as nossas experiéncias no mundo. Ele parte da
experiéncia, mas precisa de distanciar para refletir (o que Arendt chamava de parar para pensar). Este
processo € continuo, o esforgo por compreender ndo tem fim (Cf. ALMEIDA, 2010, p. 857-858).

Outra diferenca importante é que o conhecimento busca a cogni¢do sobre fatos ou a
constatacao de dedugbes perfeitamente logicas, oferecendo um saber seguro e evidente. Tal seguranca
e evidéncia fazem parte do campo da ética?, o certo e o errado nao se alcanga como a partir de uma
conta de matematica ou prova cientifica. Neste sentido, Arendt entendia que o pensar nao diz respeito

nem 2 ciéncia nem a tecnologia’. A ciéncia e a tecnologia buscam a verdade irrefutavel, proposi¢oes

2 Kant tende a ver a ética numa perspectiva evidente na Critica da Razdo Pratica. Também por este motivo
Arendt entendeu que as questdes ético-politicas em Kant sé se vincularam ao homem em sua concrete e
pluralidade na Critica do Juizo.

3 Arendt nio esta diminuindo o valor da cognicio, que continua a ter seu papel fundamental na vida humana.
O que se quer mostrar ¢ a distingdo entre cogniciao e pensamento. Por exemplo, no processo de deliberagao,
compreensio e julgamento sobre atos a se realizarem ou fatos a se avaliarem, tanto a cogni¢do quanto a busca
por sentido sdo importantes. Zerilli comenta sobre isto utilizando o exemplo da guerra: “T'o declare a particular
war wrong, one first needs to know that it is a war — hence a cognitive judgment is called for. But to declare
that particular war wrong or unjust, something else is requited. On what basis do we make such judgments?”

(2015, p. 02).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

4



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

coercitivas (Cf. ARENDT, 2012, p. 76). A verdade esta além do acordo e da opinido (ALMEIDA,
2010, p. 861). O pensar é de outra ordem, enquanto pergunta pelo significado, ele ndo descansa ao
encontrar uma verdade estanque, e seu “resultado” sempre pode ser discutido. Neste sentido, Arendt
entendia que era perfeitamente possivel que pessoas fossem inteligentes o suficiente para conhecer e
produzir ciéncia, mas a0 mesmo tempo ignorasse a necessidade de pensar (Cf. ARENDT, 2012, p.
28). O conhecer nao apenas nio é sindénimo de pensar, mas também nio é garantia de pensamento.

Por em discussao é propriamente um dos maiores contributos do pensar a vida humana, em
especial, como veremos, no processo de efetivacio do juizo politico. Por um lado, o pensar nio é
privilégio de poucos, por outro lado, todos sdo passiveis do nio pensar. O ponto de equilibrio para
que o pensar possa nos ajudar no curso dos acontecimentos ¢ que nos utilizemos sempre do seu
impulso por colocar em discussao e buscar compreender o que ele se defronta. Neste sentido o pensar
segue um caminho que conduz ao julgar. Por hora ¢ preciso refletir sobre os caminhos que se abrem
a0 pensamento, e que tipo de pensamento Arendt entende ser o mais adequado a condi¢do humana.

A vida do espirito é composta de atividades que atuam na invisibilidade. Além disto, quando
estdo em exercicio estdo afastadas do mundo. Tais caracteristicas parecem contraditérias com o
espaco do mundo comum, onde se realiza uma existéncia marcada pela visibilidade e pelo
envolvimento efetivo com o mundo. Uma leitura apressada poderia gerar a impressido de que a vida
do espirito representa um obsticulo a0 mundo comum. Buscaremos explicar que nio existe esta
oposicao em Arendt.

Com Vallée podemos citar dois modos diferentes do pensar. O primeiro modo se realiza nos
moldes da tradic¢io filoséfica, representando nio mais que uma retirada do mundo das aparéncias em
direcio ao reino dos invisiveis para af ficar (Cf. 1999, p. 114). O segundo tipo também parte de uma
retirada do mundo das aparéncias, mas como base para o julgar (Cf. 1999, p. 114). No primeiro caso
o mundo ¢ negligenciado. No segundo caso o mundo ¢ o destino final; aqui o pensamento nio se
fecha a0 mundo. Mais a frente entenderemos que este apartar-se permanente (ou pelo como uma
inten¢io de afastamento permanente) do mundo é profundamente perigoso. Por hora o que serd
evidenciado é porque este afastamento ¢ ilusério.

De partida ¢ importante entender que o pensar mantém um vinculo com o mundo porque
“...ser do mundo ¢ a condi¢do factual para o pensar” (LOIDOLT, 2018, p. 197), ou seja, sem o
mundo nem poderfamos pensar. Nas palavras de Roviello, “...o0 homem é primeiro um ser deste
mundo, e o poder de pensar nasce a partir desta encarnacdo originaria” (1997, p. 103). Esta
dependéncia do pensamento em relagdo ao mundo se d4 ndo apenas porque os esquemas que lidamos
ou os objetos imaginados ou lembrados tem origem no contato com o mundo cotidiano, mas
principalmente porque sem a capacidade de ajustar nossas impressdes do mundo num senso
comunitirio (fornecido pelo senso comum) nosso pensar nunca poderia atestar que lida com a
realidade ou com uma quimera. Podemos falar entdo de um primado mundano-intersubjetivo sobre

o pensamento. A questdo que se mostra neste contexto é o carater ilusério de um pensamento que

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

5



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO
se pretende permanente apartado do mundo ou que nio reconhece seu vinculo com o mundo.

Embora nos refiramos a um carater ilusério desta perspectiva de pensamento, nao podemos
dizer que esta postura de fechamento ao mundo seja algo completamente estranho ao pensar. Na
verdade, Arendt entendia que ha uma tendéncia para que o pensar se manifeste como fuga do mundo,
um afastamento que se propde cada vez mais definitivo (DI PEGO, 2019, p. 222-223). Para
entendermos melhor esta tendéncia, é preciso discorrer mesmo que brevemente sobre duas
caracteristicas do pensamento: critério de validade autbnomo em relacio ao mundo, ¢ a
desensorializacio dos objetos do mundo (iremos tratar mais sobre estas caractetfsticas na
continuidade do texto).

O pensamento requer o estar sd (solitude) - nio falo de soliddo, onde estamos completamente
s6s, ndo conseguindo fazer companhia nem a nés mesmos. Em pensamento, sim, fazemos
companhia a nés mesmos, em virtude da separa¢ido do dois-em-um que se opera no dialogo interior
do pensamento (Cf. DUARTE, 2000, p. 352). Arendt recorda Sécrates para identificar o critério de
validade do pensamento assim compreendido, tomando a afirmagdo socratica de que é melhor estar
em desacordo com toda humanidade do que eu, sendo apenas um, entrar em desacordo comigo.
Neste sentido, o critério de validade do pensamento ¢ manter a coeréncia consigo mesmo (o pensar
consequente) (Cf. DENTREVES, 2006, p. 372), evitando contradizer a si mesmo no processo de
reflexio (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225). Trata-se de um critério de validade que nio tem relagdo com
o mundo, pois examina o pensamento em relacdo a si mesmo (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225).

Sobre a outra caracteristica acima apontada, Arendt explica o pensamento como uma
faculdade dos invisiveis, que lida como o que estd ausente. Isso se da porque os objetos pensados
nao sio os objetos fisicos em si, mas representacdes mentais. Neste sentido, para poder se efetivar o
pensamento precisa desensorializar os objetos para que tenha algo em que pensar. Por isso, quando
pensamos nos afastamos do sensivel, do mundo cotidiano.

Somando um critério de validez autbnomo em relagio ao mundo, e o fato de que a atividade
do pensar demanda uma retirada do mundo, encontramos aqui um risco de se criar uma tendéncia
de afastamento definitivo em relagao ao mundo. (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225). O pensar acaba por
criar um mundo de abstragdes que, embora tenha origem no mundo dos assuntos humanos, se
encontra separado do mesmo. Este mundo abstrato muitas vezes é visto pelos pensadores como
morada adequada. (Cf. DI PEGO, 2019, p. 223).

As armadilhas do pensamento sé podem ser evitadas se o pensamento de alguma forma
mantiver um firme contato (vinculo) com o mundo (Cf. HEUER, 2005, p. 37-38). Por isso, Arendt
quer reconstruir uma concepg¢io de pensamento que, embora parta de uma retirada do mundo,
consiga permanecer com lagos em relacdo aos assuntos humanos. Arendt recusa a ideia de um
pensamento como uma forma solitaria de vida. Como veremos 2 frente, a solu¢do para este impasse

sera trabalhada na concep¢iao de Arendt a respeito do juizo, e sobre como se da a relacdo entre

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

6



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

pensamento ¢ juizo. Em seguida apresentaremos exemplos de realizacdo do pensamento numa
perspectiva aberta ao mundo.

A polémica de Arendt com a filosofia ndo significa uma critica a vida contemplativa em si
ou a0 pensamento. Arendt entendia que a forma que a filosofia a partir de Platdo concebeu o
pensamento era equivocada, pois negligenciava a vida politica e a necessidade de vinculo com o
mundo comum. Mas, para Arendt este ndo é o unico modo de conceber o pensamento. Para ela é
possivel conceber um pensamento que mantenha o vinculo com o mundo. Arendt destacou em sua
obra alguns exemplos de pensadores que se pautaram por este modo de pensamento, destes os que
consideramos mais significativos sdo Socrates e Jaspers, que sdo exemplos de pensadores que Arendt
busca contrapor ao modelo tradicional personificados em Platao e Heidegger (Cf. HERZOG, 2001,
p. 578).

Segundo Taminiaux, Sécrates viveu o paradoxo da presena e da auséncia. Vivendo entre o
pensamento, faculdade que lida com o que estd ausente, e a a¢io, Sdcrates nao se esquivava de estar
plenamente presente no mundo dos assuntos humanos. Ele era, segundo Arendt, um modelo
paradigmatico de pensador, um cidadio filésofo, enquanto respondia igualmente aos apelos da
cidadania e a0 mesmo tempo se dedicava integralmente a tarefa de pensar (Cf. DUARTE, 2000, p.
352). Sécrates era um filésofo singular exatamente porque “estranhamente” se sentia a vontade nas
duas esferas (do pensamento e da politica). Se lembramos da situagio do filésofo assim como foi
descrita por Platio na Alegoria da Caverna, a condi¢do que lhe era mais presente era a de dor. Seja
no momento em que filésofo precisa olhar para o sol, o que lhe causava dor por nio estar acostumado
a luz, seja quando ele precisa voltar ao convivio dos demais que ainda estio na caverna, quando agora
sente a falta da luz, e sente a rejeicio daqueles que nio aceitam o que é dito pelo filésofo (Cf.
HERZOG, 2001, p. 587). Deste modo percebemos o quanto Arendt considera Sécrates como um
modelo de pensador diferente do modelo que se tornou tradicional.

Ao colocar Sécrates como paradigma da faculdade do pensar, Arendt o descreve como
“...alguém capaz de pensar sem ser um ‘pensador profissional” (ASSY, 2015, p. 64). Esta critica aos
filésofos de profissdo traz em si duas questoes que Arendt considera fundamentais na perspectiva de
pensamento que se abre a partir de Sécrates: uma rejeicio ao pensar de modo desvinculado do
mundo, e a defesa da ideia de que o pensar ndo é um privilégio de poucos iniciados na filosofia. De
fato, Socrates vivenciava a experiéncia de pensar junto com os demais cidadaos, instigando-lhes a
refletir por contra propria.

Ir a0 encontro dos outros, debater e convidar ao pensar por conta propria, de fato expressa
que Sécrates mergulhou no espaco publico (da Agora), que nio fugiu a vida de acdo, mas expressa
também uma outra caractetistica do pensamento que Arendt destaca partindo de Socrates: a fungio
de examinar os fundamentos de nossas crencas (Cf. MARINO; GRANOBLES, 2017, p. 92). Trata-
se de uma fungao destrutiva no sentido de que é dedicada a rever posi¢Ges ndo examinadas, crengas ou

regras ndo autonomamente assumidas. Uma etapa que abre espago para novos paradigmas, que neste

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

7



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

outro momento sdo acolhidos de modo critico. Além disto, a maiéutica socratica por meio do qual
este processo ¢é realizado, expressa uma postura filoséfica em que a compreensio da verdade inerente
a doxa nao se da fora de um contexto relacional (Cf. FRATESCHLI, 2019, p. 52) (a prépria opinido se
forma em dialogo e co-presenca).

Condizente com a linha de contraposi¢do a uma filosofia de profissionais, feita por Arendt,
estd a afirmacdo de Jaspers de que “...a filosofia tem de ser concreta e pratica, sem esquecer a sua
origem nem por um minuto”* (ARENDT; JASPERS, 1992, p. 58). Essa origem da filosofia ¢é
exatamente a realidade em que vivemos, realidade sem a qual, segundo Jaspers, a filosofia ndo tem
qualquer fundamento (Cf. NUNES, 2018, p. 58). Neste sentido, podemos afirmar que assim como
Socrates, Jaspers representa para Arendt um exemplo de pensar nio filoséfico (na perspectiva
profissionalizada) (Cf. NUNES, 2018, p. 31).

Um pensar concebido numa perspectiva de busca da verdade absoluta através da
contemplagio solitdria ¢ uma tentacio que tem continuamente atingido os filésofos a partir de Platdo.
A condicido do filésofo sair do que Arendt chamou de forre de marfim da mera contemplagdo é a
comunica¢do com os outros, o que Arendt identificou tanto em Soécrates quanto em Jaspers
(FRATESCHI, 2019, p. 59).

Socrates contrariava o modelo em questdo enquanto concebia uma maneira de filosofar que
nao contrapde a verdade a doxa (Cf. ASSY, 2015, p. 71), um filosofar que se dava no encontro e
didlogo com seus semelhantes. De modo analogo, para Jaspers o filosofar se dava no contexto plural,
permeado pela comunicagdo. Em Jaspers a comunicacio ndo era apenas um instrumento de
apresentacio do pensamento, a prépria verdade é comunicativa, se d4 no encontro e no compartilhar
de um mundo. E ¢ somente quando entendemos a verdade atrelada a comunicacio que podemos
talar de uma saida da zorve de marfim da mera contemplacio, e chegamos a um pensamento pratico (Cf.
ARENDT, 2013, p. 94-95).

Segundo Arendt, Jaspers ndo apenas entendeu esta realidade, a comunicagio tornou-se o
préprio centro existencial da sua filosofia (Cf. ARENDT, 2011, p. 457). Sua concepcio de
pensamento ndo se afastava do mundo. De sua proposta surge um pensar que se realiza num contexto
de comunicacio intramundana. Jaspers se voltava contra o primado do estar s (solitude), para ele o

pensar precisa ir ao encontro do didlogo com os outros.

DO PENSAMENTO AO JUiZO

A atividade do pensar ¢ uma atividade que demanda um afastamento do mundo para que
possamos nos deter nos objetos de pensamento. Tais objetos ndo seriam acessiveis sem outras
dimensoes da vida espiritual, em especial a imaginacdo e a memoria. A imaginacdo torna presente em

forma de imagens objetos e experiéncias que ja ndo estio mais presentes, e a meméria nos da a

4 Carta 44.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

8



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

capacidade de preservar estas imagens.

Esta atividade, que se efetiva no estar sozinho, fora do mundo, coloca este mundo totalmente
fora de ordem: torna presente o que estd ausente, permite que o passado se vislumbre no presente,
que o futuro seja considerado como se ja o fosse presente. Apesar de caracteristicas tio marcadamente
singulares e interioristas, vimos porque o vinculo do pensamento com o mundo nio pode ser
negligenciado e vimos também como Arendt buscava uma concepgio de pensamento que fosse
aberta aos assuntos humanos. Veremos agora como este vinculo do pensar com o mundo pode ser
pensado de modo ainda mais profundo, veremos como o pensar pode ter implica¢oes politicas.

Segundo Duarte, o pensamento sé6 mantém impacto politico enquanto ligado ao juizo (Cf.
2000, p. 356). Antes de nos determos sobre o significado politico do Julgar em Arendt, exporemos
como o pensamento se relaciona com o julgamento, ou propriamente se mostra como condi¢io para
o julgar.

Embora o pensar tenha vinculos efetivos com o mundo, e possa ser concebido em harmonia
com a vida politica (como vimos nos exemplos de Socrates e Jaspers), ele ainda tem sua atencio
direcionada para si, ainda que seja na perspectiva dialégica do dois-em-um (e para manter a coeréncia
interna consigo mesmo). O juizo, por sua vez, direciona a atencao para o mundo (Cf. D’ENTREVES,
2000, p. 373). O que quero aqui ndo é fazer uma contraposi¢io entre o pensar e o julgar, mas apenas
mostrar que o pensar, deixado por si s6, possui limites consideraveis que fragilizariam o avanco na
proposi¢do de um pensamento politico. Por outro lado, o juizo sem o pensamento também possui
sérios limites. A atividade do pensar é condi¢do prévia para o julgar (Cf. MARINO; GRANOBLES,
2017, p. 98), ¢ o julgar situa o pensamento no mundo (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229).

A relevancia politica do pensamento habita em sua dindmica critica, que lanca a luz as
implicacdes das opinides nio examinadas (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229). E um controle interno pelo
qual podemos avaliar nossas a¢des (como exigéncia para que eu nio entre em desacordo comigo
mesmo) (Cf. D’ENTREVES, 2000, p. 373). Mas ¢ s6 por essa atividade critica que se abre o espago

para que o juizo possa atuar.

...quando terminava essa atividade de pensar, ndo s6 os seus interlocutores, mas
também Sécrates, estavam “vazios”. “Uma vez vazios”, dizia ela [Arendt]
“estamos preparados para julgat” sew subordinar casos particulares a regras e
padrées que desapareceram no vento forte do pensamento. (KOHN, in:
ARENDT, 2004, p. 26)

D’Entreves afirma que esta é uma forma através da qual Arendt conectou a atividade do
pensar a de julgar, mas ha uma segunda maneira que reforca a primeira. O pensamento, depois de
destruir regras ou opinies niao analisadas, ndo da prescri¢oes positivas. Ele apenas nos diz o que nio
fazer para ndo nos arrependermos de agoes que nos coloquem em contradi¢ao (Cf. D’ENTREVES,
2000, p. 372). Assim, o pensamento ndo apenas abre uma brecha para que o juizo possa atuat, ele

prepara um caminho e demanda a atuagao do juizo.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

9



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

Neste sentido, podemos perceber como Arendt compreende pensamento e juizo numa
relacdo complementar. Sem o pensamento o juizo paralisa-se nas crencas e doutrinas estabelecidas, e
o pensamento sem juizo se perde na mera especulagdo. O pensamento assegura que o juizo possa ir
além de sua face determinante e possa se efetivar como reflexivo, mas além disto, pelo pensamento
os novos paradigmas propostos pelo juizo sejam continuamente revisados. Por sua vez, pelo juizo, o
pensamento participa de um processo critico que ndo se limita a abstragbes, mas se envolve
decisivamente com os assuntos humanos (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229-230). Avancemos na

compreensio desta complementariedade refletindo agora sobre a prépria categoria do juizo.

O JUIZO E O MUNDO DOS ASSUNTOS HUMANOS

A concepcio de juizo em Arendt é profundamente ligada a seu pensamento sobre a agio
politica. Se a politica em Arendt esta diretamente ligada ao resgate da doxa, o juizo politico s6 pode
ser entendido a partir da perspectiva do particular. Neste contexto, Arendt defendia que a verdadeira
filosofia politica de Kant ndo estava presente na Critica da Razdo Pratica, onde se privilegiam juizos
ligados a cognicdo (juizos determinantes). Também ndo estava contida na segunda parte da Critica do

<

Juizo, ““..dedicada a reflexdo sobre os assuntos humanos do ponto de vista das espécies e seu
progresso” (BIRULES, 2007, p. 222), onde o homem ¢ visto como subsumido a uma finalidade da
espécie, um principio de progresso infinito da humanidade na histéria. A filosofia politica de Kant se
encontraria na verdade na terceira parte da Critica do Juizo, onde os homens (e nio o Homem) sio
considerados, vivendo em comunidades, dotados de senso comum, em sua pluralidade e nos
acontecimentos particulares (Cf. ARENDT, 1993, p. 37).

No entanto, ¢ importante frisar que esta particularidade para a qual o juizo politico se volta
nao deve ser entendida como mera subjetividade. Assim como a opinido busca a verdade factual (que
nao ¢ impositiva, mas demanda validade), o juizo politico busca uma validade gera/, que ndo é nem
mera subjetividade, nem plena objetividade. Tal juizo s6 pode se desenvolver no campo de uma
generalizacio que depende da aquiescéncia dos outros, seja no debate efetivo ou no exercicio de uma
mentalidade alargada. Aqui avancamos em conceitos que depois iremos explicitar. Para deixar mais claro
inicialmente, precisamos observar como o juizo politico em Arendt parte das consideragdes kantianas
sobre o julgar.

A partir de Kant, um sentido mais geral que se da ao juizo é a faculdade de pensar o geral
contido no universal (Cf. DI PEGO, 2015, p. 204). Mas nio ha apenas este significado. B possivel
pensar um juizo em que ndo exista este universal que se possa aplicar ao particular, ou a0 menos em
que ndo se parte de um universal, mas imediatamente de um fato particular. Usemos agora outra
distingao kantiana para que fique mais claro: os juizos deferminantes e o os juizos reflexionantes.

Os juizos determinantes sao aqueles em que o universal é dado e o juizo deve aplica-lo ao

particular. Sio os juizos tipicamente tedricos, objetivos, 16gicos, da primeira Critica. Os reflexionantes

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

10



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

se ddo quando apenas o particular é dado e o juizo precisa encontrar o universal a que se possa
vincular (HELFENSTEIN, 2007, p. 23). O juizo reflexivo se debruga sobre o particular enquanto
particular, e desta forma € o juizo que interessa a Arendt para explicitar seu conceito de juizo politico.
Dentre os juizos reflexionantes Kant ainda faz a distingao entre os feleoldgicos e os estéticos. O paradigma
para a faculdade do julgar em Arendt é o juizo reflexionante estético (HELFENSTEIN, 2007, p. 23).

Diferente do que ¢ agradavel (que esta na ordem do privado), o juizo sobre o belo pode ser
compartilhado, discutido, e potencialmente pode gerar a demanda por concordancia dos outros sobre
o que se julga belo (Cf. DI PEGO, 2015, p. 206). Segundo Arendst, o juizo estético kantiano nio se
resume a opinido privada nem se configura como verdade de razdo, ¢ um modo de pensar capaz de
lidar com o particular, mas que reivindica validade comunitaria (Cf. YAR, 2000, p. 11). Do que foi
afirmado, podemos extrair duas caracteristicas muito importantes do juizo reflexivo estético que serdo
fundamentais para Arendt: primeiro, o julgamento do belo 56 pode ocorrer dentro de nm contexto comunitario;
segundo, o julgamento se refere ao particular enguanto partienlar (Cf. BILSKY, 1996, p. 148). Refere-se,
assim, a realidade contingente particular, e se d4 entre outras pessoas.

Os juizos politicos sao semelhantes aos juizos reflexionantes estéticos porque em ambos ha
a demanda de comunicacao, e com isso, a referéncia aos outros num contexto de sociabilidade. Sem a
referéncia aos outros os dois juizos nao se sustentam (DUARTE, 2000, p. 361). A comunicabilidade,
por sua vez, depende de outra categoria fundamental para o juizo: o senso comum. Sem o senso comum
nao ha o acordo tacito comunitario que me permite o senso de realidade do que eu experiencio (ou
do que estd na mente, mas veio da experiéncia, como no caso da reflexdo). Neste sentido, sem o
senso comum nio hd como acontecer a comunicagio intersubjetiva no debate efetivo ou na reflexio
(do dois-em-um) (Cf. AGUIAR, 2003, p. 259).

No entanto, o senso comum ¢é a necessidade mais basica para que se possa acontecer a
comunicac¢io. A comunicabilidade de um juizo depende também de sua capacidade de obter validade.
O julgamento reflexivo nio conseguira ir além da subjetividade sem um procedimento que permita
julgamentos intersubjetivamente validos (Cf. BILSKY, 1996, p. 154). Esta validade serd tanto maior
quanto maior for a imparcialidade do julgador. Esta imparcialidade se da quando o julgador julga
tendo em vista o maior numero possivel de outros juizos (reais ou potenciais) que possam ser
contrastados com o dele. Esta operagdo é o que Arendt, a partir de Kant, chama de mentalidade
alargada, sem a qual a comunicabilidade nao ¢ possivel (Cf. ARENDT, 1997, p. 95).

Ressalte-se que esta imparcialidade buscada no juizo reflexivo nao garante um ponto de vista
objetivo. A validade que se consegue nido é absoluta ou universal, mas geral. Pode ser ampliada ou
diminuida de acordo com nossa capacidade de nos enriquecermos de variadas perspectivas
simultaneamente (Cf. BILSKY, 1996, p. 156). Por outro lado, o julgamento reflexivo em sua abertura
a varias perspectivas nao significa identificagdo com outras visdes de mundo. Busca-se exercitar a
capacidade de elevar-se acima das préprias inclinagoes, e conseguir ver e aprender com perspectivas

diferentes (Cf. BILSKY, 1996, p. 156).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

11



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

Aqui podemos entender por que o juizo é para Arendt a mais politica das faculdades do
espirito (Cf. ARENDT, 2012, p. 215). Enquanto o pensar, que como vimos nio ¢ em si alheio ao
mundo, precisa da presenca dos outros, e internamente se mantém numa perspectiva de dialogo,
ainda assim tem critérios de validade individuais, e se volta para o interior, o juizo tem critérios de
validade comunitarios e se volta para o mundo.

Interessante notar que um defensor do individualismo teria dificuldade de reconhecer que
uma operac¢io individual possa ser tio dependente da dimensiao do comum e se volte tanto para ela.
Por outro lado, um defensor do coletivismo ou da primazia mais efetiva do comum, nio entenderia
como uma instancia denominada mundo comum, depende tanto da apari¢do da individualidade ou
da comunicagio dos juizos entre os homens, que somente a partir desta etapa efetivamente
compartilham este mundo que é comum. No entanto, se olhamos esta situacdo a partir de uma
perspectiva do equilibrio entre o comum e o singular é somente assim que podemos pensar o mundo
comum, a vida ativa ¢ a vida do espirito. Em Arendt comum e singular s3o conceitos que se auto
implicam.

Uma dltima questao que quero destacar sobre porque o juizo politico arendtiano é um juizo
reflexivo, é que Arendt buscava um julgar que fosse capaz de lidar com a falta de referéncias que
marca a histéria humana’, especialmente ap6s a modernidade. Tanto do ponto de vista da agdo,
quanto do ponto de vista da compreensio as referéncias tradicionais muitas vezes ndo possuem mais
o que ensinar, ¢ sem um juizo que seja capaz de analisar particulares sem a submissdo a universais
nao terfamos como avangar, seja para a criacio de novas possibilidades no mundo, seja na busca por
sentido.

Avancando na reflexdo arendtiana sobre o juizo, passamos a explorar uma importante
distin¢ao que a autora faz sobre o tema: o juizo do ator e o juizo do espectador. A primeira se encontra em
especial nos textos Verdade ¢ Politica e Crise na Cultura. A segunda estd presente em sua ultima fase, em
especial na 1da do Espirito.

O juizo do ator é complementar a agdo, ¢ pronunciado pelos agentes que estdo diretamente
envolvidos nos eventos publicos. Aqui o jufzo ira permitir as melhores escolhas no curso das agoes
que se desenrolam no dominio publico I’ ENTREVES, 2000, p. 378).

O Juizo do espectador é proferido pelo observador ndo envolvido nos eventos politicos. Em
um mundo sem as referéncias tradicionais, o juizo nesta perspectiva nos permite compreender os

fatos ocorridos, ressaltando-se, no entanto, que este compreender nao significa acomodagio ou

5 Zerille faz uma interessante reflexio sobre a falta de referéncias a partir da modernidade. Podemos dizer com
Arendt que o esfacelamento da tradi¢do nos deixou sem corrimoes para que possamos julgar os acontecimentos
de hoje. Mas esta falta de referéncias se da também pelo abandono da ideia antiga da existéncia de padroes
naturais e transcendentes de julgamento, de modo que pessoas que raciocinassem adequadamente seriam
levadas as mesmas conclusées ou julgamentos sobre o mundo. Nao hd mais critérios que nos levem aos mesmos
julgamentos. Julgamos apenas no seio de comunidades, convivendo entre opinides e precisando argumentar e
escutar os outros para se chegar ao entendimento ou a conclusdes minimamente coesas (Cf. 2015, p. 02).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

12



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

conformismo como o que ja passou (Cf, AGUIAR, 2003, p, 265). Para Arendt “...0 espectador nio
estd interessado numa agdo especifica, sua atividade no ¢ interna a0 mundo da politica, mas consiste
em interrogar e compreender o que aconteceu” (AGUIAR, 2001, p. 194). De tal modo, adquite o
desinteresse e distancia necessarios para se ter um julgamento imparcial e valido.

Sdo de fato duas perspectivas diferentes, mas qual o impacto desta diferenca na relacio entre
as duas formas de juizor Alguns intérpretes de Arendt, como Maurizio D’Entreves e Ronald Beiner,
entendem que as perspectivas do ator e do espectador representam duas teorias do juizo tdo distintas
quanto irreconcilidveis. Outra questdo é se Arendt opta por uma destas teorias como sendo a mais
adequada; neste contexto alguns intérpretes entendem que Arendt teria escolhido a segunda teoria.
Outros, como Anabella Di Pego e Bethania Assy consideram que as duas perspectivas do juizo
formam uma unidade.

E importante deixar claro que a pretensdo aqui ndo ¢ entrar na seara de qual destas posi¢oes
¢ a mais adequada. O que é pertinente para nossa pesquisa ¢ entender como a teoria do juizo em
Arendt se relaciona com a tese sobre o equilibrio entre o comum e o singular. E no nosso entender
nas trés situacoes acima descritas a visdo de Arendt sobre o juizo possui relagdo direta com nossa
tese. Apesar de nao entendermos que para o objetivo aqui proposto nao seja necessario compromisso
com alguma destas trés posi¢Oes, adianto que o modo como trataremos a explicitacio dos dois tipos
de juizo ¢é mais propensa a compreensio de que em Arendt tais formas do juizo nio estio tdo
separadas e podem ser compreendidas num contexto de unidade.

As duas teorias do juizo em Arendt partem de contextos diferentes. No caso do juizo do
ator, Arendt estd preocupada sobre que tipo de juizo pode dar conta de conduzir as escolhas de
pessoas reais, inseridas no mundo das aparéncias, num mundo contingente e plural. Assim como o
modelo do filésofo que contempla uma verdade universal e tenta aplicar a vida das pessoas em
sociedade (a filosofia submetendo a politica) ndo consegue lidar com a pluralidade humana (e com o
modo humano de compreender a realidade), para Arendt, um juizo universal, um juizo que aponta
férmulas prontas para todas as situagGes particulares ndo tem como dar conta da espontaneidade da
vida humana no mundo®. O ator é aquele que esta no palco, inserido na cena publica e que fala diante
de uma plateia. O juizo reflexivo se encaixa exatamente neste contexto, um juizo de quem demanda
a comunicac¢io, de quem fala entre outras pessoas e em tal contexto emite sua compreensio sobre o
justo, o injusto, o bem e o mal. O juizo do ator é um juizo essencial numa perspectiva ético-politica
potrque ¢ a partir dele que podemos responder a responsabilidade de escolher em meio ao curso dos
acontecimentos (Cf. MARINO; GRANOBLES, 2017, p. 103).

O problema que se abateria sobre este modo de juizo é que quem julga de tal perspectiva

6 Nio se trata de dizer que regras prévias nao sejam de forma alguma necessarias. A questio é como entendemos
estas regras prévias. Se sdo elementos fixos, universais e imutaveis ndo se aplicam ao ser humano. A regra
prévia, em Arendt, precisa ser vista sempre como superavel, e isso s6 se da se a reflexdo sobre os atos e as
regras partem de um juizo adequado a pluralidade humana.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

13



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

esta diretamente envolvido nos acontecimentos e nio teria uma visao ampla dos fatos. Neste sentido,
sua capacidade de compreensao esta limitada, assim como sua capacidade de imparcialidade. No
contexto arendtiano esta limitagdo ndo pode ser ignorada, especialmente quando somos colocados
diante da necessidade de compreensdo dos acontecimentos passados, ainda mais quando tais
acontecimentos se mostram completamente novos, como foi o fato do totalitarismo. Fatos novos
exigem novos paradigmas de julgamento, e sé os podemos alcancar se antes conseguimos
compreender o acontecimento julgado. Para Arendt, neste caso o juizo do ator nao pode dat conta
desta demanda, o que torna fundamental o juizo do espectador.

Como dito acima, ¢ diante de fatos novos como o totalitarismo, que o juizo do espectador
se mostra mais necessario. Arendt comega um processo de inflexdo a respeito do tema do juizo, que
culminara na énfase da visdo do espectador na ultima fase do seu pensamento, a partir do julgamento
de Eichmann (Cf. ARENDT, 2012, p. 17). A perspectiva do novo em Arendt nos remete, desde o
inicio de sua obra, a0 tema da natalidade. Uma das principais marcas da capacidade do ser humano
comegar algo inteiramente novo ¢ a imprevisibilidade. Neste sentido, o novo tanto pode ser algo bom
quanto pode se configurar como novos tipos de crimes e horrores. Como julgar atos ou crimes sem
precedentes? Aqui, tanto a caracteristica do juizo reflexivo de ser um juizo que ndo parte de regras
prévias, quanto a perspectiva do espectador, capaz de distanciamento, de reflexdo e posicionamento
mais amplo, sdo fundamentais para que possamos ser capazes de julgar o novo sem inclui-lo em
categorias precedentes (Cf. BILSKY, 1996, p. 149). Foi exatamente este o grande desafio que Arendt
via diante dos juizes responsaveis pelo julgamento de Eichmann, e que, segundo Arendt, nio foi
suficientemente compreendido, haja vista a grande insisténcia dos juizes em enquadrar os atos de
Eichmann em categorias ja previstas nos codigos penais.

Depois de exposto as caracteristicas dos dois modelos de juizo, e ciente das diferencas entre
os mesmos, defendo que hd muitos pontos comuns ao juizo enquanto ator e enquanto espectador.
Entendo que mesmo quando Arendt fala do ator, a imparcialidade também ¢é buscada
(HELFENSTEIN, 2007, p. 73) e ela se d4 através do pensamento que antecipa o didlogo na cena
publica por meio da mentalidade alargada. Somente desta forma o jufzo do ator nio se limita a
subjetividade (como mencionamos anteriormente) e pode almejar validade intersubjetiva. Certamente
a posi¢ao do espectador o permite uma imparcialidade mais efetiva, mas em ambos a imparcialidade
¢ uma meta fundamental.

Nio parece razoavel imaginar ator e espectador como dois tipos de homens, em vez disto,
podemos pensar em duas perspectivas de julgamento que o mesmo ser humano pode dispor de
acordo com as demandas concretamente exigidas. O “...critico e espectador estd em cada um dos
atores...” (ARENDT, 2012, p. 519), ndo no sentido de que os dois juizos se manifestem
simultaneamente, mas que sio caminhos acessiveis a cada pessoa, mesmo que por hora esteja

engajada na cena publica. Por outro lado, podemos nos perguntar se o mesmo pode ser dito do

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

14



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

espectador, invertendo a frase para dizer que o afor estd em cada um dos espectadores. Levanto esta questio
porque a vinculagio ao mundo parece ser um ponto de encontro fundamental aos dois modos de
julgar. O ator, por motivo mais evidente (ele atua diretamente no mundo, cria e interfere nos
acontecimentos), mas também o espectador se vincula ao mundo. O distanciamento do espectador é
uma retirada do mundo das aparéncias, mas com a intenc¢ao de voltar’ (Cf. ARENDT, 2012, p. 111).
Além disto, a retirada do espectador €, segundo Arendt, muito diferente da retirada do filésofo, “...que
inicia o bios theoretikos deixando a companhia dos seus semelhantes e as opinides...” (ARENDT, 2012,

p. 113). Arendt complementa:

O veredicto do espectador, ainda que imparcial e livre dos interesses (...), ndo ¢
independente do ponto de vista dos outros — ao contrario, segundo Kant, uma
“mentalidade alargada” tem que os levar em conta. Os espectadores (...) ndo estdao
solitarios. Tampouco sdo autossuficientes... (ARENDT, 2012, p. 113).

Mas este vinculo do espectador ao mundo dos assuntos humanos pode ser pensado de modo
ainda mais profundo, o que nos faz pensar em que grau podemos pensar o “estar fora do jogo” que
Arendt menciona quando fala do espectador. Primeiro porque seja como ator ou como espectador,
ndo ha possibilidade de acesso a realidade, nem do julgamento reflexivo, sem o senso comum (Cf.
DUARTE, 2000, p. 361.362), o que coloca o julgar sempre numa perspectiva comunitaria. F sempre
no seio de comunidades que julgamos (de um modo ou de outro), e sempre numa comunidade
estamos de algum modo engajados. Em segundo lugar, o juizo reflexivo em Arendt, diferente de
Kant, é um julgamento situado, ocorre no tempo, na histéria humana (Cf. BILSKY, 1996, p. 155). Se
20 invés de pensarmos o fato em si que ¢ julgado, passamos a olhar o contexto histérico que o
espectador se encontra, vemos que ele se encontra envolvido num contexto especifico, que é um
“Jogo” diferente de outro espectador que esteve ou estard envolvido ou outros contextos historicos.
O fato que o espectador julga (e consegue em certa medida se distanciar) ¢ um jogo dentro de um
jogo maior (o contexto historico) em que o espectador esta inserido, e envolvido. Neste sentido, o
espectador arendtiano, enquanto situado num contexto historico especifico, sempre mantém um
certo grau de envolvimento (Cf. BILSKY, 1996, p. 160).

Assim como a diferenca da capacidade de imparcialidade é diferenciada no ator e no
espectador por um grau menor ou maior, a diferenca entre o envolvimento dos atores e espectadores
nos atos julgados mostra-se também de grau (maior ou menor). Nio se trata de dizer que no fim das
contas ndo haveria diferenca entre os mesmos, o que quero destacar ¢ que ha uma outra caracteristica
que irmana ator e espectador de um modo que nao seria adequado pensar numa cisdo radical entre
tais juizos. Esta caracteristica é que ambos estido vinculados a0 mundo dos assuntos humanos. Um

visa a acdo, o outro o sentido, mas ambos estdo no mesmo mundo e a ele se dirigem. O vinculo tem

7 Ver também: “Vale dizer, o pensamento nio é a morada do ser no homem, mas o0 modo como o homem se
engaja na ininterrupta busca da significagao da existéncia nela mesma” (AGUIAR, 2001, p. 194).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

15



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

peculiaridades em cada caso, e o fato de serem diferentes é importante porque o ser humano sempre
terd a necessidade de responder com o julgar diante das diversas demandas que possam surgir no
curso dos acontecimentos. Algumas situagdes demandario o juizo do ator, outras demandario o juizo
do espectador. Por outro lado, embora com peculiaridades, o vinculo aos acontecimentos esta
presente em ambos, o que é importante inicialmente porque mostra que Arendt nio se contradiz em
sua critica a supressdo da politica pela filosotia (a partir de Platdao). E para minha tese em particular,
este vinculo é um elo fundamental para que possamos entender como o juizo em Arendt reforca a

tese do equilibrio entre o comum e o singular.

DO PENSAR E DO JULGAR AO EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR

Na reflexio sobre a faculdade do pensamento fizemos um percurso que visava mostrar que
em Arendt o pensar pode ser pensado de modo diferente da pura contemplacio que é marca da figura
do “filésofo profissional” que Arendt tanto criticou. Mostramos que Arendt buscava um pensamento
que ndo se desvinculasse do mundo. Neste sentido, apresentamos dois paradigmas deste pensamento
vinculado a0 mundo (o pensamento politico), que foram os exemplos de Sécrates e Jaspers.

O que buscamos ao tratar da faculdade do julgar foi algo semelhante. Depois deste percurso
até o momento, parece-nos razoavel afirmar que o julgar, a mais politica das faculdades do espirito,
também ¢ pensado em Arendt tanto num contexto mundano quanto num contexto relacional.
Pareceu-nos importante explicitar a diferenca entre o juizo do ator e o juizo do espectador nio apenas
por uma questio didatica, mas porque uma ma compreensio sobre o juizo do espectador poderia
levar a equivocada compreensio de que em Arendt haveria uma perspectiva do julgar que perdera o
vinculo ao mundo. Terminamos o ultimo tépico justamente apontando para a ideia de que o vinculo
ao mundo é comum tanto ao ator quanto a0 espectador. E exatamente este vinculo que relaciona o
juizo (assim como o pensar) a minha tese. Deste modo se mostra indiferente para este objetivo (de
vincular o pensar e o julgar a tese do equilibrio entre o comum e o singular) que Arendt adotasse uma
énfase em um dos tipos do juizo, ou se Arendt os via numa perspectiva de cisdo. De modo secundario
a minha argumentacio, o modo como ambos os juizos se mostram vinculados a0 mundo, me fazem
tender a ver que uma cisdo entre os dois juizos ndo seria uma posi¢ao adequada, mas de fato, o que
me importa decisivamente é que um ou outro juizo apontariam para o equilibrio entre o comum e o
singular.

Eu disse acima que o decisivo para aliar o juizo a minha tese ¢ o modo como se configura a
vinculacio do juizo (do ator ou do espectador) ao mundo. Nio se trata apenas de nio se desvincular
do mundo, mas também de estar vinculado de modo relacional. Neste contexto, o que acabo de dizer
sobre o juizo, vale também para o pensar. Tanto o pensar quanto o juizo em Arendt sdo concebidos
numa perspectiva de mundanidade, quanto numa perspectiva relacional. Por outro lado, tanto o

pensar quanto julgar sio faculdades que possuem uma dimensao de interioridade, de singularidade.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

16



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

O exercicio do pensar e do julgar desenvolvem o ser humano em seu aspecto singular. Recordar esta
realidade se faz necessario depois de tanto insistirmos no aspecto relacional, mas na verdade é a parte
mais evidente da minha argumentac¢éo. Ou seja, dizer que o pensar e o julgar desenvolvem o homem
em sua singularidade néo representam em si uma grande novidade. Meu desafio era apontar que as
duas categorias além de desenvolverem a pessoa em sua singularidade, também sao ligadas ao
contexto comum do ser humano. Para Arendt o pensamento, embora seja uma ocupagido que
realizamos sozinhos [em solitude, mas nunca em soliddo] depende dos outros para ser possivel
(ARENDT, 1993, p. 54). De modo similar, o julgar tem na sociabilidade a condi¢do para o seu
exercicio (BIRULES, 2007, p. 225). Aliando o papel mais evidente do pensar e do julgar para o
individuo a compreensio de que o pensar e o julgar em Arendt se configuram numa perspectiva
profundamente relacional e intersubjetiva, o que defendo aqui é que também do ponto de vista de
atividades do espirito o pensamento de Arendt continua perpassado pelo equilibrio entre o comum
e o singular. Em seguida veremos como a discussdo sobre o pensar e o julgar no contexto do
julgamento de Eichmann amplia a vinculagdo das referidas atividades com o equilibrio entre 0 comum

e o singular, agora tendo em vista a responsabilidade com o mundo que emana desta discussio.

CONCLUSAO

A reflexao sobre o equilibrio entre 0 comum e o singular na vida do espirito, conforme
explorado no pensamento de Hannah Arendt, revela a intrinseca relagao entre as atividades do pensar
e do julgar e a preservagio do mundo comum. Arendt demonstra que, embora o pensar exija um
momento de retirada (so/itude), ele ndo pode ser concebido como uma fuga definitiva do mundo, mas
como uma atividade que mantém vinculos com o mundo. Exemplificado em figuras como Socrates
e Jaspers, o pensamento politico arendtiano destaca a importincia da comunicagdo e do dialogo,
rejeitando a contemplagdo solitaria em favor de uma pratica engajada. Da mesma forma, o julgar,
especialmente na forma reflexiva, emerge como uma faculdade profundamente politica, que demanda
a participagdo no espaco publico e a consideracdo das perspectivas alheias para alcancar validade
intersubjetiva. Podemos ento afirmar, a partir do que tratamos até aqui, que a preservacao do mundo
comum nio se concentra unicamente na vida ativa. Também a vida do espirito tem um papel
fundamental nesta tarefa. Pensar e julgar, sio partes fundamentais da dimensdo singular do ser
humano, mas enquanto elementos cruciais da preservacio do mundo comum, se mostram
profundamente vinculados a0 mundo e fundamentalmente envolvidos no fomento e preservagio do

equilibrio entre o comum e o singular.

BIBLIOGRAFIA
AGUIAR, Odilio Alves. Filosofia ¢ Politica no Pensamento de Hannab Arendt. Fortaleza: EUFC, 2001.
AGUIAR, Odilio Alves. Juizo, Gosto ¢ Legitimidade emr Hannah Arendt. Philésophos v. 8, n. 2: 251-271,

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

17



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

jul./dez. 2003

ALMEIDA, Vanessa Sievers de. A distingao entre conbecer e pensar em Hannah Arendt e sua relevancia para
a edncagao. Educacio e Pesquisa, Sao Paulo, v.36, n.3, p. 853-8065, set./dez. 2010.

ARENDT, Hannah. Compreender: Formagao, exilio e totalitarismo. Sio Paulo: Companhia das Letras; Belo
Horizonte: Editora UFMG, 2011.

ARENDT, Hannah. Correspondence with Karl Jaspers, 1926-1969. New York: Harcout Brace, 1992.
ARENDT, Hannah. Liges sobre a filosofia politica de Kant. Rio de Janeiro: RelumeDumara, 1993.
ARENDT, Hannah. A promessa da politica. 5a ed. Rio de Janeiro: Difel, 2013.

ARENDT, Hannah. Responsabilidade ¢ [ulgamento. Tradugao: Rosaura Einchenberg. Sio Paulo:
Companhia das Letras, 2004.

ARENDT, Hannah. A Vida do Espirito: o pensar, o querer, o julgar. Rio de Janeiro: civilizaciao Brasileira,
2012.

ASSY, Bethania. Etica, Responsabilidade ¢ Juizo em Hannah Arendt. Sio Paulo: Perspectiva, 2015.
BILSKY, Leora, Y. When Actor and Spectator Meet in the Conrtroom: Reflections on Hannah Arendt's
Concept of Judgment. History and Memory, v. 8§, n. 2 (1996).

BIRULES, Fina. Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona: Herder, 2007.
D’ENTREVES, Maurizio Passerin. To Think Representatively: Arendt on Judgment and the
Imagination. Philosophy Papers, 35: 3, 2006, p.367-385.

DI PEGO, Anabella. En torno al pensamiento: La disputa de Hannah Arendt com Martin Heidegger.
Topicos, Revista de Filosofia, n. 56, 2019, p. 197-235

DI PEGO, Anabella. I.a Modernidad en cuestion: totalitarismo y sociedad de masas en Hannah Arendt.
TLa Plata: Editorial de la Universidad Nacional de I.a Plata - EDULP, 2015.

DUARTE, André. O Pensamento a Sombra da Ruptura: Filosofia e Politica em Hannah Arendt. Sao
Paulo: Paz e Terra, 2000.

FRATESCHI, Yara. Juizo ¢ Opinido emr Hannah Arendt. Cadernos de Filosofia Alema, v. 24; n. 1.
Jan/Jun, 2019.

HELFENSTEIN, Mara Juliane Woiciechoski. Juizo politico em Hannah Arendt. Dissertagao (Mestrado).
Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas. Programa de
Pés-Graduacao em Filosofia. 2007.

HERZOG, Annabel. Marginal Thinking or Communication: Hannah Arendt’s Model of Political Thinker.
The European Legacy, Vol. 6, No. 5, pp. 577-594, 2001.

HEUER, Woltgang. La imaginacion es el prerrequisito del compreender (Arendt): Sobre el puente entre
pensamiento y el juzgamiento. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 7, 2/2005, p. 37-51.
LOIDOLT, Sophie. Phenomenology of Plurality: Hannah Arendt on Political Intersubjectivity. New
York: Routledge, Taylor & Francis Group, 2018.

MARINO, Jerénimo Botero; GRANOBLES, Yuliana Leal. Pensamiento, V'oluntad y Juicio: las

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

18



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

condiciones mentales de la acciéon politica en la filosoffa de Hannah Arendt. Tépicos, Revista de
Filosofia, n. 53, 2017.

NUNES, Igor Vinicius Basilio. “In-Between” — o mundo comum entre Hannah Arendt ¢ Karl Jaspers: da
existéncia politica ao exemplo moral. 259f. Tese (doutorado). Universidade Estadual de Campinas.
Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, 2018.

ROVIELLO, Anne-Marie. Senso Conum ¢ Modernidade ems Hannah Arendt. Lisboa: Instituto Piaget,
1997.

VALLEE, Catherine. Hannah Arendt: Sécrates e a questao do Totalitarismo. Lisboa: Instituto Piaget,
1999.

YAR, Majid. From actor to spectator Hannah Arendt’s ‘two theories’ of political judgment. Philosophy and Social
Criticism 26 (2):1-27 (2000).

ZERILLI, Linda M. G. Verbete: Judgment, In: GIBBONS, Michael T. (Org.) The Encyclopedia of
Political Thonght. Ed. 1. John Wiley & Sons, Ltd, 2015.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

19



ANTONIO BATISTA FERNANDES

QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO
What Republic? Arendyt, from the classical legacy to modern republicanism

Antonio Batista Fernandes!

RESUMO: Este artigo tem como centralidade a analise da influéncia teérica exercida pelos autores
do republicanismo classico sobre o pensamento de Hannah Arendt. Entendemos que ¢é no horizonte
dessa tradicio que Arendt busca identificar as raizes que inspiraram os homens das RevolucGes
modernas, ndo com o intuito de defender um retorno ao passado, mas de utiliza-lo como recurso
para pensar o presente. Nosso objetivo, portanto, ¢ cotejar o didlogo e a influéncia dos autores do
republicanismo classico no pensamento arendtiano, contribuindo, assim, para elucidar a gramatica
republicana presente em seus escritos.

Palavras-chave: Hannah Arendt, Republicanismo, Tradi¢ao, Modernidade.

ABSTRACT: This article has as its centrality the analysis of the theoretical influence exerted by the
authors of classical republicanism on the thought of Hannah Arendt. We understand that it is within
the horizon of this tradition that Arendt secks to identify the roots that inspired the men of the
modern revolutions, not with the intention of defending a return to the past, but of using it as a
resource to think the present. Our objective, therefore, is to compare the dialogue and the influence
of the authors of classical republicanism on arendtian thought, thus contributing to elucidate the
republican grammar present in her writings.

Keywords: Hannah Arendt, Republicanism, Tradition, Modernity.

INTRODUCAO: QUESTOES PRELIMINARES

A expressdo ciceroniana retomada no titulo desse artigo, “Que Republica”, objetiva
identificar alguns dos elementos do republicanismo classico presentes na leitura arendtiana das
Revolucbes Modernas. Marcus Tullius Cicero (106-43 a.C.) ¢, inegavelmente, um filésofo por quem
Arendt tecia notéria admiragio?. Como hipétese inicial, defendemos que os escritos de Arendt sobre
as Revolugbes setecentistas, por um lado, resgatam alguns dos conceitos centrais da tradi¢do
republicana classica e, por outro, identificam sua influéncia tedrica sobre o pensamento dos homens
das revolu¢des modernas. A leitura de Arendt do legado da tradigdo (passado) e das revolugSes (futnro),
nos permite identificar muitos dos elementos republicanos presentes em suas obras. Com efeito, tal
identificacdo nos leva da tradicdo greco-romana a modernidade, percebendo nesse percurso um
didlogo proficuo entre o pensamento de Arendt e alguns dos principais pensadores desses periodos,
bem como suas influéncias e contribui¢Ses na elabora¢iao do conceito arendtiano de Republica.

Ao discutir o significado das revolugbes, em sua obra Sobre a Revolugio, Hannah Arendt
¢ visivelmente uma autora preocupada com as garantias efetivas de permanéncia e manuteng¢ao do

espaco publico, sobretudo, diante da fragilidade dos assuntos humanos e do perigo da ascensdo de

! Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Ceara (UFC). Professor Adjunto da Universidade Estadual
do Ceara (UECE). Contato: batista.fernandes@uece.br

2 Conforme esclarece Porcel, “a autora cultiva uma franca admiracio pela personalidade de homem politico, de
filésofo e de historiador que Cicero oferece, e sempre da como certo ao conhecimento de seus leitores tanto
de suas obras como do contexto de referéncia” (2015, p. 30).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

19



QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO

governos tiranos, o que pode pér em risco os espagos de pluralidade humana, sem os quais o
aparecimento dos sujeitos e de sua singularidade, bem como o exetcicio da liberdade politica nio
seriam possiveis. Inevitavelmente, para termos garantias efetivas de preservagdao do espago publico,
seria necessario a criagio de instituicdes que, de um lado, conservasse o espago politico, mas que
também, por outro, mantivessem viva a chama da novidade que impulsionou as revolugdes modernas,
isto é, nas palavras de Lang Jr, que fossem ao mesmo tempo, concretas e mundanas, capazes de
preservar as instituicOes e abertas as mudangas oriundas da capacidade humana de iniciar coisas novas
no mundo (Cf. Lang Jr, 2020, p. 269).

E, portanto, diante da fronteira entre a permanéncia e a novidade, o concreto e o
mundano, que Arendt desenvolve sua leitura dos principais acontecimentos que marcaram a cena da
politica moderna e contemporanea, estando proxima e, a0 mesmo tempo, distante da moldura tedrica
das principais correntes politicas de sua época. Em Sobre a Revolugao, Arendt propoe ressignificar o
fenémeno revolucionario a partir do politico e nao do social, da liberdade e ndo da violéncia ou
dominacio, do publico e nio do privado. O objetivo de Arendt parece consistir em capturar o que ha
de efetivamente positivo e novo nas experiéncias concretas das revolucdes, € ndo simplesmente em
diagnosticar seu fracasso ou sucesso, hipétese que levou muitos historiadores e socidélogos a uma
compreensio limitada de suas andlises.

Desta feita, atentos a essas peculiaridades do modo ensaistico arendtiano de escrever e
refletir sobre a politica, o problema sobre o qual nos deteremos nesse artigo deriva das seguintes
questdes: Quais sio as influéncias efetivas do republicanismo classico que podemos identificar no
pensamento politico de Hannah Arendt? Como se estabelece o didlogo entre o republicanismo
classico e as revolugdes modernas nos escritos arendtianos? Nossa autora pode ser lida, contrariando
seu proprio entendimento?, como uma pensadora do republicanismo? E, além disso, em que medida
a obra Sobre a Revolucao assume um lugar de destaque na compreensio dos elementos do

republicanismo presentes em Arendt?

A HERANCA CLASSICA DO IDEARIO REPUBLICANO
De inicio, ¢ importante pontuar que as questdes e conceitos que perpassam o ideatio
republicano estio em boa parte presentes nos textos de Arendt e se destacam, principalmente, nas

paginas da obra Sobre a revolugio, fato que nio pode passar despercebido ao olhar de um leitor atento.

131

3 Arendt costumava definir seu pensamento como livte de amparos ou corrimio, sem os “ismos” em que
costumeiramente vinculamos os autores da filosofia. Assim, ao ser indagada por Hans Morganthau (1972),
sobre em qual posicdo se encontrava dentro das possibilidades contemporaneas, Arendt respondeu: “Nao
pertenco a grupo algum [...] ndo estou na atual corrente dominante do pensamento politico atual ou em
qualquer outra” (Arendt, 2010, p. 157-159). De acordo com Vallespin, Arendt é uma “autora que resiste a ser
subsumida ao bojo das categorias tradicionais e das posicoes tedricas em uso” (Vallespin, 2000, p. 107), a
originalidade de seu pensar ¢ a principal caracteristica de sua obra.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

20



ANTONIO BATISTA FERNANDES

Contudo, embora nio seja possivel explicar a partir de um tGnico prisma a gramatica republicana?, se
recorremos a um conceito sintético, entenderemos, em linhas gerais, que “o republicanismo se
caracteriza como uma corrente de pensamento que concede grande valor a politica e a vida ativa”
(Bignotto, 2013, p. 9), ou, nas palavras de Carlos Kohn “uma concepgido de liberdade entendida,
principalmente, como oposi¢ao a tirania; a convicgdo da permanéncia da comunidade politica
acompanhada de uma dignificacio da atividade politica” (2005, p. 140). Tais perspectivas sio
recorrentes também nos escritos de Arendt, isto é, a liberdade e a felicidade publica, o mundo comum,
o publico e o privado, a wita activa, o direito e demais categorias que compdoem a tradicdo do
pensamento republicano.

Ao observar a analise arendtiana do fenémeno revolucionario moderno, percebemos,
com frequéncia, um retorno as matrizes classicas do pensamento republicano romano e renascentista,
bem como aos textos de autores consagrados da época, com énfase nos escritos de Cicero, Virgilio,
Polibio e Maquiavel. Nao por acaso, acreditamos que tal retorno nio visa simplesmente resgatar uma
experiéncia pretérita, tdo pouco té-la como modelo acabado para as experiéncias presentes, mas tem
por objetivo langar luz sobre o legado do republicanismo classico e perceber suas influéncias tedricas
sobre as revolu¢des do século XVIIIS. Assim, ao analisar o didlogo arendtiano com a tradi¢ao do
republicanismo classico, em especial a de matriz romana, e considerando a influéncia dessa matriz
sobre os homens das revolu¢des modernas, acreditamos ser possivel encontrar um caminho para
elucidar alguns dos principais elementos do republicanismo em Arendt, bem como compreender o
significado desses eventos para o pensamento politico moderno.

Nessa dire¢do, a titulo introdutério, defendemos que os escritos de Arendt sobre as
revolucbes, em sua maioria, representam um esforco na direcio de retomar muitos dos ideais
presentes na tradi¢do republicana; assim, conforme corrobora Bignotto, as analises de Arendt “foram
fundamentais para o ressurgimento do interesse por temas e problemas que estiveram no corag¢io da
tradicio republicana” (Bignotto, 2013, p. 9). Ou ainda, como observa Adverse ao afirmar que Arendt
apresenta “elementos que podem ser facilmente reconhecidos na tradi¢do republicana” (Adverse,
2012, p. 40), como exemplo, a discussdo em torno da liberdade e da felicidade publica, da fundacio
e constituicio da Republica, da dicotomia entre o publico e o privado, dos conceitos de promessa,
poder e autoridade, que serdo abordados no decurso desse texto, bem como de outras categorias que
compdem a gramatica republicana.

Por outro lado, ao tratarmos da tradi¢do republicana, faz-se necessario esclarecer que

nos referimos, sobretudo, as matrizes que fundamentaram os conceitos e a linguagem proprios dos

4 Sobre as diferentes posturas republicanas, conferir: KOHN W,, Carlos. Teorfa y practica del republicanismo
civico: La petspectiva arendtiana. Filosofia Unisinos, v. 6, n. 2, p. 138-148, maio/ago, 2005.

5 Segundo Canovan, as influéncias republicanas a qual Arendt se volta constantemente tem como referéncia
primeira “uma versio do republicanismo dissico” (1992, p. 202), e isso podemos comprovar a partir de uma
observagdo atenta de algumas de suas principais obras: Origens do Totalitarismo (1951), A condigao humana (1958),
Entre o passado e o futuro (1961) e Sobre a Revolugio (1963).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

21



QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO

ideais republicanos, abrangendo desde sua formulagdo na Antiguidade grega e romana até suas
reelaboracdes nas experiéncias modernas de republicanismo®. Segundo Pettit, toda essa tradi¢do ainda
permanece viva atualmente, e contribui para modelar nossos habitos e reflexdes sobre o pensamento
politico, tendo sempre como objetivo principal “a causa da liberdade como niao-dominagao” (Pettit,
1997, p. 23). Quanto a tematica da liberdade como fendémeno politico, tema central a leitura
republicana, Arendt observa que foi nas cidades-estados gregas onde os cidadaos fizeram a primeira
experiéncia de viver “juntos na condi¢do de nio dominio, sem divisio entre dominantes e
dominados” (Arendt, 2011, p. 58). A polis grega era, portanto, o lugar de igualdade (isomomia) onde
acontecia a atividade politica e onde os homens na companhia de seus pares assumiram a condi¢iao
de cidadania. Nesse contexto, Arendt entende que igualdade e politica, assim como politica e
liberdade, nio podiam jamais serem pensadas separadamente’.

Mais ainda, Arendt acrescenta que compreender a liberdade como nio-dominacio é
essencial para percebé-la ndo como algo natural, mas como resultado do esfor¢o e das relagoes
humanas. Por essa razio, ela avalia que o fendémeno das revolu¢oes, ao defender a constitutio libertatis,
torna-se, sem sombra de duvidas, a experiéncia politica mais significativa da modernidade. O advento
das revolugbes tornou possivel a experiéncia moderna da fundagio e permitiu que a ideia de liberdade
como nio-dominagio emergisse e projetasse sua luz sobre o século XVIII. No entanto, para Arendt,
a manutenc¢do dessa experiéncia demandava “a instaura¢ao de uma forma de governo que fosse nova
ou, pelo menos, redescoberta; [...] exigia a constitui¢io de uma republica” (Arendt, 2011, p. 61). A
nova realidade vivenciada pelos homens das revolugdes precisaria, necessariamente, encontrar um
modo de estabilidade capaz de preservar a liberdade e felicidade publica recém-conquistada e,
simultaneamente, manter a novidade e a espontaneidade do inicio, que permitiu tal acontecimento.
Com esse prop6sito, na Francga, os hommes de letrres, que viviam no écio e no distanciamento da vida
publica®, mas que nutriam um profundo apreco pela liberdade e pelo espago publico, se voltaram para
“o estudo de autores gregos e romanos |...] para se instruir sobre as institui¢cSes politicas ali descritas”

(Arendt, 2011, p. 167-168), a procura da liberdade politica e de principios inspiradores para suas agSes.

¢ Para um maior aprofundamento das matrizes do pensamento republicano, conferir: BIGNOTTO, Newton
(org). Matrizes do republicanismo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.

7 E importante esclarecer que o conceito de igualdade (isonomia) entre os gregos difere completamente da
concepe¢ao moderna de igualdade por nascimento. Ele nio se refere a igualdade de todos os homens diante da
lei natural, mas sim a uma igualdade de carater politico. Conforme esclarece Arendt, entre os gregos “a liberdade
ndo requer uma democracia igualitiria no sentido moderno, mas uma oligarquia ou aristocracia muito
estritamente limitada, uma arena na qual pelo menos uns poucos, ou os melhores, possam interagir entre si
como iguais entre iguais”. (Arendt, 2008, p. 173).

8 Arendt esclarece que os homens de letras eram homens preparados para o poder e para aplicar seus estudos,
viviam no mais completo écio, ndo no sentido grego, mas romano (o#u), para eles “o 6cio era mais um peso
do que uma beng¢ao, mais um exilio involuntario da esfera da verdadeira liberdade do que a liberdade em relaciao
a politica que os filésofos reivindicavam na Antiguidade, para se dedicar as atividades que consideravam mais
elevadas do que as que ocupam os homens nos assuntos publicos” (Arendt, 2011, p. 167).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

22



ANTONIO BATISTA FERNANDES

Segundo Arendt, na busca por um principio estabilizador, os homens das duas
principais revolu¢bes modernas foram conduzidos a diferentes caminhos e ao seguimento de
diferentes influéncias tedricas. Aqui, interessa-nos investigar o legado da tradi¢io republicana classica
na teoria politica de Arendt e em suas anélises das revolu¢des modernas; claro, considerando sempre
que, embora Arendt retorne a muitas das teorias e pensadores da tradigdo republicana, sobretudo a
tradicio romana e renascentista, nossa autora defende uma visio estritamente moderna da ideia de
liberdade, enfatizando a espontaneidade e a novidade, bem como o surgimento de realidades
inteiramente novas e até entdo inexistentes (Cf. CANOVAN, 1992, p. 214). E também inegavel nessa
discussio, que a ideia de constitui¢io da liberdade e de fundagdo da Republica, discutidas a partir das
revolu¢Ges modernas, ocupam um lugar privilegiado nos escritos politicos de Arendt e representam
uma porta para compreender os elementos republicanos presentes em seu pensamento.

Em A condi¢ao humana, obra que, segundo Frateschi, se diferencia significativamente de
Sobre a Revolugao, “principalmente no que diz respeito a no¢iao de ‘a¢do’ e de ‘espago publico™
(Frateschi, 2010, p. 38, nota de rodapé), Arendt dialoga profundamente com a tradi¢o politica grega ao
diferenciar e analisar as trés atividades da vifa activa: trabalho, obra e agdo. Tal diferenciagdo tem por
objetivo enfatizar o lugar da agdo entre os atenienses, enquanto atividade equivalente a “condi¢io
humana da pluralidade, ao fato de que os homens, e nio o Homem, vivem na terra e habitam o
mundo” (Arendt, 2016, p. 9). No entanto, embora os gregos e a po/is ateniense configurem uma
referéncia para a teoria politica da acdo em Arendt; de acordo com Avritzer, nossa autora identifica
na experiéncia ateniense de acio politica uma fragilidade ou incapacidade, que resulta, sobretudo, do
pouco interesse dedicado a “institucionalizacdo da agdo e da politica” (Avritzer, 2007, p. 1506), talvez
por isso, nas palavras de Canovan (Cf. 1992, p. 116), Atenas nio constitui para Arendt um modelo
politico num sentido exclusivo, fato que conduz nossa autora ao génio politico de Roma?, tendo como
objetivo analisar as instituigdes e estruturas politicas romanas, como formas capazes de preservar o
espaco de ac¢do e a espontaneidade dos agentes.

No capitulo A fradigio do pensamento politico, presente na compilagio de textos de Arendt
feita por Jerome Kohn, intitulada: .4 promessa da politica (2008), nossa autora defende que a experiéncia
grega da acdo representa o comego de toda experiéncia politica ocidental, tendo como pressuposto
politico basico a pluralidade das agdes humanas. No entanto, essa experiéncia encontra seu limite na

fragilidade grega de garantir durabilidade a acao, que, segundo Arendt,

Sem a santificagdo romana da funda¢do como acontecimento unico, a civilizagao
grega, incluindo a filosofia grega, nunca teria se convertido em fundagio de uma

9 Essa expressdo ¢ utilizada por Arendt com o propésito de estabelecer uma comparacio entre a experiéncia
politica grega e a romana. Segundo a autora, embora os gregos tenham promovido “o ato de legislar e a
construcao da cidade ao mais alto nivel da vida politica”, ndo conseguiram ampliar a experiéncia “da a¢ao e da
politica para incluir aquilo que mais tarde viria a ser o génio politico de Roma: a legislacio e a fundagao” (Arendt,
2016, p. 242).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

23



QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO

tradicdo, ainda que fosse preservada de um modo nio coercitivo e nao
impositivo pelos esfor¢os dos eruditos de Alexandria” (Arendt, 2008, p. 100-101).

Em outras palavras, como acrescenta Jerome Kohn (Cf. 2008, p. 34), Arendt acredita
que sem a incorpora¢iao do mundo contido na pdlis grega pela Republica romana através da fundacao
e preservacdo da cvitas’’, a experiéncia da acio politica grega nio se converteria em tradi¢io, mesmo
diante de todo esforco dos grandes eruditos gregos, Her6doto e Homero, que com suas obras
buscaram imortalizar os feitos humanos através da histéria e da poesia. Logo, para Arendt, foram os
romanos que nos ensinaram por meio da experiéncia de fundagio que “a tradi¢do preservava o
passado legando de uma geracio a outra o testemunho dos antepassados” (Arendt, 2007, p. 166). E,
assim, inclinando-se sobre a tradi¢io romana e em sua experiéncia de fundagio!!, Arendt ndo apenas
visa resgatar seu legado de preservagio e testemunho das a¢bes e feitos dos antepassados, mas
também identificar a presenca dessa tradi¢ao nas grandes revolucdes do século XVIII, ndo enquanto
repeticio da experiéncia romana, mas enquanto legado que possibilitou uma nova experiéncia de
fundagio e conservagio da a¢io e da pluralidade humana, dando inicio a novas institui¢des estaveis
e duradouras, isto ¢, a constituicao de um Novus ordo saeclornm, enquanto inicio absolutamente novo.

E importante destacar que a tradigdo romana e seu ideal de fundaciio esteve presente
nas duas revolu¢des modernas, desempenhando papéis distintos nos dois lados do atlantico. No que
se refere a constituicao da Republica na Franca, Arendt esclarece que a “solucdo romana foi a fonte
efetiva de inspiracdo para o ‘despotismo da liberdade’ de Robespierre” (Arendt, 2011, p. 265), que
visava justificar a ditadura através da defesa da constituicio da liberdade. Tal justificativa também
esteve presente nos pensamentos de tedricos como Maquiavel e James Harrington. Temos, nessa
visdo e justificativa, a teoria da defesa de um ditador na formagio politica de uma republica, tese a
qual Arendt se posiciona fortemente contraria. Todavia, tanto os romanos como Maquiavel,
entendiam a nova fundagdo apenas como um ato de reforma ou restauracio e ndo como um ato de
fabricagdo, pois conforme esclarece Arendt, “na linguagem de Virgilio, a funda¢io de Roma foi o
restabelecimento de Tréia, Roma seria efetivamente uma segunda Tréia” (Arendt, 2011, p. 266), isto
¢, nada mais do que a restauracdo de uma cidade antiga. Ja o inglés James Harrington, seguindo a
direcdo contraria, defendia a ideia de fabricagdo no dmbito da Republica e acreditava que apenas por
meio da introdugdo de meios violentos, proprios desse processo, algo poderia ser criado, uma vez
que, em seu entendimento, ¢ “exatamente por que algo é criado nio do nada, e sim de um

determinado material que precisa ser violentado para se render aos processos de fabricag¢do dos quais

10 De acordo com Arendt, a experiéncia da polis grega esta em agudo contraste com a experiéncia romana,
onde “a agdo politica consiste na fundagdo e preservagao da wvitas” (Arendt, 2008, p. 94).

11 Sobre esse aspecto, ¢ importante considerar que “a histéria romana tinha como centro a ideia de fundagio, e
¢ impossivel entender qualquer dos grandes conceitos politicos romanos, como autoridade, tradicio, religiao,
lei etc., sem considerar o grande feito que esta no inicio da histéria e da cronologia de Roma, o fato da wrbs
condita, a fundacio da cidade eterna” (Arendt, 2011, p. 265).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

24



ANTONIO BATISTA FERNANDES

surge uma coisa, um objeto fabricado” (Arendt, 2011, p. 267) e, nessa linha, uma Republica é o
resultado de uma ato violento de fabricacio. No entanto, foi na Revolu¢io Francesa, e mais
especificamente na fase jacobina de Robespierre, que os meios de violéncia passaram a ser utilizados
para fins de fabricacdo, ou seja, que a transformacdo do ditador romano em um ditador-fabricador
se tornou possivel, contrariando, assim, a propria tradicdo romana ao assumir a “posicdo de um
‘arquiteto’ que construfa com material humano uma nova casa, a nova republica, para os seres
humanos” (Arendt, 2011, p. 267).

Contrariamente a experiéncia francesa, entre os americanos a influéncia da tradi¢do
romana langou uma luz diferente nos assuntos politicos. De acordo com nossa autora, a influéncia
romana entre os homens da Revolucio Americana levou nao, a uma réplica da experiéncia de
fundacio de Roma, mas a “uma variante do magnus ordo saeclorum virginiano, alterando-o para o novus
ordo saeclorum, assin, os americanos| admitiam que ndo se tratava mais de fundar ‘Roma de novo’, e sim

2

de fundar uma ‘nova Roma™ (Arendt, 2011, p. 271). Arendt procura deixar claro, em sua leitura, que
os homens da Revolugio Americana haviam compreendido, embora nio de imediato, que o inicio
empreendido por eles por meio da Revolucio “foi em larga medida ndo apenas a fundagio de um
novo corpo politico como também o inicio de uma nova histéria nacional especifica” (Arendt, 2011,
p. 271). A Revolugio, portanto, marcou o inicio dessa historia independente, sem a presenca de
qualquer absoluto transcendente ou externo ao préprio ato de onde pudesse derivar sua validade!?,
pois “o absoluto ao qual o inicio ha de derivar sua validade e que, por assim dizer, deve salva-lo de
sua arbitrariedade intrinseca é o principio que fez seu aparecimento no mundo junto com ele”
(Arendt, 2011, p. 272). E, esse principio, segundo Arendt, ndo decorre da for¢a ou violéncia de um
arquiteto como propds Robespierre, mas da deliberacio fruto da decisdo conjunta dos homens e do
compromisso mutuo no espago de pluralidade e liberdade préprio da agdo politica.

A partir dessas exposi¢des, visamos constatar, a luz do pensamento arendtiano, a
inegavel influéncia da tradicdo romana entre os homens das Revolugcbes modernas, mas também a
grande estima atribuida por Arendt a tradugdo do republicanismo romano. Conforme esclarece
Hammer, “a importancia dos romanos para Arendt, como para Maquiavel e Montesquieu, ¢ que eles
fornecem uma maneira de pensar a politica que da forma as ideias politicas” (2002, p. 125). Arendt
volta sua atengdo para a tradi¢io romana por perceber nessa tradicio um modelo de autoridade,
promessa e fundagdo capaz de iluminar os grandes tedricos politicos e langar luz sobre os
acontecimentos do mundo moderno e contemporaneo. Assim, embora alguns estudiosos de Arendt

ignorem completamente a influéncia dessa tradigdo sobre seu pensamento!3, somos levados a

12 Aqui, Arendt esclarece que foi a partir da leitura da quarta Ecloga de Virgilio, que os revolucionarios
americanos perceberam a existéncia de uma solugio para as perplexidades do inicio, “a qual nao requer nenhum
absoluto para romper o circulo vicioso em que parecem presas todas as primeiras coisas” (Arendt, 2011, p.
272).

13 Para um maior aprofundamento, conferir: HAMMER, Dean. Hannah Arendt and roman political thought:
the practice of theory. Political Theory, v. 30, n. 1, pp. 124-149, feb., 2002.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

25



QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO

concordar com Hammer, ao defender que “Cicero, Virgilio e os historiadores desempenham um
papel fundamental no pensamento de Arendt” (Hammer, 2002, p. 125), principalmente no que se
refere 2 maneira como Arendt percebe as contribui¢oes desses autores para a compreensio do
pensamento politico e dos ideais de fundagdao e constituicdo da republica, conceitos-chave para
entender o republicanismo em sua obra.

Por certo, Cicero é uma grande referéncia teérica para Hannah Arendt'4. De acordo
com Beatriz Porcel, o pensador romano oferece a Arendt “a oportunidade de aprofundar na
passagem da filosofia grega a latina termos centrais para o repertorio filoséfico-politico, como
‘auctoritas’, ‘humanas’, ‘religio’ e ‘historia™ (Porcel, 2015, p. 30). Nesse sentido, acreditamos que o
legado transmitido por Cicero ao pensamento arendtiano contribuiu de maneira significativa para
iluminar sua visdo das influéncias conceituais adotadas pelos homens das Revolugbes modernas,
principalmente, no que concerne aos temas da funda¢do, ampliagio e conservagdo da Republica.
Cicero acreditava que a virtude dos homens se aproxima do caminho dos deuses no que se refere a
“fundacio de novas comunidades e a preservacio das ja fundadas” (Arendt, 2007, p. 163). Conforme
esclarece Porcel, para o filosofo romano “fundar e conservar comunidades politicas é a virtude
humana mais préxima ao génio dos deuses” (Porcel, 2015, p. 30), e tal virtude sé é possivel através
da atividade politica, uma vez que se assemelha completamente a ela. Desse modo, ndo podemos
negar a notdria influéncia do filésofo romano sobre os homens das Revolugdes modernas e, mais
especificamente, sobre Hannah Arendt, nomeadamente no que concerne aos conceitos de fundacio
e autoridade.

Em Virgilio, grande historiador e poeta romano, Arendt encontra os fundamentos do
modelo de fundacio de Roma, que marca o inicio de um novo tempo. “Virgilio fornece uma imagem
de fundag¢io que organiza a compreensio dos romanos de seu passado” (Hammer, 2002, p. 128). Nas
paginas da Ewneida, ao narrar a histéria de Eneias, o poeta reconta a histéria de Tréia; nesse contexto,
¢ importante notar que, para Virgilio, a fundacdo de Roma nio deve ser entendida como um inicio
absolutamente novo, pois “cla era o ressurgimento de Tréia e o restabelecimento de alguma cidade-
estado que existira antes e cujo fio de continuidade e tradi¢io nunca se rompera” (Arendt, 2011, p.
269), portanto, a constitui¢io e fundacio de Roma aparece ndo como inicio absolutamente novo, mas
como restauragio ou restabelecimento da ordem dos periodos. Virgilio é, também, para Arendt, o
primeiro a associar natalidade e politica, tendo legado tal visdo ao pensamento agostiniano, quando
em seu poema Ecloga, o autor professa “um hino a natividade, um louvor ao nascimento de uma
crianca e o andncio de uma nova geracao” (Arendt, 2011, p. 270). Por essa razdo, concordamos com

Hammer quando afirma que Virgilio representa para Arendt “a expressdo politica romana da forma

14 As referéncias a Cicero estdo presentes em boa parte das obras e textos de Hannah Arendt, aqui podemos
destacar: A condi¢ao humana; Sobre a Revolugao; Entre o passado ¢ o futuro, A vida do Espirito e o Didrio Filosdfico.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

26



ANTONIO BATISTA FERNANDES

mais pura” (Hammer, 2002, p. 131), fornecendo uma forma de pensamento politico puro, baseado

na fundacio e nas experiéncias da ac¢do politica no mundo.

DA TRADICAO ROMANA A EXPERIENCIA MODERNA DE FUNDAGCAO

Posto isso, convém que agora, na esteira de nosso objetivo, avancemos na dire¢ao de
aprofundar o sentido atribuido pelos romanos a tradicio e a ideia de fundagio, bem como sua
influéncia sobre as revolugbes modernas. Para tanto, ¢ mister iniciarmos pela discussdo em torno da
centralidade do conceito de autoridade politica, uma vez que para os romanos “a fonte de autoridade
repousava exclusivamente no passado, na fundacio de Roma e na grandeza dos antepassados”
(Arendt, 2007, p. 136). De acordo com Arendt, a palavra auctoritas teve sua origem em Roma, nio
existindo na lingua grega. No sentido etimolégico, ela deriva do substantivo awctor, que significa autor,
e do verbo grego augere, que significa aumentar, ¢ aquilo que “os de posse dela aumentam ¢ a
fundacao” (Arendt, 2007, p. 164). A grande importancia da inclusio dessa palavra no vocabulario,
deriva do conceito romano de autoridade, que consiste na preservacao e manutencio do ato inicial
de fundacio. Assim, com base na concep¢do romana de autoridade, podemos obter duas conclusdes:
primeiro, que a autoridade deriva da fundacio e preserva o ato de funda¢io enquanto inicio da
Republica; segundo, que a autoridade “aumenta” esse ato para atingir as geragOes futuras, e dessa
forma a fundagio ¢ santificada por meio da tradi¢aol>.

Ademais, é preciso considerar ainda que para os romanos, conforme esclarece Rubiano,
“os atos de fundagio estdo ligados aos deuses” (2016, p. 193), ou seja, a experiéncia de fundacao é
fruto da a¢io dos deuses entre os mortais. E assim que Cipido, no livro II, da obra Da Repiiblica, de
Cicero, ao narrar o mito da fundagido de Roma, afirma: “Que Republica — continuou — terd uma
origem tdo esclarecida, tio sabida de todos como esta cidade, que deve sua fundacio a Romulo, filho
de Marter” (Cicero, 2011, p. 48). Ou ainda, na mesma obra, Lélio, ao recordar a famosa frase de
Catlo, afirma: “A constitui¢ao da Republica ndo foi obra de um homem nem de um tempo” (Cicero,
2011, p. 61). Em ambos os casos, seja pela identificagdo de Romulo com a figura divina responsavel
pela fundagio de Roma, ou pela observacdo de que a constitui¢do de uma Republica esta para além
do tempo e das a¢Ges humanas, podemos perceber claramente o elemento divino e a santificagdo do
ato fundacional, que se expande pelo tempo e tradi¢cio como fonte de grandeza e de toda autoridade
politica.

Ainda sobre o conceito romano de autoridade, Arendt nos lembra ser preciso considerar
a distingdo existente entre a categoria do poder, central para se pensar a politica e a vocagdo
republicana em nossa autora, e a categoria da autoridade. Arendt observa, que para os romanos “a

autoridade, em contraposiciao ao poder (potestas), tinha suas raizes no passado, mas esse passado nao

15 Esse aumento significa crescimento, que “ao contrario de nosso conceito de crescimento, em que se cresce
para o futuro, para os romanos o crescimento dirigia-se no sentido do passado” (Arendt, 2007, p. 166).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

27



QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO

era menos presente na vida real da cidade do que o poder e a forca dos vivos” (Arendt, 2007, p. 164).
Assim, recorrendo novamente ao pensamento de Cicero, Arendt acrescenta que “a caracteristica mais
proeminente dos que detém autoridade é ndo possuir poder. Cums potestas in populo anctoritas in senatu
sif” (Arendt, 2007, p. 164), isto é, enquanto o poder reside no povo, a autoridade repousa no Senado.
O poder, portanto, encontra-se nas maos do povo, resultando da acdo politica e da liberdade; ja a
autoridade, tem seu fundamento no passado e no ato de fundagdo da Republica, sendo mantida por
meio do Senado e passiva de acréscimos pelas novas geracdes'®, sempre tendo como referéncia o
passado e o ato inicial de Fundag@o. De acordo com Karin A. Fry, na Roma classica, “o Senado
Romano detinha sua autoridade por meio dos cidaddos que valorizavam a tradi¢do dos ancestrais e
transmitiam tal referéncia aos senadores” (Fry, 2010, p. 105), encontrando-se no passado e no ato de
fundacio a raiz de toda autoridade.

Segundo Lafer, para Arendt, a relevancia do conceito de autoridade na modernidade
surge, principalmente, no contexto das Revolugdes Francesa e Americana, que buscaram, cada uma
a seu modo, “instituir pelo ato de fundacio, que separa o nio-mais (o passado) do ainda-nio (o
tuturo), uma novus ardo saeculorum, que legitime a comunidade politica e preencha a lacuna entre o
passado ¢ o futuro” (Lafer, 2003, p. 66). Lafer acredita, na esteira da interpretagdo arendtiana, que o
fendbmeno revolucionario significa um momento de retomada da tradi¢fdo romana e, nesse sentido, o
conceito de autoridade politica e a ideia de fundagdo sio indispensaveis, embora a experiéncia
revolucionaria moderna nos ensine que “a fundagio deixou de ser um evento do passado — ab urbe
condita — e passou a construir uma possibilidade presente ou futura” (Lafer, 2003, p. 60).

Nio temos davidas que Arendt é precisa ao identificar o grande legado da tradicao
romana para as revolucdes do século XVIII, uma vez que, em suas palavras, “as agdes dos homens
das revolucoes foram em altissimo grau inspiradas pelos exemplos da Antiguidade romana” (Arendt,
2011, p. 253). E isso, certamente, ndo reduz em nada a novidade do ato iniciado por eles, embora,
seja possivel também concluir com Arendt que, “sem o exemplo classico reluzido pelos séculos,
nenhum dos homens das revoluc¢oes dos dois lados do atlintico teria tido a coragem para aquilo que
se demonstrou ser uma ac¢ao sem precedentes” (Arendt, 2011, p. 253). Foi a busca por reviver o ardor
republicano do passado, presente, seja na experiéncia politica da antiguidade greco-romana ou
renascentista, que seguramente animou os homens das duas revolugSes setecentistas a comegarem

algo sem precedentes na histéria da modernidade, ainda que, a principio, eles préprios nio

16 Conforme afirma Cicero nas paginas da obra Da Repriblica (54 a.C.), “a autoridade do Senado estava no teu
esplendor e o povo a suportava com paciéncia” (2011, p. 72). De acordo com Arendt, no contexto romano, o
Senado era a representacdo da autoridade da Republica, nas palavras de Plutarco, podia funcionar como “um
peso central, que, a maneira do lastro em uma embarcagdo, mantém as coisas sempre no justo equilibrio”
(Arendt, 2007, p. 165-166). No contexto romano, segundo Klusmeyer, o Senado era constituido por “um corpo
seleto de distintos ancidos de nobre linhagem, cujo papel central era aconselhar os assuntos do Estado” (2020,
p. 189)

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

28



ANTONIO BATISTA FERNANDES

conseguissem perceber a novidade do que estavam iniciando, recorrendo frequentemente a referéncia
basilar do modelo de “republica romana e sua grandeza historica” (Arendt, 2011, p. 254).

Segundo Arendt, o que os homens das duas revolu¢bes modernas buscavam na
experiéncia politica grega e na tradicdo romana eram licdes e precedentes que pudessem iluminar suas
acoes. Dos gregos, a experiéncia fundamental era comegar e conduzir a agdo até o final; dos romanos,
a experiéncia fundamental era fundar e conservar o que, para Arendt, “levou a tradi¢io e a autoridade
na politica ocidental” (Arendt, 2006, p. 354). O retorno ao conceito romano de autoridade e as
institui¢oes politicas romanas atendiam a esse proposito. Contudo, ¢é preciso lembrar que ao resgatar
o conceito de autoridade, os revolucionatrios operaram uma mudanca circunstancial na natureza de
algumas dessas instituicGes. No que se refere ao conceito romano de autoridade, este nunca esteve
fundado nas leis, mas “estava incorporada numas institui¢oes politicas, o Senado romano — potestas in
populo, mas antoritas in senatr”’ (Arendt, 2011, p. 256), e teve sua natureza radicalmente alterada pelos
revolucionarios norte-americanos. Nesse ponto em especifico, Arendt explica que os revolucionarios
norte-americanos foram mais bem-sucedidos do que os romanos, onde o Senado funcionava como
a institui¢do que mantinha a autoridade da Republica. A grande inova¢io norte-americana consiste

na

mudanca do /ocus da autoridade, passando do Senado (romano) para a esfera
judiciaria do governo; mas o que continuou préximo ao espirito romano foi que
julgaram necessario e criaram uma instituicdo concreta que, distinguindo-se
claramente dos poderes legislativo e do executivo, era especificamente destinada
aos fins da autoridade. (Arendt, 2011, p. 257).

Dito de outra forma, embora os norte-americanos tenham se mantidos fiéis ao exemplo
da tradi¢do romana e conservado o Senado, Klusmeyer observa que os revolucionatios americanos
“preferiram dar énfase a novidade de sua empreitada, e basear sua abordagem criando uma
constituigdo na propria experiéncia politica” (Klusmeyer, 2020, p. 200). Assim, mesmo preservando
a distingdo romana entre poder e autoridade, “investiram a Suprema Corte dessa tltima, e néio, como
os romanos haviam feito, o Senado, e ao fazé-lo transformaram o carater dessa forma de autoridade,
de politica para legal” (Klusmeyer, 2020, p. 200). O Senado, portanto, tornou-se um poder ao lado
dos poderes ja existentes e, passando a esfera da legislatura, segundo Arendt, tornou-se “inapto para
exercer a autoridade” (Arendt, 2011, p. 257); por sua vez, a Suprema Corte, destituida de poder e
permanente no cargo, “sinaliza que a verdadeira sede da autoridade na Republica Americana ¢ a
Suprema Corte” (Arendt, 1990, p. 200), detentora de autoridade legal e responsavel por conservar e
ampliar o ato inicial de fundagdo. Em outras palavras, assevera Adverse, “quem fica encarregado de
interpretar a Constitui¢ao serd a sede da autoridade na nova republica, vale dizer, a da Suprema Corte,

cuja func¢io nao ¢é legislativa, mas juridica” (2012, p. 53).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

29



QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO

A grande diferenca entre a experiéncia norte-americana ¢ a tradi¢do romana, consiste
no fato que “em Roma, a fundagdo da autoridade era politica e consistia em dar conselhos, ao passo
que na republica americana a funcdo da autoridade ¢ judicidria e consiste na interpretacao” (Arendst,
2011, p. 258). Portanto, de acordo com Arendt, de um lado temos a tradicdo do Senado romano
enquanto encarna¢io dos founding fathers, que liga a fundacio da cidade aos ancestrais, de onde emana
toda sua autoridade; e, de outro lado, temos a Constituicdo Americana, um documento escrito que é
fonte de toda autoridade da Suprema Corte (Cf. Arendt, 2011, p. 258). Em ambos os casos, é
perceptivel a preocupagdo com a conservacio do ato inicial de fundagdo e sua ampliacdo; nesse
sentido, é perceptivel também a influéncia da tradi¢io romana antiga sobre os homens da Revolugao
Americana, preocupados em conferir permanéncia e legitimidade ao corpo politico da republica
recém-fundada, o que, segundo Arendt, fez “parecer que tudo isso encontrara uma solucio simples
e como que automatica na Roma antiga” (Arendt, 2011, p. 260). Por isso, ao recorrerem aos antigos,
esses homens nao buscavam apenas rememorar uma experiéncia pretérita ou uma tradicdo que se
havia perdido e deixado de iluminar as gera¢des vindouras, mas também encontrar um modelo capaz
de servir de referéncia para suas experiéncias politicas presentes.

Portanto, aponta Arendt que foi por meio desse movimento de retorno dos americanos,
de “olhar o passado com os olhos dos séculos futuros” (Arendt, 2011, p. 256), que a Revolucio
Americana teve sucesso onde as outras falharam, isto é, na “funda¢ido de um novo corpo politico
com estabilidade suficiente para sobreviver as investidas dos séculos seguintes” (Arendt, 2011, p. 2506),
algo que se tornou possivel apenas por meio da instituicio de um novo principio de autoridade, a
Constituicdo, que nio estava fundada num absoluto transcendente advindo da religido, mas que,
conforme esclarece Karin A. Fry, fundava-se em uma nova institui¢do politica, a “Corte Suprema,
cujos magistrados ndo tém poder legislativo ou executivo, mas tém a autoridade de interpretar a

Constituicao” (Fry, 2010, p. 106). Desse modo, nas palavras de Arendt é possivel concluir que

foi a autoridade que o ato de fundacio trazia dentro de si, mais do que a crenga
num Legislador Imortal, ou as promessas de recompensas e ameagas de castigo
num ‘futuro estado’, ou mesmo na duvidosa autoevidéncia das verdades
enumeradas no predimbulo da Declaragio de Independéncia, que assegurou a
estabilidade da nova repiblica” (Arendt, 2011, p. 256).

Os americanos, inspirados no modelo romano, conseguiram estabelecer no ato de
fundac¢io da Republica um novo principio de autoridade, ndo uma autoridade politica como existia
em Roma, mas judicidria, que, dispensando a necessidade de um absoluto transcendente, se
estabeleceria a partir de uma instituicdo responsavel pela interpretacio das leis, derivando sua
“autoridade da Constituicio como documento escrito” (Arendt, 2011, p. 258). Para Lefebve, ao

refletir sobre a posicio da lei dentro da Republica, é possivel perceber o lugar central que a lei ocupa

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

30



ANTONIO BATISTA FERNANDES

no modelo tedrico republicano de Arendt, onde a autoridade aparece como sendo o conceito chave
para o entendimento da lei (Cf. Lefebve, 2016, p. 99).

Em Sobre a Revolucao, Arendt esclarece que tanto o vopog grego como a /ex romana nao
tinha origem divina, “o conceito de legislacao dos gregos e dos romanos nao precisa de inspira¢io
divina” (Arendt, 2011, p. 241), a palavra vopog, reflete, segundo Arendt, “o cariter ‘artificial’,
convencional, de lavra humana das leis” (Arendt, 2011, p. 242), e, para os gregos, o estabelecimento
das leis ndo era um gesto politico, porém pré-politico, portanto, o legislador ndo precisa pertencer a
comunidade politica, mas apenas esta quantificado para a elaboracdo de suas leis. Por sua vez, a /ex
romana, ao contrario, nao era uma atividade pré-politica, sendo que “o sentido original da palavra /ex
¢ relacdo ou ‘ligacdo intima’, ou seja, algo que liga duas coisas ou dois parceiros reunidos em
circunstancias externas” (Arendt, 2011, p. 243). Assim, para os romanos, a /x constituia uma atividade
propriamente politica, pois através dela eram estabelecidos “tratados e acordos com que se constituia
uma nova aliang¢a, uma nova unidade” (Arendt, 2011, p. 243).

No entanto, a principal influéncia de Arendt no que concerne ao entendimento do da
lei, nio vem dos gregos nem dos romanos, mas da teérica politica de Montesquieu, sobretudo, no
que concerne a compreensao do conceito de lei emergente a partir da modernidade. Conforme nos
esclarece Adverse, parafraseando Arendt, “Montesquieu foi o Gnico politico a retomar o sentido
romano de lei, isto ¢, o de relagdo (rappord), abstendo-se, por causa disso, de introduzir no dominio
politico um poder despético ou absoluto” (Adverse, 2012, p. 51)!7. Portanto, segundo Arendt, “para
Montesquieu, as leis religiosas ou as leis naturais ndo constituem, estritamente falando, uma ‘lei

295

superior” (Arendt, 2011, p. 244), posicionando, Montesquieu, como referéncia para o secularismo
moderno. E desse modo, que no livro primeiro de O Espirito das Leis, o filbsofo afirma, “as leis, em
seu sentido mais extenso, sdo as relagSes necessarias que derivam da natureza das coisas; e, nesse
sentido, todos os seres tém suas leis” (Montesquieu, 2005, p. 11). O conceito de lei, tanto para os
romanos como nas palavras de Montesquieu, ndo necessita de uma fonte absoluta de autoridade,
sendo a lei “apenas aquilo que relaciona duas coisas” (Arendt, 2011, p. 244).

E visivel a contribuicio de Montesquieu tanto para o republicanismo moderno, embora
n2o seja ele propriamente um teérico do republicanismo, como para a retomada dos conceitos antigos
que serviram de referéncia aos homens das Revoluges. Ademais, conforme aponta Bignotto, “ao
estudar os regimes e suas qualidades, ele ofereceu uma defini¢io de republica que sera influente ao
longo de todo o século XVIII” (2013, p. 180); e, mais ainda, é preciso considerar que “para ele o

regime republicano se define, em primeiro lugar, pelo fato de que nele a soberania se encontra nas

maos do povo” (Bignotto, 2013, p. 180), visao que influenciou nio s6 os revolucionarios americanos,

7 Em Sobre a Revolugao, Arendt esclarece que dentre os tedricos pré-revoluciondrios apenas Montesquieu
recusou introduzir um ideal de absoluto na esfera politica, isso porque optou por usar a lei num sentido romano,
“definindo-a no primeiro capitulo de L'esprit des lois como o rapport, a relagdo que subsiste entre entidades
diferentes” (SR, p. 244).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

31



QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO

como também exerceu forte influéncia sobre os revolucionarios franceses, uma vez que na defini¢ao
francesa de democracia, “a lei s6 pode ter por origem na vontade popular” (Bignotto, 2013, p. 184).
Por isso, defendemos a importante influéncia do pensamento de Montesquieu na leitura republicana
de Arendt; a principio, em sua recusa ao problema do absoluto enquanto fonte de validade das leis;
e, depois, em sua contribuicdo para alterar o sentido vigente da palavra lei, que passa a adquirir um
novo significado, agora fundada nos consentimentos e acordos mutuos e distante da sangio religiosa
do absolutismo moderno.

Nessa direcdo, Arendt aponta em Origens do Totalitarismo, que “no governo
constitucional, as leis positivas destinam-se a erigir fronteiras e a estabelecer canais de comunicagio
entre os homens, cuja comunidade é continuamente posta em perigo pelos novos homens que nelas
nascem” (Arendt, 1989, p. 517). As leis sdo a base de sustentagio dos regimes republicanos e
constitucionais, a0 mesmo tempo, em que assegura a liberdade oriunda dos novos comecos da politica
e do mundo comum. Aqui, encontramos em Arendt novamente uma recusa ao absolutismo de matriz
religiosa como fonte de legitimidade das leis, mas também uma defesa dos regimes constitucionais de
base republicana fundados nos acordos e pactos, conforme aconteceu no famoso pacto de Mayflower,
o que nos leva a afirmar, com Arendt, que “a estabilidade das leis corresponde ao constante
movimento de todas as coisas humanas, um movimento que jamais pode cessar enquanto os homens
nas¢am e morram” (Arendt, 1989, p. 517). Para Arendt, as leis e as constitui¢cGes, os tratados e as
aliangas, representam os negbcios politicos por exceléncia, asseguram estabilidade para com as
geracoes futuras, a medida que preservam o espaco de agdo e pluralidade humana dos individuos
dentro da Republica e, com isso, segundo Aguiar, respeitam “a diversidade e as diferengas humanas,
a convivéncia entre os homens” (Aguiar, 2018, p. 20), enquanto pressupostos necessarios a efetividade

do mundo comum e partilhado.

CONSIDERACOES FINAIS

Em linhas gerais, neste artigo, buscamos demonstrar o quanto é perceptivel, nos textos
de Arendt e, mais especificamente, em suas analises das revolugoes, o legado da tradi¢io republicana
de Roma, assim como sua notavel influéncia sobre os te6ticos das revolucbes modernas. Mais ainda,
que Arendt pode ser lida como uma pensadora do republicanismo, dado seu didlogo constante com
as matrizes do republicanismo classico e moderno na defesa da liberdade e do espago publico. De
Cicero a Montesquieu, observamos a grande influéncia teérica que os conceitos republicanos de
fundacio, republica, liberdade, autoridade e lei exercem sobre o pensamento de Arendt, sustentando

nossa defesa de um republicanismo arendtiano.

REFERENCIAS

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

32



ANTONIO BATISTA FERNANDES

ADVERSE, Helton. Uma republica para os modernos. Arendt, a seculatizagio e o republicanismo.
Filosofia Unisinos, n. 13, p.39-56, janeiro 2012.

AGUIAR, Odilio Alves. A lei e a pluralidade em Hannah Arendt. Pensando: Revista de Filosofia, v.
09, n. 17, p. 18-35, 2018.

ARENDT, Hannah. A condi¢io humana. Trad. Roberto Rapouso; revisdo técnica Adriano Correia.
13. Ed. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2016.

ARENDT, Hannah. A promessa da politica. Trad. Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: Difel, 2008.
ARENDT, Hannah. Diario Filosdfico 1950-1973. Trad. Radl Gabids. Barcelona: Herder, 2006.

ARENDT, Hannah. Entre o Passado ¢ 0 Futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. Sdo Paulo: Perspectiva,
2007.

ARENDT, Hannah. On Revolution. Nova York: Pinguim, 1990.

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. Sio Paulo: Companhia das
Letras, 1989.

ARENDT, Hannah. Sobre Hannah Arendt. Revista Inquietnde, Goiania, v. 1, n. 2, ago/dez, p. 123-
162, 2010.

ARENDT, Hannah. Sobre a Revolugao. Trad. Denise Bottmann. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2011.

AVRITZER, Leonardo. Ac¢io, Fundacao e Autoridade em Hannah Arendt. [#a Nova, Sio Paulo, n.
68, p.147-167, 2007.

BIGNOTTO, Newton. A matriz Francesa. In: BIGNOTTO, Newton (otg). Matriges do
republicanismo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.

CANOVAN, Margareth. Hannah Arendt. a re-interpretation of her political thought. Cambridge:
Cambridge University Press, 1992.

CICERO, Marco Tulio. Da Repiiblica. Trad. Amador Cisneiros. Sao Paulo: EDIPRO, 2011.

FRATESCHI, Yara. Liberdade politica e cultura democritica em Hannah Arendt. Cadernos de
Filosofia Alema, Sao Paulo, v. 21, n. 3, p. 29-50, 2016.

FRY. Karin A. Compreender Hannabh Arendt. Trad. Paulo Ferreira Valério. Petrépolis: RJ: Vozes, 2010.

HAMMER, Dean. Hannah Arendt and roman political thought: the practice of theory. Po/itical
Theory, v.. 30, n. 1, pp. 124-149, teb., 2002.

KLUSMEYER, Douglas B.. Hannah Arendt sobre autoridade e tradi¢do. In: HAYDEN, Patrick
(ed). Hannah Arendt. conceito fundamentais. Traduc¢do de José Maria Gomes de Souza Neto.

Petrépolis: R]: Vozes, 2020.

LAFER, Celso. Hannah Arendt. pensamento, persuasio e poder. 2 Ed. Sao Paulo: Paz e Terra, 2003.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

33



QUE REPUBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLASSICO AO REPUBLICANISMO
MODERNO

LANG JR. Arendt e a questdo da revolucio. In: HAYDEN, Patrick (ed). Hannah Arends. conceitos
fundamentais. Tradug¢do de José Maria Gomes de Souza Neto. Petrépolis: RJ: Vozes, 2020.

LEFEBVE, Vincent. Politiqgue des limites, limites de la politique: 1a palce du droit la pensée de Hannah
Arendt. Bruxelles: Editions de 1'ULB, 2016.

MONTESQUIEU. O espirito das leis. Trad. Cristina Muracho. 3* ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2005.
PETTIT, Philip. Republicanismo. Una teotia sobre la libertad y el gobierno. Barcelona: Paidos, 1997.
PORCEL, Beatriz. Arendt e o legado de Cicero e Maquiavel. In: BRANCO, Guilherme Castelo;
ADVERSE, Helton (Org). Cléssicos e contemporineos da filosofia politica: de Maquiavel a Antonio Negti.
Belo Horizonte: Relicario, 2015.

RUBIANO, Mariana de Matos. Revolugio enmr Hannah Arendt: compreensio e histéria. 2016. 280 f.
Tese (Programa de Pés-Graduacio em Filosofia). Departamento de Filosofia, Universidade de Sdo

Paulo, Sio Paulo, 2016.

VALLESPIN, Fernando. Hannah Arendt y el republicanismo. In: CRUZ, Manuel (comp.). E/ siglo de
Hannah Arendt. Barcelona: Paidos, 2006.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

34



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

EDUCACAO EM RUINAS?
UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA CONTRA AS ESCOLAS NO
BRASIL'

Education In Ruins?
An Arendtian Reading Of Violence Against Schools In Brazil

Izaquiel Arruda Siquf:ira2

RESUMO: Este texto apresenta um panorama da tese de doutorado intitulada Massacres escolares no
Brasil: a violéncia extrema contra as escolas emr uma perspectiva arendtiana, desenvolvida no Programa de Pos-
graduacdo em Educacio da UFPE. Como objetivo geral, a pesquisa buscou compreender a concep¢iao
de violéncia no pensamento de Hannah Arendt e sua contribuicio frente a violéncia extrema contra
as escolas no contexto atual brasileiro. Metodologicamente, o estudo foi de natureza bibliografica e
hermencéutica, articulando, ensaisticamente, conceitos arendtianos de modernidade, violéncia, mundo
comum, banalidade do mal, superfluidade, perddo e promessa, dentre outros, a realidade dos
massactes escolares ocorridos no pafs nas dltimas duas décadas. A partir do conceito de “violéncia
contra a escola”, proposto por Charlot (2008), buscou-se, desse modo, um entendimento de como
os ataques dirigidos aos espacos educativos sdo fendmenos que refletem a crise da autoridade, a
erosao do espaco publico e o enfraquecimento do mundo comum. Os resultados encontrados
indicaram que esses eventos violentos nio sio acontecimentos isolados, pois refletem, de alguma
maneira, a desintegracdo de estruturas politicas e simbdlicas que sustentam a escola enquanto uma
institui¢ao de formag¢do humana. Além disso, a pesquisa indicou que o pensamento arendtiano oferece
chaves de compreensdo importantes que ajudam a analisar as raizes desse tipo de violéncia, bem como
ajuda a propor caminhos ético-politicos voltados a reconstru¢io da escola como espaco de protecao
aos mais novos. Diante disso, a defesa da escola sé pode implicar em uma responsabilidade coletiva
de toda uma comunidade politica na qual o perddo e a promessa surgem como possiveis categorias
para lidar com os traumas da violéncia e preservar um mundo comum para as novas geragoes.

Palavras-chave: Violéncia escolar; Hannah Arendt; Mundo comum. Banalidade do mal.

ABSTRACT: This text presents an overview of the doctoral dissertation entitled School Massacres
in Brazil: Extreme Violence Against Schools from an Arendtian Perspective, developed within the
Graduate Program in Education at the Federal University of Pernambuco (UFPE). The general
objective of the research was to understand the concept of violence in Hannah Arendt's thought and
its contribution to the analysis of extreme violence against schools in the contemporary Brazilian
context. Methodologically, the study is bibliographic and hermeneutic in nature, articulating—
through an essayistic approach—Arendtian concepts such as modernity, violence, the common
world, the banality of evil, superfluity, forgiveness, and promise, among others, with the reality of
school massacres that have occurred in Brazil over the past two decades. Based on the concept of
"violence against the school," proposed by Charlot (2008), the research sought to understand how
attacks on educational spaces reflect the crisis of authority, the erosion of the public sphere, and the
weakening of the common world. The findings indicate that such violent events are not isolated
incidents, but rather expressions of the disintegration of political and symbolic structures that sustain
the school as a space for human formation. Furthermore, the study suggests that Arendt’s thought
provides important interpretative tools for analyzing the roots of this type of violence, while also

1 Uma versio preliminar deste texto foi publicada nos Cadernos FLACSO, n. 22, com o titulo de “A nocio de
violéncia no pensamento de Hannah Arendt: contribuices para se pensar a violéncia escolar”. Além disso, um
resumo expandido foi publicado nos Anais XII Ciclo Hannah Arendt responsabilidade moral pelo mundo sob
o titulo de “Educa¢io em ruinas? Uma leitura arendtiana sobre a violéncia contra as escolas”. Apds a conclusido
da tese e com as corregdes necessarias, o titulo precisou ser modificado e o texto reformulado, resultando em
uma versao original e conceitualmente aprimorada do trabalho em relagio as versdes anteriores.

2 Professor efetivo de Filosofia do Instituto Federal de Educacio, Ciéncia e Tecnologia de Pernambuco (IFPE).
Doutor e Mestre em Educagdo pelo Programa de Pés-Graduacio em Educacio da Universidade Federal de
Pernambuco (PPGEdu/UFPE). izarsiq@gmail.com.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

35



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

offering ethical-political paths for rebuilding the school as a space of protection for the younger
generations. In this sense, defending the school implies a collective responsibility shared by the entire
political community, in which forgiveness and promise emerge as possible categories to address the
traumas of violence and preserve a common world for the generations to come.

Keywords: School violence; Hannah Arendt; Common world; Banality of evil.

Muito da presente glorificacdo da violéncia é causada pela severa frustracio da
faculdade de acdo no mundo moderno (Arendt, 2013, p. 104).

Nos ultimos anos, o debate em torno do conceito de violéncia tem crescido no ambito
académico. Judith Butler (2021), Slavoj Zizek (2014), Elsa Dorlin (2020), Byung-Chul Han (2017),
dentre outros, tém oferecido uma compreensao sobre os estudos da violéncia a partir de seus textos.
Como, também, estudos feitos por autores ja bem conhecidos/as: Yves Michaud (1989), Maria Cecilia
Minayo (2006), Domenico Losurdo (2012), Miriam Abramovay (2002), Hannah Arendt (2013), etc.

O crescente nimero de pesquisadores que vém estudando a violéncia, ndo sé enquanto
conceito, mas igualmente, enquanto fendmeno, demonstra que tais discussées podem contribuir para
a busca de uma maior compreensdo perante 0 mundo e perante cada um de nés, sujeitos de uma
condi¢do marcada pelas experiéncias mundanas. Estudar o fendmeno da violéncia pode ser visto
como uma tentativa de compreender melhor o lécus do qual fazemos parte, ja que todo conhecimento
¢ autoconhecimento (Souza Santos, 2010).

A nosso ver, essa crescente preocupacio sobre a violéncia evidencia que os problemas sociais,
politicos e educacionais precisam ser observados com mais acuidade. As explicagdes que sdo
encontradas para problemas que acercam esses ambitos estio sendo insuficientes para compreender
as crises aprofundadas com a modernidade. Crises que alcangaram os dias de hoje, reverberando em
diversos dilemas — como o aumento da violéncia —, nas relacbes entre os homens e nas instituicoes
que participam.

Nio ¢ novidade que, desde sua iniciagdo no mundo nas sociedades antigas, os homens
tiveram uma convivéncia com a violéncia. O que nos causa curiosidade ¢ o fato de nio sabermos se
o homem do passado, bem como o do hoje, nasce instintivamente inclinado para um agir violento
perante situagdes vivenciais, algo ordinariamente préximo ao estado de natureza de Thomas Hobbes.
Se, em algum momento, isso for confirmado, certamente modificard a compreensio que temos sobre
a prépria condi¢do humana.

Em Homo Ferox: as origens da violéncia humana e o que fazer para derroti-la (2021),
Reinaldo José Lopes, apoiado em varias pesquisas académicas, mostra-nos o animal da espécie sapiens
como um ser que nasce tendo a violéncia como uma de suas caracteristicas biologicamente inerentes.
Além disso, afirma que os seres humanos, enquanto primatas e com os outros primatas, sao seis a
sete vezes mais violentos, letalmente falando, que a média de todos os mamiferos juntos.

No entanto, essa compreensio, ainda que fundamentada em estudos académicos, nio ¢

consensual. A pensadora alema, Hannah Arendt, por exemplo, guardou algumas ressalvas em relacio

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

36



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

a violéncia enquanto uma caracteristica inata humana. Para ela, acreditar na violéncia como uma forga
estimulante da vida é um argumento tio velho quanto Nietzsche (contém ironial). A justificacdo
biolégica da violéncia, que parece nova, esta fortemente ligada a elementos perigosos de nossas mais

antigas tradi¢oes de pensamento politico (Arendt, 2013). De acordo com ela,

nada poderia ser teoricamente mais perigoso do que a tradi¢ido do pensamento
organicista em assuntos politicos, por meio da qual poder e violéncia sio
interpretados em termos biolégicos. (...) Além do mais, a partir do instante em que
se come¢a a falar em termos biologicos, ndo politicos, os glorificadores da
violéncia podem apelat ao fato inegavel de que, no seio da natureza, destruigdo e
criagdo sdo as duas faces do processo natural, de modo que a agdo violenta
coletiva, deixando de lado a sua atragio inerente, pode parecer tio natural como
pré-requisito para a vida coletiva da humanidade quanto a luta pela sobrevivéncia
e amorte violenta em nome da continuacao da vida no reino animal (Arendt, 2013,

p. 94).

A partir disso, podemos entender que o modo como o homem se relaciona e age
violentamente estd mais préximo de uma construcio cultural que emerge de suas experiéncias no
mundo em que habita com outros homens. F uma questio politica mais que biolégica, pois que,
desde muito cedo, os individuos sdo introduzidos na esfera dos assuntos humanos na qual coexistem
normas culturais, valores e codigos de conduta que ajudam a criar suas percepgoes sobre o que é
moralmente aceitavel ou nio em suas relagoes, incluindo o modo como lidam com a violéncia.

Assim, mais do que experiéncias por sobrevivéncia, as experiéncias politicas também
contribuem para a forma como as pessoas se relacionam com a violéncia. A participagio em
movimentos sociais, revolucdes, conflitos armados ou, até mesmo, a experiéncia em um regime
autoritario legitima ou contesta certas formas de violéncia dentro dos assuntos humanos.

Foram experiéncias politicas como estas que chamaram a atencio de Arendt durante o final
da década de 1960 e que ajudaram na feitura da obra Sobre a violéncia (2013). Em 1968, a filésofa
observou as rebelides estudantis iniciadas na Universidade de Paris, na Franca, que se propagaram
por varios lugares do mundo. Esse movimento ficou popularmente conhecido como Maio de 68 e
foi formado por estudantes, trabalhadores e intelectuais, que protestavam contra o autoritarismo,
valores tradicionalistas, liberdades individuais e melhores condi¢oes socioeconémicas. Além desse
evento, a Guerra do Vietna (1955-1975) e as discussGes sobre os meios violentos que a chamada
“nova esquerda” da época empregava para combater a violéncia estatal, buscando uma descolonizagao,
também chamou a atenc¢do da autora na obra (Lafer, 2013).

Mesmo que o texto ndo seja um tratado sobre a violéncia, a filésofa buscou compreendé-la
em suas dimensGes conceituais a partir de um contexto sociopolitico localizado e relacionando-a a
esfera politica. Ao adentrar esse ambito, foi imprescindivel a demonstracao de Arendt (2013) de que
a violéncia estabelece uma relagdo confusa com o poder, uma relacio contraditoria enraizada na
tradicdo da teoria politica, onde ambos os fenémenos foram associados, passando a fazer parte de

um mesmo sentido.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

37



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

Ao distinguir os dois fendmenos, poder e violéncia, Arendt os delimitou conceitualmente
demonstrando que sdo opostos. Para ela, o primeiro é um elemento intrinseco a politica,
manifestando-se a partir da concessdo dos cidadios, ou seja, ndo existe sem consentimento, sem
permissio, sem o principio de representatividade e coletividade. A prépria agio coletiva dos homens
e mulheres faz surgir o poder e, de igual modo, desaparecer. Ele ndo pertence a ninguém, mas é uma
outorga dos cidaddos em comum acordo (Arendt, 2013).

A violéncia, por sua vez, ¢ vista pela filésofa em termos de instrumentalidade, sendo
manipulada para alcangar certos objetivos como, por exemplo, a instauracio e manuten¢do de
governos tiranicos ou totalitarios. Além disso, ela pode ser usada a servico do poder quando este se
encontra em processo de pulveriza¢io, a fim de assegurar sua existéncia diante do risco de se esvair,
enfraquecer-se e/ou insistir na possibilidade de ndo desaparecer. Violéncia e poder ndo sio a mesma
coisa, onde um domina absolutamente, o outro esta ausente (Arendt, 2013).

Quando se torna a op¢io mais vidvel para a dominagio, a violéncia nio fortalece o poder,
mas escancara sua fragilidade frente ao seu desaparecimento. Ela colabora mais para sua destrui¢ao
do que sua continuidade ao transformar um regime politico representativo em um regime politico
tiranico. Em uma leitura arendtiana de Montesquieu, a tirania é “um governo paradoxalmente
impotente e, portanto, extremamente violento” (Duarte, 2000, p. 243). Em determinadas situagdes, a
violéncia pode transcender o mero aspecto instrumental e encontrar outros sentidos para sua
preservacdo na sociedade, destruindo as bases de uma democracia representativa, como fez, por
exemplo, no Brasil. Vejamos.

Através de um golpe, os militares tomaram o poder politico da republica e instalaram uma
ditadura que durou 21 anos (1964-1985).3 Esse regime lancou mio da violéncia para coibir a oposi¢io
politica, sobretudo aquela ligada ao espectro da esquerda. Qualquer cidaddo que reivindicasse
liberdade politica, questionasse o autoritarismo, demonstrando “subversio”, poderia ser perseguido,
torturado e até morto. Segundo o relatério final da Comissdo da Verdade, publicado em 2014, 191
pessoas foram assassinadas e 243 desaparecidas. E, de acordo com a Human Rights Watch,
aproximadamente 20 mil pessoas foram torturadas na ditadura militar brasileira (Barreiros, 2019).

Entretanto, nio foi s6 essa ditadura que demonstrou a envergadura da violéncia presente em
nosso pais. Desde os anos da invasao e colonizagdo das terras de Pindorama, o nosso povo conviveu
com as praticas de violéncia. O proéprio processo colonizador contra os povos originarios e, em
seguida, a escraviddo de povos africanos trazidos para essas terras, se deu através de praticas
extremamente hostis, revelando-se em um verdadeiro genocidio.

Ao que se percebe, o racismo e a escravidio estdo na base de nossa experiéncia tanto

enquanto povo como enquanto nacio. Estudos sociologicos demonstram isso quando apontam que

3 Uma ditadura ndo é o mesmo que uma tirania, embora possa guardar elementos tiranicos dependendo da
natureza do regime e das praticas de governanga.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

38



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

a ideia de uma coexisténcia pacifica ou uma democracia racial nunca se concretizou de verdade. Aqui
lembramos de um Brasil marcado pelo "homem cordial", termo desenvolvido por Sétgio Buarque de
Holanda em Raizes do Brasil (1997) ou da expressao “democracia racial”, criado pelo antropdlogo e
médico Arthur Ramos, mas popularizado pelo sociélogo Gilberto Freyre em sua obra Casa Grande e
Senzala (2003), e que foi, posteriormente, desconstruido pelo sociélogo Florestan Fernandes. Em vez
de uma suposta convivéncia harmoénica entre os povos, prevaleceu uma pratica de apadrinhamento,
dominacio e violéncia por parte de grupos historicamente privilegiados.

Além do genocidio e escraviddao indigena, assim como do racismo e escravidao africana,
podemos identificar outros tipos diluidos de violéncia que foram se manifestando em nosso pafs ao
longo do tempo: violéncia politica, violéncia de género, violéncia estatal, violéncia policial, violéncia
urbana e campesina, violéncia as escolas, etc. O Brasil convive com uma realidade dificil de ser
superada fruto de séculos de violéncia. Ademais, ainda que niio tenha um regime politico tirano,
elementos de violéncia presentes em um regime como esse, somam-se aos citados acima, formando um
alicerce em nossa estrutura social.*

Hannah Arendt, situada em outra realidade que nfio a nossa demonstrou uma preocupagio
com o seu crescimento no ambito da politica, exemplificada nos acontecimentos que citamos de Sobre
a Violéncia (2013). No que escreveu, a filésofa nio chegou a discutir de modo especifico sobre a
presenca da violéncia urbana, muito menos sobre a violéncia em espagos escolares. O que mais se
aproximou de uma discussio de violéncia as escolas é o que encontramos em suas reflexes sobre o
caso da dessegregacio racial nas escolas de Little Rock, cidade do estado de Arkansas, nos EUA. Vale
relembrar.

Em 1954, a Suprema Corte dos Estados Unidos declarou que a segregagio racial nas escolas
era inconstitucional, pois violava a Clausula de Prote¢io Igualitaria da 14* Emenda da Constitui¢ao
Americana. Em 1957, estudantes negros foram inseridos na Little Rock Central High School,
efetivando o direito de estudarem em uma escola que antes era destinada apenas a estudantes brancos.
A partir dai, os estudantes negros foram hostilizados por pais e alunos brancos, o que gerou uma
grande discussdo em torno do processo de dessegregaciao no pafs a partir das escolas.

A auséncia de uma discussio sobre a violéncia as escolas no arcabouco tedrico arendtiano, é
principalmente marcada quando essa violéncia é caracterizada como uma ac¢do que invade a escola.
Olhar para o problema desse tipo de violéncia ndo somente nos questiona sobre se hd uma
contribui¢iao da obra de Hannah Arendt frente a esse dilema, mas também nos posiciona frente a

urgéncia de uma compreensao sobre as dinamicas dessa violéncia crescente no Brasil. A filésofa, por

4 Os dados divulgados pelo Atlas da Violéncia em 05 de dezembro de 2023 apontaram que a taxa geral de
homicidios caiu 4,8% no Brasil. Porém, em relagdo aos grupos sociais minoritarios, particularmente negros,
mulheres, indigenas e populagio LGBTQIA+, o nimero de homicidios entre os anos de 2020 e 2021 subiu,
demonstrando que houve uma intensificagdo das violéncias contra esses mesmos grupos. Ja o Atlas da Violéncia
2024, referente aos dados de mortes por homicidio no pafs em 2022, revelou que 76,5% das pessoas assassinadas
naquele ano eram pretas e pardas IPEA; FBSP, 2023; 2024).

5 O ensaio Reflexdes sobre o Little Rock pode ser encontrado na obra Responsabilidade e julgamento (2004).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

39



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

ter escrito sobre a violéncia, bem como experienciado sua manifestacio em um regime totalitario,
parece abrir uma fenda capaz de nos permitir um olhar diferenciado sobre esse fenémeno.

Evidentemente, nio podemos negar que outras pesquisas ja discutiram sobre a violéncia
escolar a partir de uma abordagem arendtiana. No entanto, em nosso caso, o problema de pensar a
violéncia as escolas a partir de uma dada teoria envereda por uma compreensio distinta do fenémeno,
visto que estamos em outro momento e realidade das que foram estudadas em pesquisas anteriores.
Para nés, a teoria adotada, auxilia-nos a compreender essas atrocidades manifestas e, igualmente, a
elaborar isso diante de uma comunidade politica marcada pelo horror.

Na compreensio do fenémeno da violéncia contra as escolas, um olhar unilateral ndo ajuda
nessa reflexdo. O pensamento arendtiano, junto a outros referenciais teéricos, pode nos ajudar a olhar
para a realidade sob multiplas lentes. A reflexdo sobre a violéncia na modernidade, a violéncia e o
poder, a nogio de superfluidade, a banalidade do mal, além da énfase na agdo politica, a crise na
educacio, o perdio e a promessa emergem como caminhos possiveis para a tentativa de refletir sobre a
epidemia de violéncia contra as escolas em nosso pais.

Outrossim, sabendo que nio vamos encontrar no arcabouc¢o tedrico arendtiano uma
discussdo do tema em questdo, ndo ficamos impossibilitados de rastrear qual a contribuicdo que o
pensamento da filésofa pode nos oferecer. Ao nos voltarmos para o dilema da manifesta¢do atual da
violéncia as escolas, encontramos na obra de Arendt uma lente critica sobre o conceito de violéncia
capaz de nos ajudar a tecer uma relagdio com o fendémeno estudado. Para isso, o primeiro passo é
entender que violéncia extrema as escolas ou massactes escolares nio sio, estritamente falando, a
violéncia que Arendt discutiu. Mas isso ndo nos impossibilita de encontrarmos correspondéncias
entre os conceitos (e fendmenos).

Ao falarmos de violéncia escolar, sdo gerados questionamentos em torno do que configura
esse tipo de violéncia, ja que podemos pensa-la no plural enquanto fendémeno diverso. Por isso, a fim
de evitarmos generalizages, dividimo-la em trés tipos: violéncia da escola, violéncia na escola e
violéncia contra/a escola (Chatlot, 2008). Ao delimitar, elucidamos que o fenémeno da violéncia nas
institui¢oes educativas estd para além do que normalmente é associado quando falamos disso, que é
o bullying escolar. Este é apenas uma das configuracdes de violéncia que associamos a violéncia na
escola.

Quando discutimos sobre a violéncia contra a escola, nio significa que a enxergamos de
modo isolado. Pelo contrario, muitas vezes, a violéncia que acomete a escola tem uma relagdo estreita
com a violéncia que acontece na escola. Diversos relatos de agressores que invadiram escolas mostram
que eles proprios foram vitimas de violéncia enquanto alunos naquele ambito, escancarando uma
relacdo entre a violéncia direcionada a escola e os fatos ocorridos dentro dela. Resta-nos, por ora,
saber como se configura a manifestacdo do tipo de violéncia escolar que chamamos de violéncia

contra/a escola.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

40



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

Em linhas gerais, compreendemo-la como uma a¢do violenta que tem como alvo os
individuos inseridos no ambiente escolar. Em muitos casos, essa acdo é decorrente de um individuo
externo que se utiliza de instrumentos para ferir ou matar quem faz parte da vida escolat, sejam
estudantes, professores, profissionais da educacio, etc. Em outros casos, sdo individuos internos que
cometem esse tipo de violéncia. E um ato violento que vem de fora, exdgena, ainda que possa ser
cometida por individuos de seu interior.

A violéncia contra a escola ¢ um tipo de violéncia extrema onde a vida humana, em sua
dimensio nio apenas psicolégica, mas fisica, é posta em perigo. E uma agio danosa que categoriza
corpos como matdveis, suscetiveis de serem mortos ao perderem a dignidade de existirem. Ela torna
os corpos supérfluos ao desvia-los dos sentidos inerentes ao espaco de formacdo humana. Os corpos
feridos pela violéncia sdo desumanizados através da letalidade. De acordo com o relatério Ataques

de violéncia extrema em escolas no Brasil: causas e caminhos (2023),

Os ataques de violéncia extrema em escolas diferem de outras formas de violéncia,
tratando-se de um fendmeno com caracteristicas especificas. (...) sdo considerados
ataques os atos cometidos por estudantes ou ex-estudantes de forma intencional,
ocorridos no espaco escolar e que se caracterizam como ctimes de 6dio e/ou
movidos por vinganca (ou atos infracionais violentos). Sio motivados por
ressentimentos, preconceitos, discriminacido, racismo, misoginia, intolerancia a
existéncia de um grupo, aversdo completa a outra pessoa, sectarismo, extremismo,
entre outros sentimentos, concep¢bes e valores analogos. Caracterizam-se
também pelo planejamento e o emprego de determinado(s) tipo(s) de arma(s) com
a intencdo de causar morte de uma ou mais pessoas (Vinha ez al, 2023, p. 6).

Essas invasdes as escolas seguidas de atos de violéncia, representam muito mais que um
simples desafio as institui¢cSes escolares; representam um dilema para toda uma comunidade. Viver
em uma sociedade, minimamente comprometida com os direitos humanos, pressupde que a tolerancia
e o respeito a vida devam ser salvaguardados em todas as circunstancias. As vezes, a propria escola,
enquanto participe dessa sociedade, reproduz as violéncias e conflitos existentes nela. Em alguns
casos, até normaliza. Cada vida afetada por acdes violentas no ambiente escolar ¢ um lembrete
doloroso de que estamos longe de ter a escola como espago de prote¢do, como pensava Hannah
Arendt (2022).

Lamentavelmente, esse espaco mais parece uma idealizagdo que ndo estd encontrando
correspondéncia em nosso meio, considerando que somos um dos paises com altos indices de
violéncia em suas diversas formas, mesmo com uma legislacdo explicitamente punitiva. Todavia,
agOes meramente punitivas ndo bastam; é preciso pensar em formas de prevencao, generalistas ou
artesanais, e reelaborar sentidos capazes de diluir a dor causada pela violéncia as vitimas, as familias e a
toda a comunidade escolar.

Considerando isso, ao buscarmos tecer uma reflexdo sobre a violéncia contra as escolas,
nao descartamos a oportunidade de observar as agdes de violéncia em nossa realidade social. Um

olhar mais cuidadoso para isso aponta que sua manifestacio talvez esteja longe de ser superada. Longe

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

41



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

de acusar as instituicGes educativas, parece que as discussoes académicas, 0s parcos programas e agoes
das redes de ensino nio foram capazes de extirpar a existéncia desse mal. A preocupac¢io no seio das
escolas, dos governos, das universidades e na sociedade civil oscila entre nao fazer nada ou fazer pouco.
E os dados recentes revelam um grave aumento de a¢oes violentas nos ultimos anos (Vinha ez a/,
2023).

Ao acessarmos um site de noticias ou assistirmos a um telejornal, somos confrontados com
noticias de violéncia e invasdes que resultaram em tragédias. As vezes, nio é necessario ir tao longe
para encontrar essas noticias: basta uma conversa informal com alguém para saber de relatos
préximos de nossas casas. As manifestacoes de atos violentos estdo tdo perto, que podem ser notadas
nio s6 no ambiente escolar, mas em outros espacos em que as criancas deveriam também ser
amparadas, como seus lares. Esse tipo de violéncia pode ser chamado de violéncia intrafamiliar, sendo
mais conhecida como violéncia doméstica. Ela envolve aqueles que guardam uma relagio sanguinea
ouafetiva, como pais, irmaos, avos, etc. E pode- se apresentar de diversos modos, principalmente, por
meio de agressdes fisicas, verbais, psicologicas e simbolicas.

A violéncia fisica, talvez seja a mais visivel, visto que deixa marcas nos corpos de quem sofre.
Envolve atos como bater, empurrar, castigar corporalmente ou qualquer outra forma de agressiao que
cause danos fisicos. J4 a violéncia psicolégica e simbdlica é também danosa por ser dificil de detectar
visualmente, pois inclui xingamentos, humilhagbes, manipulagcGes emocionais, ameagas, isolamento
social, dentre outras acSes. Sua natureza “invisivel” e seus efeitos mais silenciosos tornam dificil uma
reposta adequada.

Além dessas violéncias, outros tipos podem ser vistos em nosso meio: a violéncia de género,
que se refere a atos violentos cometidos contra uma pessoa tendo como base o seu género; a
LGBTfobia, um tipo de violéncia cometida contra uma parcela da populagio que difere da
heteronormatividade em sua orientagdo; o racismo, preconceito ou violéncia cometida contra
alguém por ser de uma etnia diferente; a violéncia institucional, quando forgas policiais, sistemas
de justica, institui¢des de saude, etc. violam a dignidade de um individuo; dentre outras.

Voltando para a violéncia as escolas, no Brasil, diversos casos tém chocado a sociedade e
se tornado famosos. Embora nio representando a totalidade das ocorréncias, evidenciam a
disseminagdo da violéncia ao espago, por exceléncia, de cuidado e aprendizagem. Segundo Arendt
(2022), a escola, espago pré-politico, ¢ um lugar de protecio as criancas frente ao mundo publico. A
auséncia desse acolhimento pode causar danos para a vida escolar e social dos mais novos e dos
jovens, além de implicagoes na vida pessoal.

Conforme o relatério Ataques de violéncia extrema em escolas no Brasil: causas e caminhos
(2023) e reportagens em sites de noticias, desde o ano de 2002 o pais vem se defrontando com casos
de violéncia as escolas que mantém semelhancas entre si. Percebe-se que 0 modo como as violéncias

se deram foi semelhante, assim como as armas utilizadas, o histérico de vida dos infratores, as vitimas,

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

42



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

etc. Para ilustrar, relembremos os casos que ganharam mais notoriedade na midia brasileira, seguindo
uma ordem cronoldgica a partir da década de 2000.

Em 2002, em Salvador - BA, um estudante de 17 anos pegou o revélver calibre 38 do pai,
matou uma colega e feriu outra no Colégio Sigma, apds a professora ter pedido ao estudante para que
fizesse a atividade escolar; no ano de 2003, na cidade de Taituva - SP, no patio da Escola Estadual
Coronel Benedito Ortiz, um estudante de 18 anos atirou contra 50 estudantes e cometeu suicidio em
seguida. Nao houve vitimas fatais além do atirador; em 2011, uma professora foi morta a tiros por
um estudante de apenas 10 anos de idade em Sao Caetano do Sul - SP. Em seguida, cometeu suicidio.
A institui¢io em que o fato ocorreu foi a Escola Municipal Alcina Dantas Feijio.

O caso mais chocante foi o da cidade de Realengo — RJ, em 2011, onde um ex-aluno da
Escola Municipal Tasso da Silveira disparou contra alunos, ceifando a vida de 12 deles. O atirador
cometeu suicidio apds receber um tiro na barriga disparado por policiais. Ele tinha 23 anos de idade
e os estudantes mortos tinham entre 13 e 15; em 2012, na capital paraibana, Jodao Pessoa, dois jovens
invadiram o patio da Escola Estadual Enéas Carvalho e atiraram em trés adolescentes; em 2017, em
Goiania - GO, um estudante de 14 anos usou a arma da mae, uma policial militar, matou a tiros dois
colegas e feriu outros quatro no colégio particular Goyases. Investigacoes da Policia Civil mostraram
que o adolescente sofria bullying.

Em 2018, em Medianeira - PR, no Colégio Estadual Joio Manoel Mondrone, um estudante
de 15 anos que era vitima de bullying nessa escola sacou uma arma e atirou em colegas; em Suzano -
SP, no ano de 2019, dois ex-alunos da Escola Estadual Raul Brasil atiraram contra estudantes,
deixando 10 mortos (incluindo os atiradores) e 11 feridos. Ao final do massacre, um dos atiradores
matou o parceiro e, em seguida, cometeu suicidio (Terra, 2021); no ano de 2021, na cidade de
Saudades-SC, um adolescente de 18 anos vitimou fatalmente uma professora, um agente educacional
e trés criangas menores de 2 anos. Indo de bicicleta e usando um facio, o jovem cometeu o massacte
na Escola-creche Aquarela (Almeida, 2021).

Em 25 de novembro de 2022, um ataque a tiros em duas escolas na cidade de Aracruz - ES
matou trés professoras e uma aluna de 12 anos, além de deixar feridos. A Escola Estadual Primo Bitti
e o Centro Educacional Praia de Coqueiral foram invadidas pelo atirador de 16 anos que usava roupas
camufladas, capuz e indumentaria nazista, filho de um policial militar e ex-aluno de uma delas
(Okumura, 2022); em 5 de abril de 2023, a Creche Cantinho Bom Pastor, na cidade de Blumenau-SC,
foi invadida por um homem de 25 anos que matou a golpes de machadinha 4 criancas e deixou outras
feridas (Borges; Pacheco, 2023); a menos de 10 dias desse dltimo caso, aconteceu outro ataque, dessa
vez em Sao Paulo - SP, na Escola Estadual Thomazia Montoroque. A golpes de faca, um aluno de 13
anos de idade matou uma professora, feriu outras trés e um estudante (G1 SP; TV Globo, 2023).

Em 19 de junho de 2023, uma aluna de 17 anos foi morta e um aluno baleado na cabeca
dentro do Colégio Estadual Professora Helena Kolody, na cidade de Cambé - PR. Um ex-aluno, de

21 anos de idade, foi autor da violéncia (Bukalowski; Tanan, 2023); em 03 de agosto de 2023, na

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

43



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

cidade de Paudalho, Zona da Mata de Pernambuco, um aluno foi esfaqueado por um colega de classe
na Escola de Referéncia em Ensino Médio Herculano Bandeira (G1 PE, 2023).

Finalizando com casos ainda mais recentes: em 9 de abril de 2024, na Escola Estadual Julio
Pardo Couto, em Praia Grande — SP, o aluno Carlos Teixeira Gomes Ferreira Nazara, de 13 anos, foi
agredido por colegas, vindo a falecer dias depois em decorréncia dos ferimentos. Esta foi uma situagao
tipica de bullying (G1 Santos, 2024); por fim, em 18 de outubro de 2024, um aluno de 14 anos
matou a tiros trés colegas de turma em uma escola na cidade de Heliépolis — BA. Em seguida, cometeu
suicidio (Pitombo; Souza, 2024).

Além de causar desconforto, essas memorias mobilizam nosso pensamento sobre como e
por que foi possivel o aumento gradativo desses episédios nos ultimos anos no Brasil. E evidente
que, antes de 2002, nio havia registros desses tipos de ocorréncia, o que s6 aconteceu recentemente.
Segundo o relatério supracitado, entre 2002 e 2023, em nosso pais, foram: 36 ataques; 58,33% dos
ataques aconteceram entre fevereiro de 2022 e outubro de 2023; 76,92% dos autores eram menores
de idade; 137 vitimas, sendo 35 fatais e 102 feridos, dentre outros dados.

E importante destacar que muitos casos de violéncia escolar ndo se tornam noticias e,
tampouco, chegam ao conhecimento publico. As vezes, quando ¢ uma violéncia cometida fora dos
muros da escola, até mesmo a familia dos estudantes ou a comunidade escolar nio ficam sabendo.
Existe uma subnotificagdo que torna dificil rastrearmos com precisdo o nimero exato de casos de
violéncia escolar em nosso paifs.

Segundo o site Politizel, em 2022, de janeiro a agosto, o estado do Tocantins registrou mais
de 100 boletins de ocorréncia por lesdes corporais e ameagas no ambito escolar; 80% das vitimas
registradas nesses boletins foram professores. Ainda, de acordo com a fonte, de 5.300 professores
contatados, 80% deles foram vitimas de agressdes, sobretudo, de violéncia verbal e psicoldgica; e 7%,
foram vitimas de agressoes fisicas.

Por sua vez, a Secretaria de Educacio de Sdo Paulo relatou 4.021 episédios de agressoes
fisicas entre janeiro e fevereiro de 2022, demonstrando um aumento exponencial de 48,5% em relagdo
a 2019, derradeiro ano antes da pandemia do coronavirus chegar ao Brasil. J4 em conformidade com
os dados da Plataforma Conviva (Placon), sistema de registro para as ocorréncias escolares, sio
registradas 108 ocorréncias de agressio fisica a cada dia letivo, em média, nas quase 5.000 escolas de
Sao Paulo. Além disso, aumentaram, também, em 52% as ocorréncias de ameacas e 77% os casos de

bullying nas escolas estaduais de Sao Paulo em comparacio a 2019.

¢ Um outro relatério sobre a violéncia extrema as escolas foi organizado em 2022 pelo professor da Faculdade de Educagio da
USP e dirigente da Campanha Nacional pelo Direito a Educagao, Daniel Cara, intitulado de O extremismo de diteita entre
adolescentes e jovens no Brasi: ataques as escolas e altermativas para a agio govemamental. Disponfvel em:
https:/ / obsetvatotiodeeducacao institutounibanco.otg bt/ cedoc/ detalhe/ tf-relatorio-o-extremismo-de-diteita-entre-
adolescentes-e-jovens-no-brasil-ataques-as-escolas-e-alternativas-para-a-acao-governamental, 1 bbb5cef-ac9e-4998-8ea3-
ec988b9b9cd8.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

44



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

Em 2019, a Organizacdo para a Cooperacio ¢ Desenvolvimento Econémico (OCDE)
divulgou um levantamento global que mostra que o nosso pais tem um dos indices mais altos do
mundo no ranking de agressdes aos docentes. Para esse levantamento, 250 mil professores e lideres
escolares de 48 paises ou regides foram entrevistados e os dados foram muito preocupantes: no Brasil,
ha um ambiente favoravel para a pratica do bullying; 28% dos gestores escolares brasileiros ja
presenciaram intimidacSes ou bullying entre estudantes — o que é o dobro da média da OCDE!
Semanalmente, cerca de 10% das escolas do pals registram intimida¢des ou abuso verbal contra
educadores, sendo a média internacional de 3%; no ano de 2017, 12,05% dos professores relataram
terem sido vitimas de agressdao verbal ou intimidacdo por patte dos alunos, no minimo, uma vez por
semana. A média internacional é 3,4%.

O levantamento ainda exp0Os os tipos de violéncias que sio mais comuns contra os
professores: agressdo verbal, 48%; assédio moral, 20%; bullying, 16%; discriminacdo, 15%;
furto/roubo, 8%; agressao fisica, 5%; roubo ou assalto 2 mao armada, 2%. E os tipos de violéncia
mais comuns contra estudantes sdo: bullying, 22%; agressdo verbal, 17%; agressao fisica, 7%;
discriminacio, 6%; furto/roubo, 4%; assédio moral, 4%; roubo ou assalto 2 mio armada, 2%. Um
futuro levantamento mostrara dados atualizados.

Diante da realidade, algumas perguntas ainda nos inquietam para além dessas violéncias
escolares apontadas pelos dados: Existe uma raiz da violéncia extrema as escolas brasileiras? Quais
elementos impulsionaram o aumento exponencial de violéncia extrema as escolas nos tltimos anos?
Quais estratégias sdo efetivas para enfrentar esse mal disseminado em nossas institui¢oes educativas?
E possivel uma reparacdo para as vitimas desses atos traumaticos? Para responder as questes ¢
preciso mobilizar o pensamento em busca de uma compreensio mesmo que demorada, ja que a
violéncia as escolas se configura como multifacetada, exigindo de nés outras respostas.

De qualquer modo, ¢ importante levar em consideracdo que a falta de educacdo para o
respeito as diversidades, a exposi¢do a violéncia social, a realidade sociocultural de cada individuo, a
polarizagio politica e ideolégica, o acesso as armas de fogo, o bullying enraizado nas relagdes escolares,
o acesso de criancas e adolescentes sem monitoramento a certos jogos digitais e a comunidades
moérbidas, o isolamento pandémico que dificultou as relagdes presenciais, a falta de politicas publicas
para combater a violéncia, etc., s3o situagdes que devem ser levadas em conta quando procuramos
compreender o porqué desse aumento da violéncia as escolas nos ultimos anos enquanto um
fenémeno complexo.

Frente a todo esse crescimento da violéncia as escolas no Brasil, em 21 de julho de 2023, o
entdo presidente do Brasil, Luiz Inacio Lula da Silva, e o ministro da Justica e Seguranca Publica a
época, Flavio Dino, assinaram um Projeto de Lei (PL) que visa tornar a violéncia a escola um crime
hediondo. Além disso, assinaram a pactuagio de um repasse de 170 milhGes de reais referentes ao
Programa Nacional de Seguranca nas Escolas. Foram habilitados para receber os recursos 24 estados,

o Distrito Federal e 132 municipios, conforme o Edital n® 5/2023. O Governo de Pernambuco ficou

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

45



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

com uma parcela de quase 3 milhoes para aplicar na rede estadual de ensino, junto a oito cidades
também contempladas.

O presidente Lula sancionou, ainda, uma lei que cria um sistema de monitoramento da
violéncia escolar junto a um disque-denuncia. Ela cria o Sistema Nacional de Acompanhamento e
Combate a Violéncia nas Escolas (SNAVE), que serd implementado a partir de uma articulacdo entre
governo federal, estados, municipios e o Distrito Federal. O servico de dendncia serd gratuito e
abrangera todo o Brasil. O foco principal do SNAVE sera a identificacdo, prevencdo e
conscientizagdo: producio de estudos, levantamentos e mapeamentos de ocorréncias de violéncia
escolar; sistematizagdo e divulgacio de medidas e soluc¢oes de gestao eficazes no combate a violéncia
escolar; promogao de programas educacionais e sociais direcionados a formaciao de uma cultura de
paz; prestagio de assessoramento as escolas consideradas violentas, nos termos de regulamento
(UOL, 2023).

Ap6s o massacre na Creche Cantinho Bom Pastor, o governo federal se viu alarmado e
rapidamente elaborou as medidas. O fato é que nao sabemos se serdo efetivas, pois precisamos da
experimentagio para se chegar a conclusdes e melhoramentos. Pesquisas futuras nos mostrarao isso.
Mas sabemos que ndo fazer nada demonstra a covardia institucional diante de um problema que tem
tirado a vida de nossos estudantes e professores. Combater a violéncia as escolas em um pafs onde
ela se manifesta banalmente nas relacbes humanas, nao é s6 um dever do Estado, mas denota
qual o mundo que n6s, adultos, queremos entregar para 0s novos ¢ os jovens (Arendt, 2022).

Posto isso, a pesquisa de doutorado daa qual este texto trata, teve como objetivo geral:
Compreender a concepgio de violéncia no pensamento de Hannah Arendt e sua contribuicio frente
a violéncia extrema contra as escolas no contexto atual brasileiro. E como objetivos especificos: a)
Refletir sobre a nogao de violéncia no pensamento arendtiano; b) Discutir alguns elementos presentes
na configuracio de violéncia extrema contra as escolas; ¢) Elucidar as contribui¢des do pensamento
arendtiano para uma possivel reconciliagio frente a violéncia contra as escolas.

As inquietagdes que motivaram esse trabalho derivaram, primeiramente, da minha
experiéncia profissional enquanto professor no ensino fundamental e médio.” Durante essa jornada,
testemunhei — e ainda testemunho! — varios episédios de tipos diversos de violéncias entre alunos,
professores e gestdo, tanto na rede privada como na rede publica de ensino. Contudo, o encontro
com a violéncia nos espagos escolares nio veio apenas com a docéncia.

Minha experiéncia primeira com a violéncia escolar se deu enquanto aluno da educacio
basica. Durante os 15 anos como discente, transitei por varios papéis frente ao fenémeno: ora fui
vitima, ora fui agressor, ora fui espectador, ora fui defensor de quem softia violéncia, ora vivi a

estranha condicdo de ser simultaneamente agressor e vitima, conhecida como bully-victim (Salmivalli e

7 Aqui, peco licenca ao leitor para usar o pronome na primeira pessoa do singular.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

46



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

al,1998). A vivéncia desses papéis, ajudou na organizacio de memorias e na busca por uma
compreensio ndo apenas tedrica, mas existencial.

Emerich Coreth (1973) diz que o encontro com o sentido de algo nio se da apenas por
uma compreensio tedrica, mas, também, por uma compreensao pratica. Para ele, ndo se diz apenas
que “compreendo alguma coisa”, mas vai-se além, quando se afirma que “entendo de alguma coisa”.
Desse modo, essa coisa é familiar e, no trato com ela, abrem-se janelas de sentidos. Revisitar minhas
memorias de violéncia dentro dos espagos escolares e organiza-las internamente auxilia no trato com
o tema.

Outra inquietacio que justifica essa pesquisa, parte da curiosidade epistémica sobre a
possivel contribui¢do da teoria arendtiana para a compreensiao do conceito de violéncia e do proprio
fendmeno da violéncia contra as escolas no contexto atual de nosso pafs. Como ressaltamos, ¢ possivel
encontrar alguns trabalhos académicos sobre o tema a partir de nossa abordagem teérica escolhida.
Todavia, a inquietacdo surge por estarmos em outro momento historico, onde a violéncia contra as
escolas tem crescido abruptamente, o que denota outra realidade. Por Arendt ter vivido e escrito
sobre a experiéncia totalitiria da violéncia, a inquietagdo se potencializa, visto que ¢ possivel encontrar
elementos totalitarios ainda subsistentes em nossa sociedade.

Para além dessas inquietagoes, o desejo de continuar os estudos em torno do pensamento
de Hannah Arendt, emerge como um didlogo iniciado desde a pesquisa de Mestrado em Educacio,
intitulada: Educa¢io, pensamento e neoliberalismo: reflexdes arendtianas sobre a(s) crise(s) na
educacio escolar, defendida em julho de 2019 no Programa de Pés-graduagiao em Educacio, do Centro
de Educacio da UFPE (PPGEdu/UFPE/CE), sob a orientacao do Prof. Dr. Flavio Henrique Albert
Brayner. O propdsito da pesquisa de mestrado foi entender qual o lugar do pensamento na educagio
escolar contemporanea.

Sabemos que a educagio escolar vem sofrendo diversas investidas de grupos econémicos e
do préprio agir instrumental da politica e dos governos. Um cenario que é, em grande parte, resultado
do crescimento neoliberal configurado enquanto uma ideologia econémica que incentiva o livre
mercado, a diminui¢do do papel do Estado e a massiva privatizagido das instituicGes e servigos
publicos, inclusive a educagdo. Assim, tornou-se necessario refletir sobre esses dilemas a fim de
compreender como essa mesma educagdo tem sentido o impacto do neoliberalismo e como isso
reverbera na possibilidade da pratica do pensamento no contexto escolar.

Para caminhar junto a pesquisa de mestrado, refletimos outro tema com o auxilio do
pensamento arendtiano, fazendo um esforco em compreender questoes mais especificas e que nao
confinem o pensamento apenas naquilo que ja foi dito. Antes, foi uma mirada para uma realidade
complexa, a fim de possibilitar a0 pensamento um sentido (Arendt, 2014b). Mediante isso, ensaiamos
possiveis reflexGes para o questionamento que move esta pesquisa: Como a perspectiva arendtiana
pode contribuir para a compreensio das manifestacSes da violéncia extrema contra as escolas no atual

contexto brasileiro?

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

47



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

A metodologia que orientou essa pesquisa foi inteiramente bibliografica, uma vez que todo
material utilizado foi composto por textos. O uso da técnica da hermenéutica assegurou fidedignidade
a interpretacdo desses materiais. A busca por uma compreensdo fundamentada hermenéuticamente
procura trazer as claras o genuino sentido do que se ¢ estudado. Para Coreth (1973), compreender é,
antes de tudo, apreender o sentido a partir de uma compreensiao humana, objetiva, pratica, historica e
da natureza.

O ato de compreender é humano porque se di no didlogo (duidoyog) estabelecido entre
pessoas, onde se sobressai um intercimbio de sentidos através da linguagem. A compreensio
linguistica necessita de uma estrutura inteiramente dialogal para que haja a travessia, a ligacdo, o
encontro, a busca. Para os gregos antigos até Aristoteles, o didlogo se tratava de uma conversa, uma
discussdo, um ato de perguntas e respostas entre pessoas que tém um interesse em comum: a busca
por sentidos (Abbagnano, 2007). Todavia, inerente a compreensio humana, ha uma compreensio

objetiva, que ¢ manifestada com o tempo. De acordo com Coreth (1973, p. 56),

Essa objetiva¢do tem, pois a funcdo de mediar a compreensiao humana. Por outro
lado, porém, a formacio de sentido tem em “si mesma” um sentido, que adquire
certa autonomia e independéncia daquele que cria o sentido. Na compreensio nao
se trata apenas de reproduzir o que foi pensado ou querido na agdo significadora,
mas também de compreender a coisa em si mesma.

Ao compreender a coisa em sua propria “esséncia”’, a compreensiao nio se fecha em uma
atividade puramente tedrica, como ressaltamos ao tratar das justificativas desse trabalho. Ela tem seu
aspecto pratico, que ¢ onde se abre toda uma relacio/estrutura de sentido com aquilo que se busca
conhecer; é um conhecimento da coisa em si, do seu funcionamento, sua peculiaridade,
funcionalidade, finalidade. E derivativa da compreensiao humana.

Compreender como as coisas funcionam ¢é fundamental para o encontro com o sentido.
Compreender uma maquina, um objeto, um instrumento técnico, possibilita a capacidade de dominio
(uma palavra infelizl) dessa prépria coisa. Essa compreensio pratica auxilia, também, para o
entendimento da conduta ética na comunidade em que se vive, ajuda a entender o porqué se deve
comportar de tal maneira e ndo de outra, o que ¢ aceitavel em tal contexto de tradicbes comunitarias,
abrindo uma estrutura significativa para a vida cotidiana.

Coreth (1973) ratifica que todas essas formas de compreensio humana (objetiva e pratica)
sao sempre mediatas e vao se encontrar com um dominio da compreensio que ¢ hermenéuticamente
primordial. Esse dominio é a compreensao historica, da qual busca compreender os homens do
passado, suas historias, seus feitos e os fatos que fizeram parte de suas vidas, modulando suas
experiéncias dentro de um determinado contexto histérico.

Para isso, é necessario estabelecer uma relagio mediada objetivamente pelas coisas criadas

pelo préprio homem. Pode-se dizer que um edificio do século XIX diz muita coisa de quem o

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

48



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

construiu; as fotografias antigas ajudam a entender formas de se vestir e se comportar em dada época;
uma obra de arte medieval conduz a constru¢io da compreensio de uma mentalidade estética
produzida durante o periodo de maior poderio da Igreja Catdlica; uma ferramenta encontrada por
paleontdlogos ou arquedlogos pode trazer luz ao entendimento de quando o Homo sapiens comegou
a produzir coisas que o ajudassem a sobreviver.

Vemos, entdo, que a compreensio estd para além do texto. Ela busca o contexto. Nio hé
possibilidade de entender um homem ou acontecimento do passado sem buscar os detalhes que
parecem, apenas, ancilares, mas que sio fundamentais. Ao buscar uma compreensao historica, faz-se
um mergulho no passado, procurando se afastar de uma interpretagio superficial, que ndo pode ser

fixa, fechada e estatica. Para Coreth:

De importancia fundamental, contudo, é que no conhecimento da histéria, se trata
de uma “compreensdo”, superior a uma simples “explica¢do” causal. Uma obra
ou um evento histérico nunca podem ter uma explicagao causal adequada; devem,
antes, ser compreendidos em seu sentido e por seus contextos de sentidos
(Coreth, 1973, p. 59).

Consequentemente, ¢ valido o questionamento se na hermenéutica também nio existe uma
compreensio da natureza que esteja para além de uma explicacio, sabendo da dualidade entre
explicar e compreender e da resisténcia em aceitar que a natureza possa ser compreendida. Mesmo a
pesquisa cientifica da natureza anseia por uma compreensio do significado da prépria natureza. E
essa compreensio nio precisa necessatiamente estar em desacordo com a explicagio. “Ndo ha
explicacio sem compreensio, como igualmente ndo ha compreensao sem explicagdo” (Coreth, 1973,
p. 60). Frente a isso, a maior caracteristica da compreensio ¢ seu aspecto universal perante um mundo
de sentidos.

A prépria Hannah Arendt recorreu a uma abordagem hermenéutica/interpretativa quando
buscou compreender os acontecimentos politicos do século XX. No preficio de A condi¢ido humana
(2014a), ressaltou que queria “pensar sobre o que estamos fazendo”, ou seja, pretendia refletir,

interpretar, compreender as acdes humanas e o mundo em que estavam contidas. De acordo com ela,

a auséncia de pensamento [fhoughtlessness) — a despreocupacdo negligente, a
confusio desesperada ou a repeticio complacente de “verdades” que se tornaram
triviais e vazias — parece-me ser uma das mais notaveis caracteristicas do nosso
tempo. O que proponho, portanto, ¢ muito simples: trata-se apenas de pensar o
que estamos fazendo (Arendt, 2014a, p. 6).

Seguindo esse caminho, a pesquisa nao teve a inten¢ao de fornecer respostas definitivas as
preocupagdes em torno da violéncia contra as escolas. Pretendeu-se, antes, compreendé-la a partir de

uma pratica dialégica onde o pensamento caminhou sem amarras, como atesta nossa esctita. A

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

49



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

auséncia dele seria o mais alto grau de inadequacdo de uma reflex@o superficial, que nao leva em conta
0 que acontece ou se baseia apenas na discussao de uma s6 narrativa. O amparo tedrico, o contexto
e os diversos pontos de vista sio importantes quando se busca compreender um fenémeno a partir
de um olhar para a realidade atual.

Assim sendo, a hermenéutica se apresenta como uma técnica holistica, que leva em
consideracio o todo e as partes. Edgar Morin (2000), refletindo em torno dos principios que devem
estar presentes no conhecimento pertinente para a busca por compreensdes do mundo, assegura que
¢ preciso ter uma no¢io de conhecimento que seja contextual, global, multidimensional e complexa.

A dimensio do contexto é essencial, pois o conhecimento das informacées ou dos dados sem
uma contextualizacio sio insuficientes. F necessaria a contextualizagio para que as informacées
encontrem o auténtico sentido. “Para ter sentido, a palavra necessita do texto, que ¢é o proprio
contexto, e o texto necessita do contexto no qual se enuncia” (Morin, 2000, p. 306).

O global vai além do contexto, sendo o conjunto das varias partes ligadas a este de um modo
inter-retroativo ou organizacional. Para Morin (2000), o todo tem qualidades/propriedades que nao
podem ser encontradas nas partes, caso estejam isoladas umas das outras. Como também, diversas
qualidades/propriedades podem ser inibidas por restricdes derivadas do todo. E do aspecto holistico
da compreensio e do conhecimento que o pensador francés quer tratar.

Ja a multidimensionalidade aponta para as diversas faces nio sé do conhecimento em si,
mas do conhecimento de algo, da sociedade, do sujeito, da formacdo do educadord, etc. “O
conhecimento pertinente deve reconhecer esse carater multidimensional e nele inserir estes dados:
ndo apenas nio se poderia isolar uma parte do todo, mas as partes umas das outras” (Morin, 2000, p.
38).

Por fim, o aspecto da complexidade deve estar contido no conhecimento pertinente que é
formulado pela compreensido. A complexidade é um elo entre a unidade e a multiplicidade, como
também ¢é pensar o certo e o incerto, o logico e o contraditorio. Ea propria imersdo do observador
na observagao.

Emerich Coreth (1973), de forma semelhante, ao pensar a hermenéutica enquanto um
problema filoséfico, reflete sobre seu carater holistico ao apontar que compreender corresponde a
apreender o individual em sua peculiaridade e significancia, mas que essa compreensdao se da pelo
todo. Ressurge af 0 aspecto circular da compreensao a que Martin Heidegger exprime a partir de uma

no¢ao de “horizonte”, ao pensar nossa compreensao do mundo e do nosso lugar nele enquanto seres

8 O Prof. Emérito Ferdinand Rohr, do Centro de Educa¢io da Universidade Federal de Pernambuco,
publicou um texto intitulado A multidimensionalidade na formag¢ao do educador (1999). Nele, o tema ¢é
abordado em suas raizes teoricas, apontando para a multidimensionalidade na formacio do educador
enquanto multidimensionalidade do pedagdgico e suas reverberacoes na formacio da educagio no curso de
Pedagogia.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

50



1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

situados em um contexto histérico e cultural especifico.

O aspecto circular do texto abriu espaco para um modo de escrita um tanto ensaistico, aquela
abordagem mais experimental onde o pensamento discorre sem fronteiras, sem conclusdes rigidas,
sem uma hierarquia dogmatica. Para Adorno (2003, p. 44), o ensaio procura desencavar, com 0s
conceitos, aquilo que ndo cabe dentro dos préprios conceitos, ou aquilo que, “através das
contradi¢des em que os conceitos se enredam, acabam revelando que a rede de objetividade desses
conceitos ¢ meramente um arranjo subjetivo”. Desse modo, nossa escrita, ao “flertar” com o género
ensaio, atua como uma resisténcia epistemolégica: abraga as contradi¢bes do objeto estudado,
rejeitando uma sintese totalizadora ao deixar o pensamento desapegado de férmulas escriturais.

Esse percurso metodoldgico deu condi¢oes de pensar os momentos da pesquisa como
didlogos que possibilitam a travessia perante toda a tessitura da tese. Esses momentos, que ndo sao
partes estanques, mas decorrentes e interconexos uns dos outros a partir de um movimento
comunicativo. A propria atividade do pensamento que possibilita a interpretagio dos textos ¢ dialbgica.
De idas e vindas, o pensamento vai se dando como a atividade mais ativa que podemos realizar
enquanto sujeitos que guardam uma dimensio racional.

Para mais, a pesquisa pode ser vista a partir de quatro momentos. Para que pudesse manter
suas peculiaridades e, 20 mesmo tempo, ser compreendida em sua totalidade, cada momento caminha
por uma reflexdo diferente, mas complementar. Percebe-se, desse modo, a holisticidade ndo s6 do
conteudo exposto e sua interpretacio, mas também da prépria forma do trabalho escritural.

O primeiro momento é este mesmo em que estamos. Aqui, 0 que mais tem nos importado é
situar o leitor diante do problema que nos preocupa a apresentar o panorama da pesquisa; o segundo
momento foi aquele em que refletimos sobre a no¢io de violéncia no pensamento de Hannah Arendt.
Para isso, abordamos o contexto em que a filésofa discutiu a violéncia em sua obra Sobre a violéncia
(2013). Além disso, tratamos de como a modernidade foi um periodo de desintegracio dos espagos
dos quais os homens fazem parte, gerando varias consequéncias para o mundo comum. Uma delas
¢ o aumento da violéncia. Ainda, refletimos sobre algumas das caracteristicas da violéncia, da agao e as
relagdes que ambas estabelecem dentro do ambito da politica.

No terceiro momento, discutimos sobre as fronteiras entre o poder e a violéncia, sobre
a violéncia nazista capaz de gerar humanos supérfluos e a noc¢do de banalidade do mal no pensamento
arendtiano, tecendo um diadlogo com as motivag¢oes das a¢oes de violéncia extrema as escolas. Assim,
observamos como elementos totalitirios que se cristalizaram aproximam-se das escolas através de
massacres, um tipo de acdo violenta que se da contra estudantes, professores e funcionarios das
instituicdes educacionais e é executada por individuos externos ou alunos/ex-alunos. Nesse
momento, langamos mao do relatério Ataques de violéncia extrema em escolas no Brasil: causas
e caminhos (2023), para que pudesse nos ajudar na discussao.

No ultimo momento, arriscamos oferecer algumas contribuicbes para o debate entre

violéncia e educagio. Para isso, discutimos alguns dilemas da crise politica que atingiu a educagio

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

51



EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

através da tradi¢io e da autoridade, levando a uma perda significativa do mundo comum. Por
conseguinte, o caminho que o pensamento arendtiano ofereceu foi trazer para o debate as categorias
politicas do perdao, capaz de frear a irreversibilidade da acdo, e da promessa, capaz de oferecer ilhas
de seguranca frente a imprevisibilidade da a¢do. Nesse momento, longe de oferecermos um remédio
preciso para o mal da violéncia extrema contras as escolas, provocamos o pensamento sobre possiveis
caminhos que podem ser trilhados a partir do horror.

E sabido que o amparo em tedricos que discutiram a questio da violéncia foi necessario para
a realizacio dessa tarefa académica. Buscamos no arcabouco teérico de Hannah Arendt os
fundamentos primeiros de nossa escrita, a partir das obras: Sobre a violéncia (2013), A condigdo
humana (2014a), Entre o passado e o futuro (2022), Origens do totalitarismo (2012), etc. De modo
ancilar, lancamos maos de comentadores da obra arendtiana e outros tedricos que oferecem
contribui¢ces para o desenvolvimento da pesquisa.

Finalmente, a resposta a questdo de como a perspectiva arendtiana pode contribuir para a
compreensio das manifestacdes da violéncia extrema dirigida as escolas no atual contexto
brasileiro foi buscada, mas ndo encerrada. A provisoriedade do conhecimento, a dialogicidade
do pensamento aliadas a possibilidade do novo, nao permitiram a essa pesquisa oferecer respostas
definitivas. Na busca por responder a questio-problema, abriram-se mais caminhos e ensaiaram-se
novas indagac¢bes perante o “espanto” do fenémeno em discussdo. Aqui, foi onde o thaumatzein

apareceu como o motor primeiro no ato de filosofar em torno de um problema assombroso.

Referéncias

ABBAGNANO, Nicola. Diciondrio de Filosofia. Trad. de Alfredo Bossi. 5* ed. Sio Paulo: Martins
Fontes, 2007.

ABRAMOVAY, Miriam. Violéncia nas escolas. Brasilia: Unesco, 2002.
ALMEIDA, Pedro. Em 2021, outra creche em municipio de SC foi alvo de ataque; relembre.

Metripoles, Brasilia, 4 maio 2021. Disponivel em: https://www.metropoles.com/brasil/em-2021-
outra-creche-em-municipio-de-sc-foi-alvo-de-ataque-relembre. Acesso em: 5 abr. 2023.

ARENDT, Hannah. A condi¢io humana. Trad. Roberto Raposo. 11* ed. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2014a.

ARENDT, Hannah. Entre o passado e futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. 9* ed. Sio Paulo: Perspectiva,
2022.

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. Sio Paulo: Companhia das
Letras, 2012.

ARENDT, Hannah. Reflexdes sobre Little Rock. In: . Responsabilidade e julgamento. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2004. p. 261-281.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

52


https://www.metropoles.com/brasil/em-2021-outra-creche-em-municipio-de-sc-foi-alvo-de-ataque-relembre
https://www.metropoles.com/brasil/em-2021-outra-creche-em-municipio-de-sc-foi-alvo-de-ataque-relembre

1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

ARENDT, Hannah. Sobre a violéncia. Trad. André de Macedo Duarte. 4* ed. Rio de Janeiro:
Civilizacio Brasileira, 2013.

BARREIROS, Isabela. Quantas pessoas foram mortas e desapareceram durante a ditadura militar
brasileira? Aventuras na Histéria, 10 nov. 2019. Disponivel em:
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/quantas-pessoas-foram-mortas-e-

desapareceram-durante-ditadura-militar-brasileira.phtml. Acesso em: 23 out. 2023.

BORGES, Caroline; PACHECO, John. Ataque a creche em Blumenau: o que se sabe ¢ o que falta
esclarecer. G1, 5 abr. 2023. Disponivel em: https://gl.globo.com/sc/santa-

catarina/noticia/2023/04/05/ataque-creche-blumenau.ghtml. Acesso em: 17 abr. 2023.

BUKALOWSKI, Gabriel; TANAN, Kathulin. Ex-aluno invade colégio e mata estudante a tiros em
Cambé, no norte do Parana. G7, 19 jun. 2023. Disponivel em: https://gl.globo.com/pr/norte-
noroeste/noticia/2023/06/19/tiroteio-em-escola-em-cambe-pr.ghtml. Acesso em: 18 jul. 2023.

BUTLER, Judith. A forga da néo violéncia: um vinenlo ético politico. Trad. Heci Regina Candiani. 1* ed.
Sdo Paulo: Boitempo, 2021.

CARAS, Daniel. O extremismo de direita entre adolescentes e jovens no Brasil: ataques as escolas e
alternativas para a a¢ao governamental (Relatorio). Sio Paulo: 2022. Disponivel em:
https://media.campanha.org.br/acervo/documentos/Relatorio ExtremismoDeDiteitaAtaquesHsc

olasAlternativasParaAcaoGovernamental RelatorioTransicao 2022 12 11.pdf. Acesso em: 10 abr.
2023.

CHARLOT, Bernard. A violéncia na escola: como os sociélogos franceses abordam essa questio.
Sociologias, Porto Alegre, v. 4, n. 8, p. 432-442, 2008. Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/index.php/sociologias /article/view/5864. Acesso em: 28 out. 2024.

CORETH, Emerich. Questies fundamentais de hermenéutica. Trad. Carlos Lopes de Matos. Sao Paulo:
EPU, Editora da Universidade de Sao Paulo, 1973.

Decreto prevé monitoramento de violéncia nas escolas. UOL, 3 ago. 2023. Disponivel em:
https://educacao.uol.com.br/noticias/2023/08/03 /decreto-monitoramento-violencia-escolas.htm.
Acesso em: 07 ago. 2023.

DORLIN, Elsa. Autodefesa: nma filosofia da viokéncia. Trad. Jamille Pinheiro Dias e Raquel Camargo.
Sio Paulo: Crocodilo/Ubu Editora, 2020.

DUARTE, Andté. O pensamento a sombra da ruptura: politica e filosofia em Hannab Arendt. Sao Paulo: Paz
e Terra, 2000.

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala: formagdo da familia brasileira sob regime da economia patriarcal.
48. ed. Sao Paulo: Global, 2003.

G1 PE. Adolescente esfaqueia colega em sala de aula de escola estadual; video mostra briga. G7, 4
ago. 2023. Disponivel em:

de- aula de-escola-estadual-video-mostra-briga.ghtml. Acesso em: 05 ago. 2023.

G1 SANTOS. Entenda o que se sabe sobre o caso do adolescente de 13 anos que morreu apds ser
agredido em escola. G7, 19 abr. 2024. Disponivel em: https://gl.globo.com/sp/santos-
regiao/noticia/2024/04/19/entenda-o-que-se-sabe-sobre-o-caso-do-adolescente-de-13-anos-que-
motreu-apos-ser-agredido-em-escola.ghtml. Acesso em: 14 maio 2024.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

53


https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/quantas-pessoas-foram-mortas-e-desapareceram-durante-ditadura-militar-brasileira.phtml
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/quantas-pessoas-foram-mortas-e-desapareceram-durante-ditadura-militar-brasileira.phtml
https://g1.globo.com/sc/santa-catarina/noticia/2023/04/05/ataque-creche-blumenau.ghtml
https://g1.globo.com/sc/santa-catarina/noticia/2023/04/05/ataque-creche-blumenau.ghtml
https://g1.globo.com/pr/norte-noroeste/noticia/2023/06/19/tiroteio-em-escola-em-cambe-pr.ghtml
https://g1.globo.com/pr/norte-noroeste/noticia/2023/06/19/tiroteio-em-escola-em-cambe-pr.ghtml
https://media.campanha.org.br/acervo/documentos/Relatorio_ExtremismoDeDireitaAtaquesEscolasAlternativasParaAcaoGovernamental_RelatorioTransicao_2022_12_11.pdf
https://media.campanha.org.br/acervo/documentos/Relatorio_ExtremismoDeDireitaAtaquesEscolasAlternativasParaAcaoGovernamental_RelatorioTransicao_2022_12_11.pdf
https://seer.ufrgs.br/index.php/sociologias/article/view/5864
https://educacao.uol.com.br/noticias/2023/08/03/decreto-monitoramento-violencia-escolas.htm
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2023/08/04/adolescente-esfaqueia-colega-em-sala-de-aula-de-escola-estadual-video-mostra-briga.ghtml
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2023/08/04/adolescente-esfaqueia-colega-em-sala-de-aula-de-escola-estadual-video-mostra-briga.ghtml
https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2024/04/19/entenda-o-que-se-sabe-sobre-o-caso-do-adolescente-de-13-anos-que-morreu-apos-ser-agredido-em-escola.ghtml
https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2024/04/19/entenda-o-que-se-sabe-sobre-o-caso-do-adolescente-de-13-anos-que-morreu-apos-ser-agredido-em-escola.ghtml
https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2024/04/19/entenda-o-que-se-sabe-sobre-o-caso-do-adolescente-de-13-anos-que-morreu-apos-ser-agredido-em-escola.ghtml

EDUCACAO EM RUINAS? UMA LEITURA ARENDTIANA SOBRE A VIOLENCIA
CONTRA AS ESCOLAS NO BRASIL

G1 SP; TV GLOBO. Uma professora morre e trés ficam feridas em ataque a escola estadual na
Zona Sul de SP, diz PM. G7, 27 mar. 2023. Disponivel em: https://gl.globo.com/sp/sao-
paulo/noticia/2023/03/27/professores-e-alunos-sao-esfaqueados-dentro-de-escola-estadual-na-
zona-sul-de-sp-diz-pm.ghtml. Acesso em: 19 abr. 2023.

HAN, Byung-Chul. Topologia da viokncia. Trad. Enio Paulo Giachini. Petrépolis: Vozes, 2017.
HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raszes do Brasil. Sio Paulo: Companhia das Letras, 1997.

IPEA; FBSP. Atlas da viokncia 2023. Brasilia: Instituto de Pesquisa Econoémica Aplicada; Férum
Brasileiro de Seguranga Publica, 2023.

IPEA; FBSP. Atlas da viokncia 2024. Brasilia: Instituto de Pesquisa Econémica Aplicada; Férum
Brasileiro de Seguranga Publica, 2024.

LAFER, Celso. Prefacio. In: ARENDT, Hannah. Sobre a violéncia. Trad. André de Macedo Duarte.
4% ed. Rio de Janeiro: Civilizag¢ao Brasileira, 2013. p. 9-13.

LOPES, José Reinaldo. Homo ferox: as origens da violéncia humana e o que fazer para derrotd-la. Rio de
Janeiro: Harper Collins, 2021.

LOSURDO, Domenico. A ndo viokncia: nma historia fora do mito. Trad. Carlo Alberto Dastoli. Rio de
Janeiro: Revan, 2012.

MATOS, Olgaria. Os arcanos do inteiramente outro: a Escola de Frankfurt, a melancolia ¢ a revolucdo. Sio
Paulo: Brasiliense, 1989.

MICHAUD, Yves. A viokéncia. Trad. L. Gatcia. Sdo Paulo: Ed. Atica, 1989.
MINAYO, Matia Cecilia de Souza. VViolkéncia e saside. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2006.

MORIN, Edgar. Os sete saberes necessdrios a edncagdo do futuro. Trad. Catarina Eleonora F. da Silva e
Jeanne Sawaya. 2* ed. Sao Paulo: Cortez; Brasilia: UNESCO, 2000.

OKUMURA, Renata; BRUM, Matheus. O que se sabe sobre ataques em escolas de Aracruz, no ES,
que deixaram 4 mortos. Estadio, 25 nov. 2022. Disponivel em:

https:/ /www.estadao.com.br/brasil /ataques-tiros-escolas-aracruz-mortes-nprm/. Acesso em: 18
dez. 2022.

PITOMBO, Joao Pedro; SOUZA, Aléxia. Estudante de 14 anos mata trés colegas em escola no
interior da Bahia. Folba de S. Paulo, 18 out. 2024. Disponivel em:

escola -no-interior-da-bahia.shtml. Acesso em: 20 out. 2024.

Relembre outros ataques a escolas do Brasil. Terra, 4 mai. 2021. Disponivel em:
https://www.terra.com.br/noticias/brasil/cidades/relembre-outros-ataques-a-escolas-do-
brasil 9¢32995577a3ede4bcal 08711 7efe26d4ijk2h6t.html. Acesso em: 18 ago. 2022.

ROHR, Ferdinand. A multidimensionalidade na formacio do educador. Revista de Educagio AEC, n.
110, 1999.

SALMIVALLI, Christina et al. Bullying as group process: Participant roles and their relations to
social status within the group. Aggressive Behaviour, v. 22, 1996. Disponivel em:
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/(sici)1098-2337(1996)22:1<1::aid-ab1>3.0.co;2-t.
Acesso em: 6 mar. 2023.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

54


https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2023/03/27/professores-e-alunos-sao-esfaqueados-dentro-de-escola-estadual-na-zona-sul-de-sp-diz-pm.ghtml
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2023/03/27/professores-e-alunos-sao-esfaqueados-dentro-de-escola-estadual-na-zona-sul-de-sp-diz-pm.ghtml
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2023/03/27/professores-e-alunos-sao-esfaqueados-dentro-de-escola-estadual-na-zona-sul-de-sp-diz-pm.ghtml
https://www.estadao.com.br/brasil/ataques-tiros-escolas-aracruz-mortes-nprm/
https://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2024/10/estudante-de-14-anos-mata-tres-colegas-em-escola-no-interior-da-bahia.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2024/10/estudante-de-14-anos-mata-tres-colegas-em-escola-no-interior-da-bahia.shtml
https://www.terra.com.br/noticias/brasil/cidades/relembre-outros-ataques-a-escolas-do-brasil,9c3a995577a3ede4bca1087f17efe26d4ijk2h6t.html
https://www.terra.com.br/noticias/brasil/cidades/relembre-outros-ataques-a-escolas-do-brasil,9c3a995577a3ede4bca1087f17efe26d4ijk2h6t.html
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1002/(sici)1098-2337(1996)22:1

1ZAQUIEL ARRUDA SIQUEIRA

SANTOS, Boaventura de Sousa. Uz discurso sobre as ciéncias. 16* ed. Porto: B. Sousa Santos; Edicoes
Afrontamento, 2010.

SIQUEIRA, Izaquiel Arruda. Educagao, pensamento e neoliberalismo: reflexces arendtianas sobre a(s) crise(s)
na educagao escola. 2019. Dissertacdo (Mestrado em Educacio) — Universidade Federal de
Pernambuco, Recife. Disponivel em: https://repositotio.ufpe.br/handle /123456789 /35737.
Acesso em: 20 fev. 2023.

VINHA, Telma et al. Ataques de violéncia extrema em escolas no Brasil: cansas e caminbos. 1. ed. Sdo Paulo:
D3e, 2023.

Z1ZEK, Slavoj. Violéncia: seis reflexbes laterais. Trad. Miguel Serras Pereira. 1. ed. Sao Paulo:
Boitempo, 2014.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

55


https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/35737

ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

Islands Of Freedom: Politics In The Practices Of Restorative Justice

Aline Soates Lopes!
Jodo Salm®

RESUMO: O espago das praticas restaurativas vistos como #bas de liberdade fundamenta-se
primeiramente na teoria politica de Hannah Arendt, bem como na construcdo teérica em torno da
Justica Restaurativa. Como objeto de estudo os processos circulares e suas caracteristicas
correspondem a uma forma de organizagio politica emancipatdria a ser analisada. O objetivo geral
desta pesquisa encontra-se na aproximacao da filosofia da tedrica politica Hannah Arendt e dos
estudos desenvolvidos recentemente em torno dos processos circulares utilizados na Justica
Restaurativa. Como objetivos especificos pretende-se apontar as conceituagdes pertinentes presentes
na teoria de Arendt, e nos tedricos de Justica Restaurativa, como Elizabeth Elliot e Howard Zehr.
Os principais resultados desta pesquisa foram a problematizagio dos espagos de liberdade na
atualidade e a potencialidade dos processos circulares na contemporaneidade.

Palavras-chave: Ilhas de Liberdade; Praticas Restaurativas; Politicas emancipatérias; Processos
circulares.

ABSTRACT: The space of restorative practices seen as islands of freedom is based primarily on
Hannah Arendt's political theory, as well as on the theoretical construct sutrounding Restorative
Justice. As an object of study, circular processes and their characteristics correspond to a form of
emancipatory political organization to be analyzed. The general objective of this research is to bring
together the philosophy of political theorist Hannah Arendt and recent studies on circular processes
used in Restorative Justice. The specific objectives are to highlight the relevant concepts present in
Arendt's theory and in the work of Restorative Justice theorists such as Elizabeth Elliot and Howard
Zehr. The main results of this research were the problematization of spaces of freedom today and
the potential of circular processes in contemporary times.

Keywords: Islands of Freedom; Restorative Practices; Emancipatory Policies; Circular Processes.

INTRODUCAO
Este artigo ¢ parte essencial de minha tese de doutoramento, onde problematizo alguns
aspectos da Justica Restaurativa, como se ela estd sendo articulada como uma politica piblica ou niao?

Se ela esta consciente das diferentes violéncias existentes em nossa sociedade? E, se ela é capaz de

! Doutora em Ciéncias Sociais Aplicadas pela Universidade Estadual de Ponta Grossa. Mestre em Direitos
Humanos e Politicas Publicas pela Pontificia Universidade Catdlica do Parana. Bacharela em Direito pela
Universidade Estadual de Ponta Grossa. Aprofundamento em Direitos Humanos pela Universidad Pontificia
de Comillas Madrid-Espanha. Pesquisadora na 4rea de Filosofia do Direito. Atualmente é Professora de Direito
Constitucional e Advogada. Contato: alinesoareslopes89@gmail.com;

2 Doutor pela Escola de Justi¢a e Investigacdo Social da Atizona State University. Professor assistente no
Departamento de Justiga Criminal da Governos State University, em Chicago. Instrutor de Justica Restaurativa
para Simon Fraser University (SFU), em Vancouver , British Columbia, Canada onde também é Membro do
Comité de Dire¢ao do Centro de Justica Restaurativa. Consultor do Ministério das Relagdes Exteriores do
Canada para cooperagio internacional entre o Canada e Brasil na area da Justica Restaurativa. Consultor para
o Programa das Nacoes Unidas para o Desenvolvimento - PNUD, na area da Justica Restaurativa em Fiji e
outros pafses do Pacifico Sul. Email: jsalm@govst.edu e joaos@sfu.ca.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

56



ALINE SOARES LOPES
JOAO SALM

construir um espago propicio para a acdo politica? Esta ultima questio muito ligada a reflexdo
arendtiana sobre a politica no mundo contemporineo e as ihas de liberdade.

Falo que este enxerto é parte essencial da minha tese, porque foi as reflexdes de Arendt
que me impulsionaram a pensar espagos onde a politica pudesse de fato acontecet, irrompendo com
a logica das necessidades, e possibilitando a criacio de algo novo, uma nova dinimica de
relacionamentos, sem que nada seja imposto, mas que algo seja criado simultaneamente com base no
didlogo e no engajamento dos sujeitos participantes.

Encontro na teoria de Arendt, uma critica sobre a modernidade. Apds o advento do social
e a inauguracio da modernidade, os espagos publicos, dedicados as questSes publicas e com a
liberdade de agir, inerente a politica, se tornaram cada vez mais raros, fazendo com que na concep¢io
da autora, restassem a0 nosso tempo apenas I/bas de Liberdade.

Tendo assim o duplo aspecto, da tragédia, mas também da esperanca. Estes espacos
restritos apresentam certos elementos politicos que serdo trabalhados neste artigo e que fazem com
que os “circulos de constru¢io de paz”, um dos modelos das priticas restaurativas existentes, se
aproximem do pensamento politico de Arendt.

Elementos como a horizontalidade, a presenca do discurso, mas também de uma escuta
ativa, e posterior a isso, a possibilidade da acio conjunta, torna tal pratica, uma potencial iba de
liberdade. Para melhor entender tal hipétese de aproximacio da filosofia de Arendt com os
fundamentos dos processos circulares, apresentar-se-a a conceitua¢iio e o entendimento de Arendt
sobre alguns elementos como: advento do social, espaco publico, liberdade, acio, discurso e
pluralidade. Bem como, o majoritario entendimento sobre os processos circulares e as praticas de
justica restaurativa, isso tendo como marco tedrico autores como Elizabeth Elliot, Howard Zehr, e

documentos internacionais sobre JR.

CONCEITOS ESSENCIAIS

A compreensio de alguns conceitos apresentados por Arendt se faz mister antes de
iniciarmos uma articulagdio com a hipétese de Ilha de Liberdade. Arendt pensa que a politica teve
profundas rupturas e transformagoes na modernidade. O advento do social transformou o espago piiblico.
O dominio total inaugurado pelos regimes totalitarios trouxe uma ruptura para o mundo como o
conhecfamos. E a Revolucao Francesa, principal revolucio liberal, deu o tom politico qual iriamos
seguir como modelo.

Todas essas transformagdes alteraram o espago de se fazer politica, o que nio significa que
esses espagos foram extintos, para Arendt houve-se uma reducio. Se hoje observam-se muito mais

espacos dedicados a questoes de ordem privada, poucos espacos, entendidos como 1/bas de Liberdade,

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

57



ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

ainda podem preservar a dignidade politica pensada por Arendt, fornecendo liberdade para seus
atores.

Ao apropriar-se dos termos utilizados por Arendt em sua obra, identificam-se
essencialmente alguns mais pertinentes a compreensio e uma possivel conceptualizacio de I/bas de
Liberdade. Para tanto inicia-se o entendimento que Arendt exprime sobre o Espago Pitblico.

O Espago Priblico seria aquele espa¢o que inicialmente na antiguidade era destinado a tratativa
de questbes publicas. Como exemplo Arendt recorre a dgora, onde os gregos destinavam aquele
espaco especificamente, para que questOes da vida publica pudessem ser dirimidas. Sabendo que
questdes privadas poderiam atrapalhar, estes cidaddos tentavam despir-se de suas personalidades,
para que se sentissem livres do peso das necessidades vitais, podendo assim fazer politica de um
modo livre.

A liberdade advinha da possibilidade de todos ali naquele espago escolherem tratar-se como
iguais. Ndo tratando-se de uma igualdade ficticia, como a que temos formalmente empregada em
nossas Constitui¢bes. Mas uma igualdade entendida pelos gregos como isegoria. Tal igualdade
acontecia quando os cidaddos, independente de suas diferencas e consciente das mesmas, escolhiam
tratar-se como iguais. Dando uns aos outros o mesmo espaco de fala ¢ a mesma oportunidade de
aparicao.

Utilizando-se da fala, do discurso e da persuasdo todos tinham as mesmas chances de
convencer os outros participantes em torno de uma ideia, a ponto de levar os mesmos a um tipo de
deliberacio e a partir dali a agir conjuntamente. Os Espagos de liberdade sao vistos por Arendt como
constructos humanos. Tal ideia serd mais bem elaborada ao longo do texto.

Para Arendt, mesmo ap6s o advento do social, critica que a pensadora emprega a algumas
transformacOes aparentes na modernidade, a agdo, atividade humana por exceléncia, nio se perdeu
completamente. A critica da autora ¢é de que as trés principais atividades humanas vivenciadas na victa
activa: trabalho, obra e acdo, tiveram seus valores invertidos. Se a a¢do antes era vislumbrada com maior
admirac¢o, na atualidade o #rabalho tem ocupado o papel de destaque.

Se na antiguidade o trabalho era visto como algo necessatio para a sobrevivéncia, mas ainda
assim, algo que gerava certa vergonha, mesmo tendo de ser realizado publicamente. Hoje ele é o
centro da nossa vida publica, evoluindo para um outro patamar, entendido por Arendt como o
Consumo. Se na antiguidade a pessoa era admirada por seus feitos na vida publica, como seu discurso

e poder de persuasio. Hoje somos admirados e julgados pelo nosso poder econémico ou de

3No caso da Constituigao brasileira: “ Art. 5° Todos sio iguais perante a lei, sem distingao de qualquer natureza,
garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no Pais a inviolabilidade do direito a vida, a liberdade,
a igualdade, a seguranca e a propriedade, nos termos seguintes...” Constituicio da Republica Federativa do
Brasil, 1988. Tal trecho é o que chamamos de igualdade formal perante a legislacdo, algo muito passivel de
criticas, ja que a maioria dos governos tém dificuldades de torna-la real e eficaz.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

58



ALINE SOARES LOPES
JOAO SALM

consumo. Se o cidaddo ¢é transformado em consumidor, e os espacos publicos foram absorvidos
pelos mercados, qual espaco nos restaria para fazermos politica?
Mesmo Arendt nao tendo esquematizado o conceito zlhas de liberdade ela apresenta indicios

do que corresponderia a estes espacos de aparecimento.

Espacps estes onde @ condigio humana da agio pode irromper a nossa vida dedicada
ao consumo de absolutamente tudo. Em uma sociedade de massas, espacos
reduzidos, ilhas, mas onde pode-se experimentar a /Jberdade piiblica, conhecida
como a liberdade dos antigos. (Lopes, 2022, p.20)

Embora diversos possam ser os espagos a serem compreendidos como has de liberdade, este
artigo concentra-se em articular a possibilidade de os espagos construidos em praticas restaurativas
circulares.

A partir do adpento do social, que seria a entrada violenta de questdes de ordem social na
esfera publica (2010a). A hibridizacdo das esferas publica e privada, que hoje constitui o que se
entende por sociedade. A mescla dos espagos, causa prejuizos a agdo. Isso porque alguns pré-requisitos
sdo importantes para que a agdo possa ocorrer de maneira qualificada. Um espaco publico propicio,
facilita que essa atividade da vita activa se realize.

A hibridizac¢do dos limites publico e privado é vista por Arendt (2010a) como algo
irreversivel. E para tal problema, a autora nio apresenta uma solugio, apenas uma compreensio, para
que se for de nossa escolha, possamos de algum modo nos reconciliarmos com o passado.

Para Arendt, “ninguém ¢é capaz de formar opinido prépria sem o beneficio de uma
multiplicidade de opinides dos outros” (ARENDT, 2011, p. 2806), ou seja, antes de se formular uma
opinido, ¢ preciso que se escute as demais perspectivas. Ademais, uma opinido solitiria ndo constitui
a forga necessaria para a acdo conjunta no ambito politico, pois “a razdo do homem, como o préprio
homem, ¢ timida e cautelosa quando sozinha, e adquire firmeza e confian¢a em propor¢io ao nimero
a que se associa”. (Arendt, 2011, p. 289). Mais uma vez, ¢ necessario ressaltar a importancia de um
espaco em que opinides plurais e diversificadas possam coexistir. Apenas a diversidade de opinides
pode garantir um espaco em que a liberdade impere.

A terminologia arendtiana nunca significa algo isoladamente, os termos se distinguem,
porém, sempre se relacionam. A gramatica da acio demonstra que a aco politica € a Gnica faculdade
humana que requer uma pluralidade de homens. Para Arendt, numa sintaxe do poder: “...o poder é
0 unico atributo humano que se aplica exclusivamente ao entremeio mundano onde os homens se
relacionam entre si, unindo-se no ato de fundagdo em virtude de fazer e manter promessas, o que, na
esfera da politica, é provavelmente a faculdade humana suprema.” (Arendt, 2011, p. 228).

A conceituacio moderna de liberdade difere e muito dos conceitos estabelecidos na
Antiguidade. Os significados reconhecidos hoje em dia perderam seu vinculo com o significado

original, reconhecido como algo publico. As deformacdes conceituais, compativeis com um mundo

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

59



ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

mais utilitirio e individualista, fazem com que rompamos com a ideia de que a liberdade ¢é algo
publico, relacionado a uma experiéncia coletiva, e nos impelem a acreditar que a liberdade é algo
interior e que pode ser sentida isoladamente. Em uma tentativa de reconciliacio com o pensamento
antigo, em sua obra Entre o Passado e o Futuro, Arendt buscou elaborar como a liberdade ja representou
algo de mais digno e significativo para a politica. Para a filésofa alema, a liberdade estd ligada apenas
a politica, e nao ao dmbito privado e nem a um livre-arbitrio, algo interior. (Arendt, 2014). Na
Antiguidade, a liberdade era entendida como a acio conjunta exercida entre os homens em cetta
condicgo de igualdade.

A liberdade necessita de um espago para que possa acontecet, e esse espaco € a esfera
publica, o qual permite aos homens exercerem sua condi¢do humana, sua pluralidade. O exemplo
grego, utilizado por Arendt, demonstra as caracteristicas de um espaco destinado a liberdade. “A polis
grega fol outrora precisamente a ‘forma de governo’ que proporcionou aos homens um espago para
aparecimentos onde pudessem agir — uma espécie de anfiteatro onde a liberdade podia aparecer.”
(Arendt, 2000a, p. 201).

Para que a liberdade pudesse aparecer, os legisladores, como arquitetos, definiam um
espago publico destinado a acio. A lei era vista como a estrutura, mas a verdadeira po/is ndo era o
espaco determinado, e sim as pessoas reunidas para o exercicio de cidadania. (Arendt, 2010a, p. 243).
Em certa medida, era preciso que as pessoas que ocupassem o espago publico deixassem seus
interesses privados para tras.

Além de um espaco a ser assegurado, outra questio, completamente relacionada com a
necessidade de um espago diferenciado, ¢ a igualdade. Para Arendt, os homens nio nascem iguais. E
um erro recorrente nas doutrinas modernas pensar que os homens nascem iguais, ou querer trati-los
como se fossem iguais. Como se a igualdade fosse algo dado e que nio precisasse ser constituido ou
estabelecido.

Para a filésofa politica, os homens se tornam iguais a medida que decidem garantir
reciprocamente direitos de igualdade. “A igualdade na esfera publica é uma igualdade de desiguais,
uma enorme equalizacio de diferencas produzida pela cidadania.” (Ribas, 1999, p. 6). A igualdade e
a liberdade ndo eram entendidas como qualidades inerentes a natureza humana, ndo eram (p’UGSL,
dadas pela natureza e brotando por si s6s; eram VO, isto é, convencionais e artificiais, frutos do
esforco humano e qualidades do mundo feito pelos homens. (Arendt, 2011, p. 59).

Uma condicio humana basica é a pluralidade, portanto, por mais que os homens optem
por tratarem-se como iguais, a acio e o discurso de cada individuo aparecem de forma tnica no
espaco publico. A pluralidade humana, como nos explicou Arendt, apresenta o duplo aspecto da

igualdade e da diferenca.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

60



ALINE SOARES LOPES
JOAO SALM

Se nio fossem iguais, os homens nio poderiam compreender uns aos outros e os
que vieram antes deles, nem fazer planos para o futuro, nem prever as
necessidades daqueles que virdo depois deles. Se nio fossem distintos, sendo cada
ser humano distinto de qualquer outro que ¢, foi ou sera, ndo precisariam do
discurso nem da acio para se fazerem compreender. Sinais e sons seriam
suficientes para a comunicacio imediata de necessidades e carencias idénticas.
(Atrendt, 2010a, p. 119).

Arendt explica o que ocortia na polis grega. 1.4 acontecia a isonomia e n3o uma democracia.
A democracia seria o governo da maiotia e nio de todos. Apenas no caso da isonomia da polis
podemos observar a liberdade como sinonima da igualdade. “A igualdade existia apenas neste campo
especificamente politico, em que os homens se encontravam como cidaddos, e ndo como pessoas
privadas.” (Arendt, 2011, p. 59). Para que fossem livres, os gregos sustentavam que era necessario
estar entre seus pares, e essa igualdade estabelecida requer que nao se sujeite nem domine outrem.
Caso contrario, a liberdade seria rompida e o espaco publico destruido. (Arendt, 2011, p. 59). Arendt
se mostrou contraria ao pensamento de que “a esséncia da politica seria o dominio e a principal

paixdo politica seria a paixdo de dominar.” (Arendt, 2011, p. 345).

Aliberdade como fenocmeno politico nasceu com as cidades-estado gregas. Desde
Herédoto, ela foi entendida como uma forma de organizacio politica em que os
cidaddos viviam juntos na condicio de nio dominio, sem divisio entre
dominantes e dominados. Essa nocio de nio dominio se expressava na palavra
“isonomia”, cuja principal caracterfstica entre as formas de governo, tais como

foram enumeradas pelos antigos, consistia na auséncia completa da nocio de
dominio [...]. (Arendt, 2011, p. 58).

A filosofa alemi sofreu diversas criticas pofr recotrer a0 pensamento antigo para discutir a
politica atual. Arendt justificou que, ndo por apego a erudicio, recorreu aos significados antigos, e
sim, por ter sido uma época de maior dignificacio da politica. A politica, na antiguidade, coexistia
com institutos como o da escravidio, e a pensadora deixou claro que tamanha desigualdade deve ser
combatida e criticada. Mas o que despertou maior interesse em Arendt foi a forma como, mesmo em
um ambiente de tamanha desigualdade, se pode encontrar um modo de organizacio politica para
dirimir outras desigualdades.

Como se, de alguma forma, os gregos tivessem compreendido a necessidade do espaco
publico e a pluralidade como condicio humana. A busca por igualdade no dmbito politico é
compreendida de maneira equivocada. Conforme Arendt, a pluralidade é uma condicio
fundamentalmente humana e jamais podera ser descartada do campo politico. A proposicio de
igualdade no espaco publico deve ser pensada como uma caracteristica de exercicio da liberdade
dentro desse ambito. Para que este tenha éxito, os homens devem ser igualmente livres.

A condicio de nao dominio, apresentada na po/is, esta relacionada ao poder. O poder era

entendido como uma poténcia, os homens, ao agirem juntos, exerciam o poder. Na modernidade, o

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

61



ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

poder em muitos casos significa o dominio de outros homens pelo exercicio da for¢a ou da violencia,
dois elementos que de maneira alguma poderiam estar presentes no cenario politico, pois o espaco
publico é um lugar destinado a persuasio. “A cidade-estado grega definia-se explicitamente como um

modo de vida fundado apenas na persuasio e nio na violéncia” (Arendt, 2011, p. 36).

O poder s6 ¢ efetivado onde a palavra e o ato nio se divorciam, onde as palavras
ndo sido vazias e os atos ndo sio brutais, onde as palavras nio sdo empregadas
para velar intencoes, mas para desvelar realidades, e os atos ndo sio usados para
violar e destruir, mas para estabelecer relaces e criar novas realidades. Eo poder
que mantém a existéncia do dominio publico, o espaco potencial da aparencia
entre homens que agem e falam. A prépria palavra, como o seu equivalente grego,
dynamis, e o latino, potentia, com suas varias derivacoes modernas, ou o alemdo
macht (que vem de mwgen e moglich, e ndo de machen), indica seu carater de
“potencialidade”. O poder é sempre, como dirfamos hoje, um potencial de poder,
nao uma entidade imutavel, mensuravel e confidvel como a forga [forze] e o vigor
[strength]. Enquanto o vigor € a qualidade natural de um individuo isolado, o poder
passa a existir entre os homens quando eles agem juntos, e desaparece no instante
em que eles se dispersam. (Arendt, 2010a, p. 250).

Ainda sobre a importancia da fala no espaco publico, para Arendt, a acio e o discurso tém
um carater especifico de revelacio. (Ribas, 2010, p. 167). Os homens descobrem-se no pensar, mas
revelam-se no agir e no julgar. Cada individuo, como ser singular, revela-se e confirma-se de modo

unico no espaco publico, e pode, assim, expressar a pluralidade de identidades existentes no mundo.

E com palavras e atos que nos inserimos no mundo humano, e essa insercio é
como um segundo nascimento, no qual confirmamos o fato simples do nosso
aparecimento fisico original. Ndo nos ¢é imposta pela necessidade, como o
trabalho, nem desencadeada pela utilidade, como a obra. Ela pode ser estimulada
pela presenca de outros a cuja companhia possamos desejar nos juntar, mas nunca
¢ condicionada por eles; seu impulso surge do comecp que veio ao mundo quando
nascemos e ao qual respondemos quando comecamos algo novo por nossa
propria iniciativa. (Arendt, 2010a, p. 221).

No trecho de Entre 0 Passado e 0 Futuro, Arendt talvez demonstre o ponto no qual seja mais
dificil compreender o que ¢ liberdade. Afinal, a liberdade e a acio coexistem, uma nio acontece sem
a outra, ¢ ambas s6 podem ser demonstradas e compreendidas no momento de sua realizacio. “Os
homens sao livres — diferentemente de possuirem o dom da liberdade — enquanto agem, nem antes
nem depois; pois ser livre e agir sdo uma mesma coisa.” (Arendt, 2000a, p. 199).

Mais uma vez ressalta-se que o campo por exceléncia da liberdade é o dmbito politico. O
espaco publico é destinado para a acio, o discurso, o poder, a pluralidade, mas a caracteristica que da

significado a vida politica é a liberdade. De acordo com a filésofa, a razio de ser da politica é a

liberdade.

O campo em que a liberdade sempre foi conhecida, ndo como um problema, é
claro, mas como fato da vida cotidiana, é o dmbito da politica. E mesmo hoje em
dia, quer o saibamos ou ndo, devemos ter sempre em mente, ao falarmos do

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

62



ALINE SOARES LOPES
JOAO SALM

problema da liberdade, o problema da politica e o fato de o homem ser dotado
com o dom da acio; pois acio e politica, entre todas as capacidades e
potencialidades da vida humana, s3o as tnicas coisas que ndo poderfamos sequer
conceber sem 20 menos admitir a existencia da liberdade, e é dificil tocar em um
problema politico particular sem, implicita ou explicitamente, tocar em um
problema de liberdade humana. A liberdade, além disso, ndo ¢ apenas um dos
inumeros problemas e fenomenos da esfera politica propriamente dita, tais como
a justica, o poder ou a igualdade; a liberdade, que s6 raramente — em épocas de
crise ou de revolucio — se torna alvo direto da acio politica, é na verdade o
motivo por que os homens convivem politicamente organizados. Sem ela, a vida
politica como tal seria destituida de significado. A raison d’étre da politica é a
liberdade, e seu dominio de experiéncia é a acio. (Arendt, 2000a, p. 191).

Segundo a fil6sofa alema, ao se pensar em liberdade politica, como pensavam Condorcet e
outros homens das revolucges, nio ¢ apenas pensar nas liberdades constitucionais, a liberdade politica
¢ algo maior do que a garantia dos direitos civis. Para Arendt, as liberdades encontradas na
Constituicao Francesa e outras que seguiram seu exemplo, tratam de liberdades negativas e resultam
da libertacio, mas nio sio a liberdade em si. Assim, a liberdade ¢é a participa¢do nos assuntos publicos
ou a admissio na esfera publica. “Se a revolugio visasse apenas a garantia dos direitos civis, estaria
visando nio a liberdade, e sim a libertacio de governos que haviam abusado de seus poderes e violado
direitos sélidos e consagrados.” (Arendt, 2010a, p. 61).

Neste sentido, ressalta-se que a positivacao de leis que favorecam a organizacio politica é
importante e parte fundante no estabelecimento de um espaco institucional que favoreca o
acontecimento da liberdade, mas deve ser diferenciada. Assim como Arendt buscou deixar claro que
uma reforma ¢ diferente de uma revolugdo, a criacdo de leis ou de politicas publicas nunca constituir4
por si s6 uma ilha de liberdade. A cada pratica restaurativa, com seus diferentes atores e seus diferentes
temas, a liberdade pode vir a ocorrer ou ndo. A constitui¢do de um espaco favoravel seria um primeiro
passo, mas a experiéncia real da acao e da liberdade s6 poderia ser constatada em cada pratica.

Hannah Arendt explicou que a liberdade, em todos os lugares em que existiu como
realidade concreta, sempre teve limitagSes espaciais. (Arendt, 2011, p. 344). Em seu sentido positivo,
a liberdade s6 ¢ possivel entre iguais, ¢ a igualdade, por n20 ser um principio de validade universal,

precisa ser artificialmente construida. (Arendt, 2011, p. 344).

As desigualdades sociais, quanto maiores, mais dificeis de serem olvidadas para

que se possa “fazer politica”. A isonomia criada pelos gregos, garantia a 166G,
a igualdade, mas ndo porque todos os homens nasciam iguais. Ao contrario,
porque os homens eram, por natureza, nao iguais e precisavam do auxilio de uma

instituicao artificial, a polis, que, em virtude de seu VOUOG, os tornaria iguais.
(Arendt, 2011, p. 58).

Essa isonomia era, portanto, uma igualdade artificial que existia apenas no campo
especificamente politico, no qual os homens encontravam-se como cidadios, e ndo como sujeitos

privados. “Nunca é demais frisar a diferenca entre esse antigo conceito de igualdade e nossa nogao

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

63



ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

de que os homens sio feitos ou nascem iguais e se tornam desiguais em virtude de instituigdes sociais
e politicas, ou seja, criadas pelos homens.” (Arendt, 2011, p. 59).

Considerado o tesouro perdido das revoluges, o sistema de conselhos apresentava uma
horizontalidade mais coerente com a liberdade publica, mas, infelizmente, foram extintos devido a

soberania do sistema partidario.

Conselhos populares no registro de suas historias tratavam-lhes como meros
orgios essencialmente passageiros na luta revolucionaria pela libertacio, isto €,
ndo entendiam em que medida o sistema de conselhos lhes mostrava uma forma
de governo inteiramente nova, com um novo espaco publico para a liberdade que
se constitufa e se organizava durante o curso da prépria revolucio. (Arendt, 2011,
p. 314).

A ideia de que os espacos constituidos nas praticas restaurativas formariam pequenas bas
de liberdade, nas quais existiria a possibilidade de um espaco livre ao discurso e a acio conjunta. Esta
ideia apareceu apds se realizar um curso de capacitagdo em justica restaurativa, no qual alguns
elementos pertinentes da teoria arendtiana surgiram como pontos de contato da justica restaurativa
e da filosofia politica pensada por Arendt.

As praticas restaurativas utilizam uma metodologia que visam a obter uma fala e uma escuta
qualificadas. Diferentes metodologias permitem que as pessoas falem sobre conflitos ou eventuais
problemas sem se utilizar da violéncia. Embora a Justica Restaurativa utilize-se de algumas técnicas
ela jamais pode ser reduzida a uma técnica, seu efeito e poténcia surge da sinergia criada a cada
encontro, envolvendo muitas varidveis, como a conexao e comprometimento dos participantes com
as diretrizes construidas conjuntamente.

Tais espagos de aparecimento — como a propria esfera politica, podem ser pensados como
ilhas no oceano ou oasis num deserto. No fim da obra Sobre a Revolugdo, Arendt entendeu que a politica
moderna criou como principal exemplo de organizacio os sistemas partidarios, bem como as
democracias, formas de governo extremamente hierarquizadas e com pouca liberdade ou com

liberdade para poucos. Mas irrup¢des nesse meio sao possiveis e talvez nio sejam tdo raras quanto

costumamos pensar.

CIRCULOS RESTAURATIVOS COMO ILHAS DE LIBERDADE

Agora que ja entendemos a construgdo do pensamento de Arendt em torno do termo zdhas
de liberdade, podemos seguir e compreender por que este termo faz tanto sentido quando pensamos
na Justica Restaurativa e suas praticas. Nao necessariamente a terminologia ibas de liberdade deva ser
utilizada apenas para um tipo de agdo, mas acreditamos aqui, que as praticas circulares de Justica
Restaurativas podem ser identificadas como uma delas. Ao trazer os espagos das praticas restaurativas
como #lhas de liberdade, ensaia-se apresentar algo novo dentre nossos modelos politicos modernos.

Talvez um espaco onde mais pessoas possam sentir a felicidade publica.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

64



ALINE SOARES LOPES
JOAO SALM

O que esta em primeiro plano nio é um trabalho da filosofia de Arendt, mas sim a
apropriacio de suas reflexdes para interpretat o objeto em questdo, que seriam as praticas
restaurativas. Ao final da obra Sobre a Revolucao, Arendt afirmou que alguns espagos ainda expressam
a sonhada liberdade publica na esquematica do respeitar-se mutuamente pela escolha de tratarem-se
como iguais. “Em termos atuais, é no Parlamento e no Congtresso onde ela se move entre seus pares.”
(Arendt, 2011, p. 345). Espacos como Senado ou Camara Legislativa seriam exemplos a serem
considerados. Mas outros espacos podem ser pensados e constituidos, para que a liberdade funcione
como a pensada por Arendt.

Nao sé as prz{ticas restaurativas, € nem sempre as prziticas restaurativas. Um exemplo
pequeno e rico de ilha de liberdade sdo as assembleias escolares, onde alunos podem sentar-se em
circulo para discutirem assuntos de seu interesse comum. Essas disposicoes ja ocorrem em nossa
sociedade, podemos voltar nossos olhares a elas e valoriza-las como #bas de liberdade.

A dinamica de uma pratica restaurativa circular se apresenta como uma #ba de liberdade na
medida em que estabelece um espago onde todos os participantes escolhem respeitar-se
simultaneamente, e para que depois deste espago de aparicdo, onde exercem a pluralidade humana
eles podem agir conjuntamente recuperando o sentido antigo da palavra agdo e liberdade.

A Justica Restaurativa surge como um enfrentamento a violéncia, ¢ a busca pela
dignificacio da palavra Justica. Pensar se estamos sendo justos ou ndo? Se o emprego da violéncia é
excessivo? Se é possivel justificar os sistemas prisionais e punitivos com base na seguranca? Sio
grandes questdes morais.

A sociedade das massas, com multidoes isoladas entre si, nos leva a pensar que a questao
da seguranca ¢ uma questio privada e que devemos fugir da violéncia urbana da maneira que
pudermos, o que tem a consequéncia de que a sociedade de massas apresenta o individualismo como
melhor expressao de liberdade. (Arendt, 2018a, p. 17). Mas a seguranca como nos apresenta Elliott é
uma pauta da coletividade, e deve ser pensada em comunidade. Muitas vezes o medo do “outro”, é
maior do que os perigos verdadeiramente reais.

A abordagem da justia restaurativa ¢ diferente da abordagem tradicional da justica.
Seguramente ambas buscam a responsabiliza¢io, mas cada uma tem um entendimento distinto acerca
do que isso seja. “Ao invés de focar principalmente na punicio do ofensor, a responsabilizagdo esta
focada nas necessidades das vitimas, bem como nas necessidades e obriga¢oes de quem causou o
dano, de seus familiares e das comunidades.” (Toews, 2019, p. 12).

O espacp propiciado pelas praticas restaurativas, que oportuniza a exposi¢ao de narrativas
pessoais e de historias, tende a humanizar os individuos, de modo que eles deixem de ser julgados
apenas por um ato e passem a apresentar toda uma contextualiza¢do para que os demais envolvidos

possam compreender melhor as demais implicagdes do que representa o conflito.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

65



ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

A Justica Restaurativa apresenta o senso de horizontalidade, onde todos podem falar e
serem ouvidos, o valor da humildade pode ser representado pela ideia de que ninguém ¢é tio sabio
que ndo possa aprender mais nada, e ninguém ¢ tdo ignorante, que ndo possa ensinar alguma coisa.
Ouvir com atenc¢do outras historias tém a capacidade de nos reconectar com ndés mesmos. Em um
mundo, como ]a vimos, com constantes disputas por poder, espacos de igualdade apresentam-se cada
vez mais raros. Como ja vimos na teoria arendtiana, essa horizontalidade que nos aproxima da
igualdade, nio € algo dado, mas sim algo construido coletivamente.

Em seu livto Trocando As Lentes: justi¢a restanrativa para o nosso tempo, Howard Zehr explicou
que “a justica restaurativa ¢ uma bussola, ndo um mapa” (2018, p. 13), de modo que nio
encontraremos nela todas as respostas para nossos problemas. A justica restaurativa tem como
inten¢do nos afastar de uma visdo binaria de justica, como explica Sujatha Baliga, ‘da nocio de
n6s/eles, vencedor/vencido, ganhador/perdedor — para longe de uma justica de lados e em direcio
a uma justica que cura.”” (Baliga apud Zechr, 2018, p. 13).

Essa mudanca de perspectiva trazida pela Justica Restaurativa, segundo a qual o crime se
apresenta como violacio de pessoas e de relacionamentos, traz uma visdo muito mais complexa e
ramificada dos acontecimentos. Como explicou Zeht, o crime pode vir a afetar nossa confianca uns
nos outros, pode nos trazer sentimentos de suspeita e de estranheza, e pode até reforcar caracteristicas
sociais como o racismo. Nio raramente pode afastar amigos, pessoas amadas, parentes e vizinhos.
“Justica Restaurativa ndo se resume a uma técnica especial voltada a resolucio de conflitos — apesar
de contar com um rol delas —, pois tem como objetivo principal a mudanca dos paradigmas de
convivio social.” (Elliott, 2018, p. 17).

Para que a justica restaurativa nio se afaste de seus objetivos, ¢ importante que sempre se
tenha em vista seus valores fundantes e a transformacio social. Sua principiologia esta fundada no
respeito, na corresponsabilidade e na honestidade, bem como estd focada no resgate do valor da
justica (Elliott, 2018, p. 19).

John Braithwaite afirma que a JR devolve uma pequena porcio de poder a pessoas comuns.
(Elliott, 2018, p. 118). O que ¢ visto por nés com bastante interesse, ja que analisamos tais praticas
como parte possivel de nossa organizacio politica. Poder deliberar ¢ algo que movimenta a autonomia
dos individuos, além do senso de responsabilizacio. Deixar que um juiz decida é também nio se
responsabilizar. A decisdo deste juiz pode ndo fazer o menor sentido tanto para as vitimas como para
os proéprios ofensores, que podem acabar por culpar o Estado pelo sofrimento imposto. “Essa
caracteristica de ‘controle do processo’ por cidadaos comuns gera um senso de justica.” (Elliott, 2018,
p- 118). O poder de deliberar traz luz novamente as reflexdes de Arendt de que a politica € realizada
conjuntamente e nao de uns sobre os outros, como forma de dominagéo, e sim de uns com os outros,

como forma de aclo.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

66



ALINE SOARES LOPES
JOAO SALM

Como diz Arendt, o homem ¢é sua capacidade de iniciar coisas novas, de modo que as coisas
nao precisam durar para sempre; “sanar o relacionamento entre vitima e ofensor deveria ser a segunda
maior preocupagao da justica. O movimento de reconciliagio vitima- ofensor chamou esse objetivo
de reconciliagio.” (Zehr, 2018, p. 191).

O circulo traz para a pratica uma sensacio de acolhimento e de igualdade; todos podem se
ver, podem ter a mesma oportunidade de fala, ja que algumas técnicas preveem que a palavra seja
dada a cada um de seus membros. Ninguém é mais importante do que ninguém, nio existe “nds”
nem “eles”. Ainda assim, cada individuo deve poder expressar sua individualidade. (Toews, 2019, p.
20). Desta forma, a hotizontalidade é trazida como fenomeno politico, a isonomia, como a
experimentada pelos gregos da poélis, pode ser passivel de ser constituida a cada pratica restaurativa.

Os processos circulares de construcio de paz foram estudados por Kay Pranis. Pranis nos
ensina que, para além de serem uma representacio geométrica, os circulos visam estabelecer uma
conexio profunda entre os participantes da pratica. Explorar as diferencas entre os participantes, a0
invés de tentar extermina-las, acaba por oferecer a todos uma igual e voluntaria oportunidade de falar
e de ser ouvido, para além de poderem participar sem serem interrompidos. Além disso, caso tenha-
se de tomar uma decisio, os circulos oferecem a construcio do consenso ou a deliberacio sobre
qualquer questdo. “A forma geométrica representada pela organizacio das pessoas simboliza os
principios fundamentais de lideranca compartilhada: igualdade, conexdo e inclusio, e proporciona
foco, comprometimento e participacio de todos em ambiente seguro e respeitoso.” (Pranis, 2010, p.
11).

A disposicio circular valoriza a sabedoria coletiva de todos. Seus integrantes nio sio
divididos em provedores e recebedores. Todos colaboram para a construcio da pratica. (Pranis, 2010,
p. 18). Pranis explica que os processos circulares se difundiram muito mais por causa do interesse
particular de alguns individuos, que, em certa medida, entraram em contato com a pratica, do que
devido a algum tipo de planejamento estratégico ou de implementacio organizada. (Pranis, 2010, p.
23). Traz em si uma sabedoria popular e de base.

O formato espacial da pratica circular “simboliza lideranga partilhada, igualdade, conexio
e inclusdo. Também promove foco, responsabilidade e participacao de todos.” (Pranis, 2010, p. 25).
Os saberes explorados no circulo surgem das historias de vida pessoais dos participantes. (Pranis,
2010, p. 28). Ja foi observado que os ouvintes absorvem as histérias trazidas no circulo de modo
diferenciado, as histérias ndo soam como se fossem conselhos. (Pranis, 2010, p. 28).

O cdirculo carrega um grande peso simbolico por uma série de razdes. Como explicou
Elliott, “em um circulo ndo hé estrutura hierarquica, ndo ha ninguém com mais sabedoria, ndo ha

come¢o nem fim. Os circulos conduzem para o didlogo porque sua estrutura aceita expressoes

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

67



ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

individuais.” (Elliott, 2018, p. 126). A horizontalidade da o tom de uma organizacio politica mais
equanime.

Os principais elementos que compde um circulo sdo: a cetimonia, as orientacdes, o bastdo
de fala, a coordenacio/facilitacio e as decisoes consensuais. (Pranis, 2010, p. 49). “O bastio da fala
distribui por toda a roda a responsabilidade de reagir e gerenciar as emog¢des dificeis.” (Pranis, 2010,
p- 52). O bastdo da fala, ou objeto da palavra, exige total atencio e escuta dos outros para com quem
o tiver em sua posse, ¢ todo um ritual, as pessoas pensam no que vao falar antes que o objeto lhes
chegue as mios, e todas respeitam mutuamente os espacos de fala decorrente do objeto. O objeto
traz ainda implicito que todos tém algo importante a ofertar ao grupo. (Pranis, 2010, p. 52).

O fato de as pessoas contarem historias mobiliza uma escuta diferenciada. A fala “fica mais
transparente para nés mesmos quando falamos em voz alta para os outros. Ouvir respeitosamente a
histéria de alguém ¢é honrar seu valor intrinseco e empodera-lo construtivamente.” (Pranis, 2010, p.
57). “Quando os participantes contam suas histérias, descobrem que sdo parecidos em aspectos
inesperados.” (Pranis, 2010, p. 59).

As histérias surgem com as perguntas realizadas pelos facilitadores, que sdo pensadas antes
do circulo de acordo com a necessidade daquelas pessoas. F. sempre fundamental computar se a
seguranca fisica e emocional dos envolvidos podera ser garantida. (Pranis, 2010, p. 62). Para tanto, ¢
interessante que se faca um pré-circulo, durante o qual as pessoas fiquem cientes do que serd
abordado na pratica, e tém-se a possibilidade de esclarecer quaisquer dividas. E a partir desse pré-
encontro que os facilitadores podem pensar em como sera formulada a pratica.

Mesmo que as praticas circulares apresentem muito potencial, é possivel que elas nao
propiciem uma deliberacio, afinal, depende muito das escolhas individuais dos participantes. Por ser
um método dialogico, ele tende a auxiliar, mas, caso nao seja possivel, pode-se tomar a decisao por
meio da adocio “de qualquer outro processo utilizado normalmente. O que se verifica é que os
circulos em geral produzem informacSes muito mais ricas, que sao de grande ajuda em qualquer
processo de tomada de decisdo.” (Pranis, 2010, p. 55). Justamente por propiciarem um espaco de
escuta e fala qualificada, a construcio destes espacos empodera os participantes tornando-os
individuos autbnomos com capacidade politica para deliberarem, sem que fiquem sujeitos a decisoes

verticalizadas de pessoas que nao compreendem as diversas perspectivas implicadas em uma situagao.

CONSIDERACOES FINAIS

A politica presente nas praticas restaurativas implica justamente nessa busca pela
construcao de um espaco adequado patra que as pessoas possam se articular e serem a0 mesmo tempo
respeitadas, para que elas possam conjuntamente sugerirem saidas criativas e construam solugoes

possiveis de execucdo de maneira coletiva e livre.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

68



ALINE SOARES LOPES
JOAO SALM

Muitas outras questdes podem surgir da reflexdo proposta neste artigo, mas por ora nos
contentamos em ressaltar o quanto os espagos que vem sendo criados pela Justica Restaurativa tém
de certa forma revitalizado a politica em nossos relacionamentos sociais. O abandono do discurso,
do espaco dedicado a palavra, da escuta, da reflexdo, e do agir coletivamente tém nos levado para
lugares cada vez mais obscuros e distantes de nossa humanidade.

Dentre os ensinamentos de Arendt o que eu mais valorizo é de que a humanidade ¢é
justamente o fato de compartilharmos algo, se afastar da pluralidade é a0 mesmo tempo romper com
nossa humanidade, e isso significa um tipo de morte politica.

Aprofundar os estudos das praticas restaurativas é, sem duvida, estabelecer um didlogo
entre os conhecimentos e as praticas sociais. Compreende-se, a partir da leitura de Arendt e das
expericncias restaurativas, que a cidadania ¢ algo a ser construido coletivamente, e que a liberdade,
raison d'etre da politica, ndo é algo que possa ser experimentado isoladamente. Para agir, sdo

necessarios os outros seres humanos, e essa interconexio ¢ elementar na vida publica.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARENDT, Hannah. A condicao humana. Traducio de Roberto Raposo, revisao técnica: Adriano
Correia. 11. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2010a.

ARENDT, Hannah. A vida do espirito: o pensar, o querer, o julgar. Traducio de Mauro W. Barbosa. Rio
de Janeiro: Civilizacio Brasileira, 2017.

ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém. Traducio de José Rubens Siqueira. Sao Paulo: Companhia
das Lestras, 1999.

ARENDT, Hannah. Entre o passado ¢ o futuro. Traducio de Mauro W. Barbosa. 5. ed. Sdo Paulo:
Perspectiva, 2000.

ARENDT, Hannah. Liberdade para ser livre. Traducio de Pedro Duarte. Rio de Janeiro: Bazar do
tempo. 2018.

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. Traducao de Roberto Raposo. Sao Paulo: Companhia
das Letras, 1989.

ARENDT, Hannah. Responsabilidade e Julgamento. Sio Paulo: Companhia das Letras, 2005.

ARENDT, Hannah. Sobre a revolugio. Traducio de Denise Bottmann. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2011.

ARENDT, Hannah. Sobre a violencia. Traducio de André Macedo Duarte. 2. ed. Rio de Janeiro:
Civilizacio Brasileira, 2010b.

ARMSTRONG, Jac. Rethinking the restorative-retributive dichotomy: is reconciliation possible?
Contemporary Justice Review, 2014. v. 17, n. 3. p. 362-374.

DUARTE, André. Hannah Arendt e o pensamento politico: a arte de distinguir e relacionar
conceitos. Argumentos. Ano 5, n. 9. Fortaleza, jan./jun. 2013.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

69



ILHAS DE LIBERDADE: A POLITICA PRESENTE NAS PRATICAS DE JUSTICA
RESTAURATIVA

ELLIOTT, Elizabeth M. Seguranca e cuidado: justica restanrativa e sociedades sandaveis. Traducio Cristina
Telles Assumpcio. Sdo Paulo: Palas Athena; Brasilia: ABRAMIN], 2018.

JARDIM, Eduvardo. Hannah Arendt: pensadora da crise e de um novo inicio. Rio de Janeiro: Civilizacio
brasileira, 2011.

LAFER, Celso. A Reconstrugio dos Direitos Humanos: um didlogo com o pensamento de Hannah Arendt.
Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1988.

MIGUEL, Luis Felipe. Consenso ¢ conflito na democracia contemporanea. Sao Paulo: Editora Unesp, 2017.

MIGUEL, Luis Felipe. Dominagio e resistencia: desafios para uma politica emancipatéria. Sao Paulo:
Boitempo, 2018.

MULLER, Jean-Matie. O principio da nao violéncia: Uma trajetdria filosdfica. Traducio de Inés Polegato.
Sio Paulo: Palas Athena, 2007.

NACOES UNIDAS. Manual sobre programas de justiga restanrativa. Traducio de Cristina Ferraz Coimbra,
Kelli Semolini. 2. ed. Brasilia: Conselho Nacional de Justica, 2021.

ORTH, Glaucia Mayara Niedermeyer. Justiga restanrativa, socioedncagdo ¢ protegiao social no Brasil. Rio de
Janeiro: Lumen Juris, 2020.

ORTH, Glaucia Mayara Niedermeyer. GRAF, Paloma Machado. Swkar a justica restanrativa: as
contribuigoes latino-americanas para construgio do movimento restanrativo. Ponta Grossa: Texto e Contexto,

2020.

PRANIS, Kay. Processos Circulares de construgao de paz. Traducio de Tonia Van Acker. Sio Paulo: Palas
Athena, 2010.

RIBAS, C. M. Apontamentos em torno da ideia de liberdade em Hannah Arendt. O cnguentendrio da
Declaracao Universal de Direitos do Homem. Sio Paulo: EDUSP, 1999.

RIBAS, C. M. Justi¢a em tempos sombrios. Ponta Grossa: Editora UEPG, 2010.

RIBAS, C. M. Os Diteitos Humanos no mundo do animal laborans. Revista de Filosofia Argumentos.,
Ano 5, n. 9, Fortaleza, jan./jun. 2013.

SALM, Jodo. LEAL, Jackson da Silva. A Justica Restaurativa: multidimensionalidade humana e seu
convidado de honra. Sequéncia (Floriandpolis) n. 64, p. 195-226. Flotrianépolis jul. 2012.

TELES, Edson. Democracia ¢ Estado de Excegao: Transicio e Memdria Politica no Brasil ¢ na Aﬁim do Sul. —
Sao Paulo: Editora Fap-Unifesp, 2015.

TOEWS, Barb. Justica Restaurativa para pessoas na prisdo: construindo as redes de relacionaments. Sdo Paulo:
Palas Athena, 2019.

ZEHR, Howard. Justica Restanrativa. Traducio Tonia Van Acker. Sdo Paulo: Palas Athena, 2015.

ZEHR, Howatd. Trocando as lentes: justisa restaurativa para o nosso tempo. Traducio de Tonia Van Acker.
3a. ed. Sao Paulo: Palas Athena, 2018.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

70



PIERRE BOURETZ

HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PES DE ARGILA!
Pierre Bouretz?

RESUMO:

No momento do centenario da morte de Theodor Herzl, em 3 de julho de 1904, ¢ em um contexto de
controvérsias a respeito de sua heranca, este artigo examina a posi¢do de Hannah Arendt em relacio ao
sionismo, seu sentido e sua posteridade. Depois de ter estado engajada por dez anos no movimento sionista,
Arendt rompeu com ele em 1944, desenvolvendo uma critica a sua politica e a sua visdo da histéria. Embora
tenha estado muito isolada na época, encontram-se hoje alguns de seus argumentos nos discursos que defendem
um ponto de vista revisionista sobre os fundamentos e a histéria do Estado de Israel entre duas perspectivas:
pos-sionista ou antissionista. Diante do sionismo, Arendt desempenhou o papel de Cassandra; mas talvez uma
Cassandra com pés de barro.

ABSTRACT:

At the time of Theodor Herzl’s death centenary and within a context of controversies about his legacy, this
paper looks at Hannah Arendt’s position towards Zionism, its meaning and its posterity. After being committed
in the Zionist movement during ten years, Arendt has broken with it as soon as 1944, through a criticism of its
politics and its vision of history. Although she has been very isolated at this time, we find today some of her
arguments in the discourses supporting a revisionist point of view on the foundations and the history of the
State of Israel between two perspectives: post-Zionism or anti-Zionism. In front of Zionism, Arendt was
playing Cassandra; but maybe a Cassandra with feet of clay.

Entrevistada em novembro de 1972 sobre suas opinides politicas, Hannah Arendt respondia:
“Nio pertenco a nenhum grupo. Vocé sabe que o tnico grupo ao qual ja pertenci foi o dos sionistas.
Foi, é claro, apenas por causa de Hitler. Isso foi entre 1933 e 1943. Depois, rompi”3. No momento
preciso do centenario da morte de Theodor Herzl, enquanto muitos daqueles que questionam seu
legado vém se definindo, ha varios anos, como “pds-sionistas”, e enquanto certas formas de
antissionismo, situadas nos dois extremos do espectro politico, tocam o antissemitismo, tratar-se-a
aqui, essencialmente, da critica ao sionismo desenvolvida por Hannah Arendt apds essa ruptura. Nio
¢, contudo, inutil deter-se nas formas de seu engajamento nesse movimento durante os dez anos que
a precederam.

Em Paris, Hannah Arendt ocupou-se da transferéncia de criangas e adolescentes judeus para

a Palestina no quadro da_4/yah da juventude (Alyat HalNoar), ocasido para ela de uma primeira estadia

1 Texto originalmente publicado com o titulo “Hannah Arendt et le sionisme: Cassandre aux pieds d'argile” na
Raisons  politigues 2004, n. 4, v. 16, paginas 125 a 138, Editions Presses de Sciences Po (DOI
10.3917/12i.016.0125).  Disponivel ~em:  https://shs.caitn.info/revue-raisons-politiques-2004-4-page-
125°lang=fr. Tradugao realizada por Carlos Fernando Silva Brito.

2 Pierre Bouretz, diretor de estudos na Ecole des hautes études en sciences sociales, publicou notadamente
«Hannab Arendt entre passions et raison», prefacio a Hannah Arendt, Les origines du totalitarisme et Eichmann a Jérusalem
(edicao estabelecida sob sua dire¢do, Gallimard, 2002); Témoins du futur. Philosophie et messianisme (Gallimard,
2003); e Owu’appelle-t-on philosopher 2 L atelier d’Hannab Arendt (Gallimard, 2006). Contato: pietre.bouretz@ehess.ft.
3 Hannah Arendt, «On Hannah Arendt», in Melvyn A. Hill (ed.), Hannah Arendt: The Recovery of the Public World,
Nova York, St. Martin’s Press, 1979, p. 334. Este artigo ¢ originado de uma comunica¢do no coléquio
“Lantisionisme au XXe siécle”, organizado em Berlim nos dias 2 e 3 de julho de 2004 por Fabrice d’Almeida, Jean-
Marc Dreyfus e Jacques Ehrenfreund. Note-se que o argumento desse coléquio propunha esta definicdo de
antissionismo: “Uma oposicao a existéncia de um Estado soberano democratico para os judeus”.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

71



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PES DE ARGILA

na Palestina, na primavera de 1935. Mas parece guardar, sobretudo, de seus sete anos parisienses, a
lembranca de uma experiéncia de desprezo que alimentaria um sélido ressentimento em relacio a
burguesia judaica: “Os judeus da Franca estavam convencidos de que todos os judeus vindos do
outro lado do Reno eram Polaks — o que, por sua vez, os judeus alemies chamavam de Osuden
(judeus do Leste). Mas os judeus que vinham realmente da Europa Oriental ndo concordavam com
seus irmdos franceses e nos chamavam de Jaecke’. Os filhos daqueles que odiavam os Jaecke — a
segunda geracdo nascida na Franca e perfeitamente assimilada — compartilhavam a opinido dos
judeus franceses da grande burguesia. Assim, dentro de uma mesma familia, vocé podia ser chamado
de Jaecke pelo pai e de Polak pelo filho; Lembro-me de um diretor parisiense muito caridoso que, toda
vez que recebia o cartdo de visita de um intelectual judeu alemdo com a inevitavel men¢ao ‘Dr.’,
exclamava em voz alta: ‘Herr Doktor, Herr Doktor — Herr Schnorrer, Herr Schnorrer!” (‘Senhor Doutor,
Senhor Doutor — Senhor Mendigo, Senhor Mendigo!’)”’>.

Sua atividade em Nova York é de natureza completamente diferente, essencialmente
dedicada a redacgao de artigos para o Aufbau, jornal no qual publicou quarenta e cinco artigos entre
outubro de 1941 ¢ abril de 1945, intitulando sua se¢fo “This means you™ até o fim de 1942, e depois
“Zionistische Tribune. Se Arendt publica, no outono de 1942, uma série de trés artigos sobre o que
ja denomina “A crise do sionismo”, o essencial de sua luta nos dois primeiros anos americanos ¢ em
favor de um exército judaico — ancorada na convicgdo de que um povo a quem ¢ proibido defender-
se de seus inimigos nio passa de um “cadaver vivo”, destinado a tornar-se “a vitima da histéria
mundial”’. Mas essa luta ja lhe da ocasido de esbogar alguns temas que logo ganhardo amplitude: “A
liberdade ndo é um presente”, diz um velho provérbio sionista ainda atual. “A liberdade tampouco é
uma recompensa pelos sofrimentos que se suportam; A existéncia de um povo é coisa
demasiadamente séria para ser deixada nas mios de homens ricos.” Os sabios “apoliticos” nio
conseguirdo “transformar o ‘Povo do Livro’ em povo de papel”s. Em outras palavras, ela ja tem em
mente uma ideia que desenvolverd na primeira parte de As Origens do Totalitarismo: os judeus sempre
tiveram uma infeliz tendéncia a abstrair-se das realidades do mundo e sofrem de uma auséncia de
consciéncia politica tornada desastrosa. Poder-se-ia, assim, dizer que, ao lutar em favor de um exército

judeu que participasse, enquanto tal, da guerra contra o nazismo, Hannah Arendt lancou as pré-

4 Designacdo familiar em iidiche (do alemdo Jacke, “jaqueta” ou “terno”) dos judeus alemies.

5> H. Arendt, «Nous autres réfugiés» (1943), in La tradition cachée, trad. do inglés por Sylvie Courtine-Denamy,
Christian Bourgois, 1987, p. 66, 68-69.

¢ Fundado em 1924 e redigido em alemio, o Aufban era o érgiao da comunidade judaica de origem alema nos
Estados Unidos. 21 dos artigos de Arendt estio traduzidos para o francés: 19 em H. Arendt, Auschwitz et
Jérusalem, trad. do inglés por Sylvie Courtine-Denamy, Paris, Deuxtemps Tierce, 1991; Dois outros em La
tradition cachée, op. cit. Pode-se encontrar a lista completa em Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt. Biographie,
trad. do inglés por Joél Roman e Etienne Tassin, Paris, Calmann-Lévy, 1999, p. 701-702.

7 «Un moyen pour réaliser la réconciliation entre les peuples» (1942), in H. Arendt, Penser I'événement, trad. do inglés por
Claude Habib (dir.), Paris, Belin, 1989, p. 118.

8 Sdo citados, respectivamente: «L armiée juive, le début d’une politigune juive?» (14 de novembro de 1941), in H.
Arendt, Auschwitz, et Jérusalem, op. cit., p. 24 e p. 25; «Papier et réalité» (10 de abril de 1942), ibid., p. 32.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

72



PIERRE BOURETZ

condi¢cbes de uma politica judaica. Mas é preciso acrescentar imediatamente que ela deixara,

rapidamente, de considerar que esta possa realizar-se no quadro do sionismo.

O SIONISMO: UM IDEAL CAPTURADO

O tnico texto no qual Hannah Arendt reconhece a Organizag¢do Sionista como um
“organismo politico real” dos judeus data de dezembro de 1941. Mas ele ja manifesta sérias reservas
em rela¢do aquilo que ela denomina “a apatia de um aparelho muito burocratico e sedento de
compromissos”: “Devemos retornar aos lemas iniciais do movimento, que eram revolucionarios em
nfvel nacional”; é preciso “lutar contra a internacional dos mendigos e dos filantropos e por uma cura
nacional do povo”; “A autoemancipacio ¢ a igualdade de direitos para um povo que, gragas a suas
maos e ao seu trabalho, enriqueceu e embelezou esta terra”. Os meses que se seguem sio 0s Unicos
durante os quais ela se engaja diretamente na politica sionista: apds descobrir que o Comité para um
Exército Judaico é um instrumento dos revisionistas, ela participa, com Joseph Maier, da criacio do
Jungjiidische Gruppe (Grupo da Juventude Judaica), que constata “a faléncia das ideologias do passado”
e defende um “novo fundamento teérico para a politica judaica”!0.

No momento da Conferéncia do Biltmore, em maio de 1942 — quando se afirma a
atualidade de uma “republica judaica livre na Palestina” —, ela ja havia acusado os revisionistas de
serem “fascistas judeus” e declara recusar-se a abandonar as responsabilidades aos “filantropos” e
aos “mundanos elegantes que povoam os palacios”!. A partir de entdo, ela se dedica a desenvolver
uma questio que julga deliberadamente negligenciada, tanto pelos dirigentes do Yishur quanto pelos
o6rgios oficiais do sionismo mundial: a questdo da relacio entre judeus e drabes na Palestina presente
e futura.
Mas, em dezembro de 1943, cla ainda coloca lado a lado a ideia majoritaria da criagdo de um Estado
judeu e a alternativa proposta por Judah Magnes de um Estado binacional, que ela ainda considerara
“suicida” em agosto de 194412,

A ruptura de Hannah Arendt com a direciio sionista ¢ definitivamente consumada em
outubro de 1944, no momento decisivo da Convenc¢do de Atlantic City, que reivindica “uma
Commonwealth judaica e democratica compreendendo ‘toda a extensio da Palestina sem divisdo nem
diminui¢io™. Ela redige entdo seu texto mais polémico, e pode-se reconhecer, no argumento
fornecido pela redacdo da Commentary para recusa-lo, um dos mesmos que hoje alimentam a

controvérsia em torno do antissionismo: “Ele contém demasiadas implica¢Ges antissemitas — nio

9 «Ceternm censeo...» (26 de dezembro de 1941), in H. Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. cit., p. 29.
10 Ver Elisabeth Young-Bruehl, Hannalh Arendt, op. cit., p. 231.

W «La crise du sionisme», in H. Arendt, Auschwitz, et Jérusalem, op. cit., p. 50.

12Ver «LLa question judéo-arabe peut-elle étre résolue?» (17 e 31 de dezembro de 1943), ibid., p. 59-63.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

73



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PES DE ARGILA

que voceé as tenha colocado conscientemente, mas um leitor mal-intencionado poderia muito bem
deduzi-las”13.

Num momento em que o fim da guerra na Europa comegca a delinear-se e em que a criagio
de um Estado para os judeus na Palestina parece um objetivo ao alcance da mao, Hannah Arendt
comeg¢a por esbocar uma genealogia do sionismo, tecendo seu préprio relato a partir de elementos
bem conhecidos de sua histéria. Nascido nos confins do centro e do leste da Europa, o sionismo
original procedia de duas ideologias do século XIX, sustentadas por dois grupos sociais distintos: de
um lado, o socialismo revolucionario proprio das massas orientais vitimas da opressio politica; de
outro, um nacionalismo essencialmente sustentado por intelectuais mais sensiveis as discriminacées
socials e que encontrariam em Herzl seu porta-voz. O destino do sionismo socialista parece-lhe
tragico: em certo sentido, ele encarnaria por longo tempo, na Palestina, a grandeza de uma realizacdo
do ideal, impondo ali “um novo modelo de judeu”, fundado no auténtico desprezo pelas “valores
materiais” e pelo “modo de vida burgués”, assim como uma “sintese original de cultura e de
trabalho”; no entanto, ele ja se revelou, em sua esséncia, como uma “realizacdo pessoal de ideais
sublimes”, indiferente a politica e, finalmente, comprometido, apés 1933, com uma dire¢do sionista
que decidiu “fazer negdcios com Hitler”4.

Mas, se a contribuicdo dos pioneiros aquilo que Arendt considera, doravante, como o
fracasso do sionismo se deve ao seu recolhimento sobre o presente e o futuro do Yishav, e depois
aquilo que ela percebe como indiferenca em relacio ao destino dos judeus na Europa, a
responsabilidade dos herdeiros nacionalistas de Herzl lhe parece vir de mais longe e ter outra
amplitude. Ela se dedica, antes de tudo, a permanéncia de uma linha politica que se recusa a apoiar-
se no movimento popular, e que opde, a uma pratica democratica, de resto, amplamente estranha a
Herzl, uma busca sistematica de aliangas com as poténcias conforme as conjunturas; uma atitude que
consiste em procurar, alternadamente, a protecao da Gri-Bretanha, dos Estados Unidos ou da URSS,
e que Arendt resume numa metafora inspirada, porém irénica: “Antes que alcancemos a época
abengoada dos tempos messidnicos, uma alian¢a entre o ledo e o cordeiro pode ter consequéncias
desastrosas para o cordeiro”15,

A isso se acrescenta um fenémeno que ela fard um dos principais temas da primeira parte de
Origines du fotalitarisme: o da instrumentalizagdo do antissemitismo. Para construir esse argumento, ela
comega apoiando-se em algumas declaragoes frequentemente citadas de Herzl: “O mundo pode ser
dividido entre werschamte und unverschamte Antisemiten (antissemistas envergonhados e antissemitas

desavergonhados)”; “Uma nagao é um grupo de individuos... ligados por um inimigo comum”; “Os

13 Ver «Réexamen du sionismey, in H. Arendt, Auschwirz, et Jérusalem, ibid., p. 97-133. Intitulado em inglés “Zionism
Reconsidered”, este artigo aparece finalmente no Menorah Journal em agosto de 1945. O argumento fornecido por
Clement Greenberg em nome da redacdo da Commentary é citado por Elisabeth Young-Bruehl em Hannab
Arendt, op. cit., p. 292.

14 «Réexcamen du sionisme», loc. cit., p. 104-105.

15 Thid., p. 121-122.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

74



PIERRE BOURETZ

antissemitas serdo N0ssos amigos mais seguros e os paises antissemitas nossos aliados”'6. Em seguida,
ela amplia sua critica a uma atitude atribuida aos judeus em geral — a de se conceberem como vitimas
de um eterno antissemitismo: uma visao que os impediu, por muito tempo, de analisar as verdadeiras
fontes desse fendmeno, de definir as condi¢cdes de uma resposta apropriada e até mesmo de apreender
aquilo que ela ndo teme designar como sua “parte de responsabilidade” na hostilidade que suscitam!”.
Por fim, ela imputa a declaragdes como a de Weizmann, que afirmava nos anos 1930 que “a criagio
da Palestina é nossa resposta ao antissemitismo”, uma incapacidade de compreender que o jogo dos
imperialismos no Oriente Proximo poderia ser ainda mais perigoso que o dos nacionalismos na
Europa.

Resta uma tese que também entra na oficina de Les origines du totatlitarisme: aquela que visa a
transformacdo de uma ideia em ideologia. Nesse ponto, Arendt busca mostrar que a ideia sionista
compartilhou o destino das grandes paixdes politicas do século XIX: “Nio tendo sobrevivido as suas
condi¢des politicas, elas vagueiam, semelhantes a um fantasma vivo, entre as ruinas de nossa época”s.
Em outras palavras, trata-se de evidenciar a captura de ideais grandiosos, de natureza revolucionaria,
por um nacionalismo chauvinista que comegara afirmando que “o povo que nio tem uma terra
precisa de uma terra vazia de todo povo”, e que depois conduziu ao triunfo do revisionismo,
impedindo agora os préprios pioneiros do Yishur de compreenderem que seus vizinhos arabes sdo
menos inimigos do povo judeu do que “seus amigos potenciais”. Quanto ao principio dessa ideologia,
ele reside na importacdo de um modelo caracteristico da experiéncia de uma Europa da qual,
entretanto, os sionistas queriam romper: “Um nacionalismo inspirado na Alemanha, que sustenta que
uma nac¢éo é um corpo orginico eterno, produto do crescimento natural e inevitdvel de qualidades
inerentes, e que explica os povos ndo em termos de organizacdes politicas, mas de personalidades
biolégicas supra-humanas”?®.

Antes de mostrar como a escolha de um lar (foyer) em vez de um Estado, ¢ a certeza de uma
possivel amizade entre judeus e arabes na Palestina, sdo as linhas diretrizes do que Arendt concebe
como uma critica leal ao sionismo, pode-se ainda dizer uma palavra sobre sua atitude em relacio
aquilo que ela considera sua melhor parte: as realizacdes do Yishouy. Ndo ha duvida, a seus olhos, de
que, tendo sido capaz de criar na Palestina verdadeiros “ilhas de perfei¢do”, o movimento dos

kibutzim tenha produzido uma auténtica “aristocracia” e represente “a mais promissora das

16 A primeira dessas declaracGes ¢é citada em «Pour sauver le foyer national juif- 11 en est encore temps» (Commentary, maio
de 1948), in Hannabh Arendt, Penser ['événement, op. cit., p. 143. As duas seguintes encontram-se em «Réexamen du
sionisme», loc. cit., p. 115-116.

17 Ibid., p. 115. Esse tema fora esbocado ja em dezembro de 1941, quando Arendt escrevia, notadamente: “f
falso que tenhamos sido sempre e em toda parte essencialmente inocentes perseguidos. Mas se assim fosse,
seria assustador, isso nos excluiria definitivamente da histéria da humanidade como todos os perseguidos.”
(«Ceterum censeo...», loc. cit., p. 28).

18 Thid., p. 107.

19 Ihid., p. 124-125.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

75



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PES DE ARGILA

experimentagoes sociais do século XX, Mas também lhe patrece claro que os pioneiros estavam
mais revoltados contra “a atmosfera paralisante e sufocante da vida no gueto” ou contra “as injusticas
da vida social em geral” do que movidos por um verdadeiro projeto politico; que “a existéncia efetiva
dos arabes nem sequer os tocava”; e que, amedrontados pela ideia de “sujar as maos”, partiram para
a Palestina “como se se tivesse vontade de fugir para a lua — isto é, para uma regido que escapa a
maldade do mundo™?!. Em outras palavras, e ao fim e ao cabo dessa andlise da histéria do sionismo,
mesmo aqueles que permaneceram fiéis a0 mais fecundo dos dois movimentos originarios nio
enriqueceram o léxico da politica judaica — impotentes para formular “a menor critica a burguesia
judaica fora da Palestina”, incapazes de atacar “o papel das financas judaicas” e, finalmente, aderindo
aos “métodos da caridade”; de modo que agora se contentam em repetir “as velhas banalidades
socialistas ou as novas banalidades nacionalistas”?2. A ambivaléncia desse julgamento permanecera
caracteristica de uma posicio que sé podera visar um caminho cada vez mais estreito, a medida que
se aproxima 1948 e, depois, os anos seguintes: entre a recusa de um Estado e a busca de uma
construcao politica capaz de perpetuar aquilo que, para ela, deve permanecer um simples lar nacional

judaico.

A PALESTINA: UM LAR SEM ESTADO

No exato momento em que se celebra, em 1948, a realizacdo do sonho sionista através da
criacdo do Estado de Israel, Hannah Arendt vé, ao contririo, o seu momento de verdade tragica na
guerra que comeca imediatamente. Entre aqueles que ela ainda chama de “os judeus”, Arendt cré
constatar uma inversio brutal da mentalidade do exilio: depois de terem pensado, durante dois
milénios, que seu maior bem era a sobrevivéncia, eis que agora se veem convencidos de dever escolher
entre a vitoria ou a morte, €, o que ¢ pior, inconscientes de que somente “um Estado totalitario” seria
capaz de decidir entre eles e os arabes o né de reivindicagdes igualmente morais e perfeitamente
incompativeis?. Mas, antes de derivar, no momento de sua realizacio, para aquilo que ela denuncia
como “um chauvinismo racista (que) nio difere de outras teorias da raga dos senhores”, o projeto
sionista ja lhe parece ter sido enredado desde o inicio por uma das doutrinas dominantes da teoria
politica moderna: a do Estado-nagio.

No texto em que se exercitava numa reconstrucio critica da histéria do sionismo, Arendt
imputava a responsabilidade por essa escolha aqueles que designava globalmente como “os
intelectuais”. De um ponto de vista social, estes eram “pobres demais para serem filantropos e ticos

demais para se tornarem schnorrer (mendigos)”’, de modo que nao tinham lugar “na casa de seus pais”

20 «Pour sauver le foyer national juify, loc. cit., p. 146.

2l «Réexamen du sionismey, oc. cit., p. 104.

2 Ibid., p. 106.

23 Ver «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit. p. 144-145.
2 Ver «Réexamen du sionismey, loc. ¢it., p. 111-113.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

76



PIERRE BOURETZ

(Herzl) e se viam obrigados a construir uma nova, como lhes propunham os sionistas. Eram, no
entanto, suficientemente assimilados e nutridos dos valores europeus para compreender as estruturas
do Estado-nacdo moderno e desejar oferecer ao povo judeu essa forma de corpo politico. Dai o
paradoxo que Arendt desenha, invertendo a interpretagdo classica de um conflito ja antigo: “Os
sionistas eram, em certo sentido, os Gnicos que desejavam sinceramente a assimilacdo, isto é, a
‘normalizacio’ do povo (‘ser um povo como 0s outros’), enquanto os assimilacionistas queriam que
os judeus conservassem sua posi¢ao excepcional”?.

Mas, mais ainda do que por tal desvio do ideal revolucionario do sionismo em dire¢do a uma
tentacdo de normalizar a vida judaica, é ao diagndstico de um fracasso histérico do Estado-nagdo em
geral que Hannah Arendt vincula sua recusa de um Estado judeu e sua preferéncia pela forma de um
lar nacional. Segundo uma analise que mais tarde estruturara, de modo ampliado, suas reflexdes sobre
o antissemitismo ¢ o imperialismo em Les Origines du Totalitarisme, ela mostra que a véspera e o dia
seguinte a Primeira Guerra Mundial foram o tempo do declinio e, depois, da decomposi¢io de um
Estado-nacdo que se revelou “nem capaz de proteger a existéncia da nacdo nem de garantir a
soberania do povo” — e que, além disso, deixou atras de si massas de refugiados e apatridas privados
da protecio de um corpo politico?. Por ora, e no que diz respeito as decisdes que deveriam ser
rapidamente tomadas na Palestina, uma licio pode ser extraida dessa experiéncia: a solugdo imperial
seria perigosa, a do Estado-nacio, arriscada — e apenas a de uma federagdo parece razoavel.

Logo, quando se tratard de imaginar um desfecho para a guerra desencadeada logo ap6s o
reconhecimento do Estado de Israel, Arendt se fara profeta de um paradoxo do triunfo infeliz: “Os
judeus ‘vitoriosos’ viveriam cercados por uma populagio arabe inteiramente hostil, encerrados entre
fronteiras constantemente ameacadas, ocupados com sua autodefesa fisica a ponto de perderem
todos os outros interesses e atividades. O desenvolvimento de uma cultura judaica deixaria de ser a
preocupagio do povo inteiro; a experimenta¢do social seria afastada como luxo inutil; o pensamento
politico se concentraria na estratégia militar”?7.

Mais tarde, enfim, ela incluird em Les Origines du Totalitarisme, como fato adquirido para a
andlise do destino do Estado-nagio em geral, aquilo que patrecia motivar sua recusa a criagdo de um
Estado para os judeus na Palestina: “Depois da guerra, a questdo judaica, que todos consideravam
como a unica verdadeiramente insoluvel, acabou de fato sendo resolvida — no caso, por meio de um
territério colonizado e depois conquistado —, mas isso nio resolveu nem o problema das minorias
nem o dos apatridas. Ao contrario, como praticamente todos os acontecimentos de nosso século,

essa solugdo da questdo judaica sé conseguiu produzir uma nova categoria de refugiados, os arabes,

% Tbid., p. 113.

26 Jhid., p. 130-131. Ver Pierre Bouretz, «Hannah Arendt entre passions et raison», prefacio a Hannah Arendt,
Les origines du totalitarisme. Eichmann a Jérusalem, edigio estabelecida sob a direcio de Pierre Bouretz, Paris,
Gallimard, 2002, p. 42 e seguintes.

27 «Pour sauver le foyer national juify, loc. cit., p. 147-148.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

77



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PES DE ARGILA

aumentando assim o nimero de apatridas e de despossuidos de direitos em cerca de 700 a 800 mil
pessoas”’28,

Antes de questionar os fundamentos e o alcance dessa mistura de profetismo e pessimismo
histérico, resta examinar a alternativa que Arendt propunha a perspectiva de um Estado — alternativa
que ela manteve inclusive apés a criagdo do Hstado de Israel. No fim de 1948, ela observa
ironicamente o consenso formado a esse respeito, que reine um publico, a seus olhos, heterogéneo:
intelectuais judeus de esquerda que haviam por muito tempo desprezado o sionismo como “ideologia
para simplérios”; homens de negécios judeus cujo interesse pela politica se limitava a evitar ver seus
nomes nas manchetes dos jornais; filantropos judeus que, apesar disso, julgavam a causa da Palestina
terrivelmente onerosa; leitores da imprensa idiche que ha muito estavam convencidos de que a
América era a Terra Prometida®.

Mas, depois de ter hesitado por algum tempo, considerando-as suicidas, Arendt agora adere
as perspectivas hd muito abertas por Judah Magnes e pelos grupos a ele ligados na Palestina e nos
Estados Unidos. Herdeiras, em outra época e num novo contexto, das defendidas pelo Brit Shalom
no inicio dos anos 1930, essas propostas se articulam, sob a pena de Arendt, em torno de trés pontos:
um lar nacional judaico que ndo deve ser sacrificado a “pseudosoberania de um Estado judeu”; uma
imigracao para a Palestina “limitada em nimero e no tempo”’; uma “soélida cooperacio judaico-arabe”,
encarnada numa autoadministragdo local apoiada em conselhos municipais comuns®. Definida num
momento em que Arendt também defendia uma tutela proviséria sobre o Estado de Israel, tnica
forma, a seu ver, de impedir aquilo que ela chama “o estabelecimento de um poder soberano cujo
unico direito soberano seria o de se suicidar”, essa linha permanecera a sua até seus dltimos textos
sobre o tema. Ela a completard, contudo, em 1950, acrescentando um projeto destinado a evitar a
“balcanizacdo” que resultaria de uma guerra sem paz, a0 mesmo tempo em que apaziguaria aquilo
que ela considera o pleito legitimo dos que pensam que “o objetivo dos judeus era expulsar os arabes
de suas casas”: o projeto de uma federacao dos diferentes Estados da regido3!.

Fiel até o fim a ideia de um lar nacional judaico, oscilando por muito tempo entre a
perspectiva de um Estado binacional e a de uma federacio de Estados, sempre refratiria a soberania
plena de um Estado de Israel, que ela jamais designa como tal, Hannah Arendt associava, portanto,
a sua critica do sionismo a busca de um modelo politico que deveria ser inédito, a fim de se adaptar

a especificidades geograficas e histéricas. Resta determinar aonde a conduzem suas analises

28 H. Arendt, Les origines du totalitarisme, trad. do inglés por Micheline Pouteau, Martine Leiris, Jean-Loup
Bourget, Robert Davreu e Patrick Lévy, revisado por Hélene Frappat, iz H. Arendt Les origines du fotalitarisme.
Eichmann a [érusalem, op. cit., p. 590.

2 «Pour sauver le foyer national juify, /oe. ¢it., p. 139.

30 Ibid., p. 153.

31 Ver «lLa paix ou 'armistice au Proche-Orient?» (janeiro de 1950), iz Hannah Arendt, Auschwitz, et Jérusalem, op.
¢it., p.194-202.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

78



PIERRE BOURETZ

construidas do ponto de vista de Cassandra: apenas até além de uma critica interna ao sionismo, as

fronteiras do antissionismo — ou ainda mais longe?

O PONTO DE VISTA DE CASSANDRA

Privadas, como através de uma carta de Gershom Scholem, ou publicas, em um artigo de
Ben Halpern, as rea¢cdes mais substanciais aos principais textos de Hannah Arendt sobre o sionismo
foram severas: o primeiro lhe atribuindo um ponto de vista “abertamente trotskista antissionista”,
enquanto o segundo lhe censura um “complexo de criancga terrivel”’32. Nao sem notar que Arendt
talvez sofra do que ele chama de um “complexo anti-Palestina” e que, em todo caso, sua retorica
“progressista”’ ja ndo o impressiona desde a juventude, Scholem refuta seus principais argumentos:
“Os arabes nio aderem a nenhuma solucio, nem federal, nem estatal, nem binacional, a partir do
momento em que ela esta ligada a imigracio judaica”; Arendt ndo pode negar que eles teriam, juntos,
aceitado negociar com a Gestapo se porventura isso tivesse permitido salvar Walter Benjamin; em
vez de “deblaterar contra Herzl”, é melhor constatar que “o movimento sionista compartilha (uma)
experiéncia da dialética da realidade e de suas possibilidades catastréficas com todos os outros
movimentos que empreenderam realmente mudar alguma coisa no mundo”?3,

Pode-se pensar que entram na critica ao sionismo desenvolvida por Hannah Arendt alguns
componentes pessoais. Uma relagdo contrariada, antes de tudo, com a identidade judaica, que
transparece em seu livro sobre Rahel Varnhagen e se manifesta mais claramente em outros lugares:
uma carta a Martin Heidegger de 9 de fevereiro de 1950, em que ela confessa nunca ter se considerado
uma mulher alemd, ter deixado hda muito tempo de se sentir uma mulher judia e, finalmente,
reconhecer-se apenas como “aquela que vem de outro lugar”; outra a Karl Jaspers, de 30 de junho de
1947, onde afirma que é melhor “nao se sentir realmente em casa em lugar nenhum (e) ndo confiar
realmente em nenhum povo, pois ele pode em um instante se transformar em massa ¢ em
instrumento cego de morte”; e, por fim, aquela que ela aceitard tornar publica, em que responde a
Scholem, que a acusava, ap6s Eichmann a [érusalem, de ser privada de todo “amor pelo povo judeu”,
dizendo nunca ter amado nenhum povo, para reservar esse sentimento exclusivamente as pessoas3.
Um vinculo ambiguo, depois, com Israel, visitado varias vezes: olhar altivo sobre a sociedade e repulsa

em relacdo ao que ela chama de uma “populaga oriental” quando ali vai em 1961 para o julgamento

32 Gershom Scholem, Lestre a Hannah Arendt du 28 janvier 1946 (a propésito de «Réexamen du sionismey), in Briefe,
Band I, 1914-1947, Munique, C. H. Beck, 1994, p. 309-314; traducio parcial do alemdo por Martine Leibovici
in Sionismes, textos reunidos e apresentados por Denis Charbit, Paris, Albin Michel, 1998, p. 665-668.
Consultam-se as notas da edi¢ao alema (p. 450-454), que assinalam algumas observagdes mordazes de Scholem
a margem de seu exemplar do texto e fornecem elementos da resposta de Arendt. Publicada pela Jewish Frontier
em agosto de 1948, em um artigo intitulado “The Partisan in Israel”, a critica de Ben Halpern visa «Pour sauver le
Jfoyer national juifs, e Arendt lhe responderd no nimero de outubro da mesma revista por uma carta intitulada
“About Collaboration”. Ver E. Young-Bruehl, Hannalh Arendt, op. cit., p. 301-303.

33 Sobre a maneira como Scholem descreve uma dialética do sionismo e seus desdobramentos histéricos, ver
Pierre Bouretz, Témoins du futur. Philosophie et messianisme, Paris, Gallimard, 2003, p. 450-455.

3 Ver E. Young-Bruehl, Hannah Arendt, op. cit., p. 304.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

79



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PES DE ARGILA

de Eichmann; admiracio, quando observa, em uma carta a Karl Jaspers de 1° de outubro de 1967,
que “os judeus orientais (...) se comportaram magnificamente durante a guerra” e que isso “contribui
de maneira decisiva para a melhoria do carater nacional”. Uma relacdo complexa, enfim, com a
politica, apesar de ser o objeto privilegiado de sua filosofia: convidada em 1948 a assumir a presidéncia
de uma fundagdo criada por Magnes e defendendo suas teses, recusara fazé-lo, confessando ter
sempre a tentacdo de “fugir correndo” de tais atividades, afirmando ndo sentir nenhum prazer em
lutar com uma “multiddo” e acrescentando estar certa de que isso prejudicaria seu trabalho de
escritora’®,

Resta que, se Hannah Arendt permaneceu fundamentalmente pessimista em relagdo a uma
acio politica que lhe parece em seu século “uma obra de desespero”, sua critica, muitas vezes
virulenta, a dos sionistas também se deve a uma postura que ela adotard em outras ocasides nas quais
aceita intervir na cena publica: a de um ndo-conformismo fundado em uma desconfianca filoséfica
em relagdo a opinido, mas cuja forma ¢é sempre polémica. Essa atitude é particularmente clara no
texto de 1948, que ironiza sobre o consenso a respeito da criacio do Estado de Israel e denuncia um
“chauvinismo racista”, a0 mesmo tempo em que esbo¢a uma teoria do espaco publico que se
reencontrard em outros lugares: “A unanimidade da opinido ¢ um fenémeno muito inquietante,
caracteristico de nossa era moderna. Ela destréi a vida social e a vida pessoal, que sao fundadas sobre
o fato de que somos diferentes por natureza e por nossas convicgdes (...) a unanimidade de massa
nao ¢é o resultado de um acordo, mas a expressao do fanatismo e da histeria”3.

Quase sempre provocadoras, as tomadas de posi¢ao de Hannah Arendt a respeito da histéria
moderna dos judeus a mostram perfeitamente imunizada contra o unanimismo: quer se trate de sua
analise, na primeira parte de Les origines du totalitarisme, de uma responsabilidade mais ou menos direta
em relagdo ao antissemitismo por parte de judeus que se colocam como vitimas eternas; de sua
denincia, em Eichmann a Jérusalen, de um processo manipulado para fins politicos, mal fundamentado
juridicamente e desejoso de dissimular o papel dos Conselhos Judaicos na Shod; ou de uma incansavel
viruléncia, enfim, em relagdo a tudo o que possa haver de burgués na vida judaica, paixido que a leva
a reconhecer-se apenas em um herdi: Bernard Lazare.

Entre 1944 e 1950, as posi¢cdes assumidas em Nova York por Hannah Arendt eram
efetivamente minoritarias e se assemelhavam principalmente as defendidas, no mesmo momento, por
Martin Buber, em Jerusalém, alimentadas, no caso de Arendt, por um nio-conformismo mesclado
de empatia em relacdo a parias que lhe pareciam mudar de rosto, e fundadas, no caso de Buber, em

uma espécie de anarquismo utdpico que preferia a experimentagao social ao Estado?.

% «Pour sauver le foyer national juiby, loc. cit., p. 142.

% «Pour sauver le foyer national juiby, loc. cit., p. 142.

37 Pode-se encontrar o essencial dos textos de Martin Buber sobre esse assunto em Une ferre et deux: peuples. La
question judéo-arabe, trad. do alemao por Dominique Miermont e Brigitte Vergne, Paris, Lieu Commun, 1985.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

80



PIERRE BOURETZ

Meio século mais tarde, tais posi¢des parecem, contudo, ter obtido um sucesso inesperado,
tanto em Israel quanto na Franca ou em outros lugares: ao serem capazes de inspirar certas maneiras
de revisar o grande relato das origens de Israel, orientar algumas das criticas mais visiveis a sua politica
e federar diversas formas de anti (ou pods)-sionismos®. Que elas sejam suscetiveis de serem
instrumentalizadas em um discurso antissemita, como temia desde 1944 a redacio da Commentary, nao
resta duvida — e a questdo seria saber em que medida cada um ¢é responsavel pela posteridade de
suas ideias. De todo modo, constata-se nessa ocasido um fenémeno com vinculos ambiguos com o
despotismo das maiorias conhecido desde Tocqueville: o de uma heterodoxia que se torna doxa.

Voluntariamente anticonformista quando se arriscava a aparecer na cena publica, Hannah
Arendt nos lega, portanto, algumas previsoes realizadas e proposi¢cdes que, se fossem aplicadas,
teriam colocado em perigo a obra do sionismo, mas cujo curso dos acontecimentos a0 menos
confirmou o carater improvavel. Poder-se-ia entdo colocar trés perguntas a seu respeito: nao teria ela
sido tentada, a sua maneira, pelo que censurava aos homens do Yishouy: “Fugir para a lua, isto ¢, para
uma regido que escapa a maldade do mundo”? Ao observar este tltimo desde Nova York, nio teria

ela, de certo modo, facilitado sua tarefa? Cassandra, afinal, ndo teria pés de barro?

38 Poder-se-ia dizer o mesmo das posi¢Ges assumidas por Hannah Arendt por ocasido do julgamento Eichmann.
Ver P. Bouretz, introducio a Eichmann a [érusalem, in H. Arendt, Les origines du totalitarisme. Eichmann a Jérusalem,
op. cit., p. 1012-1013.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

81



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH
ARENDT!
Claudia Hilb
Matias Sirczuk

Bien que nous ne puissions savoir quand Lefort a lu Hannah Arendt pour la premiére fois,
nous pouvons néanmoins affirmer — puisqu'il le dit lui-méme — qu'il n'avait pas encore abordé sa lecture
en 1956, lorsqu'il éctivit « Le totalitarisme sans Staline », et nous pouvons également temarquer que le
nom d'Arendt apparait pour la premiére fois sous la plume de Lefort — curieusement mal orthographié
—en 1979, dans « L'image du corps et le totalitatisme ». En renouant avec sa préoccupation de penser
le totalitarisme, aprés de longues années de silence sur ce sujet — des années consacrées quasi
exclusivement a son étude de Machiavel — Lefort revient sur ce theme dans une perspective différente
qui, tel que le signale Miguel Abensour, ne se situe plus dans une perspective critique qui serait interne
au marxisme, mais dans une redécouverte du politique fortement inspirée, précisément, de Machiavel
(Abensour, 1993: 83).2 C'est sur ce retout que le nom d'Arendt apparait, alors, pout la premiere fois
dans I'ccuvre de Lefort et que, dorénavant, le dialogue avec cette auteure perdurera jusque dans ses
derniers écrits.

«Thinking with and against Hannah Arendt » (« Penser avec et contre Hannah Arendt »), c'est
de fait ainsi que Lefort lui-méme intitule ce dialogue, dans un article publié dans la revue Socia/
Research en 2002, ou il reprend, presque mot pour mot, quelques-uns des passages de son ouvrage L«
Complication (1999). Un dialogue qui, dans I Invention démocratigne (1981), apparait a peine esquissé, le
nom de Arendt étant seulement mentionné a trois reprises, bien que toujours de fagon élogicuse — deux
fois dans « La logique totalitaire » (1980), une fois dans celui auquel nous avons déja fait référence
« L’image du corps et le totalitarisme », c'est-a-dire, dans les deux articles directement consactés a
penser le phénomene totalitaire. Arendt apparait ici comme l'auteure qui, avec quelques autres peu
nombreux — Lefort lui-méme, Raymond Aron -, soutient la nécessité de nommer de la sorte les
nouvelles formes d'oppression, face a une gauche qui, dans son ensemble, se refusait a les désigner

comme telles.

! Une version antérieure de cet article a été publiée en espagnol dans C. Hilb y M. Sirczuk (eds.) Claude Lefort. E1
Arte de Leer. Buenos Aires y Madrid, Katz Editores, 2023, pp. 99-125.

2 Selon Abensour, nous pouvons différencier deux moments dans l'interprétation lefortienne du phénomene
totalitaire. Le premier culmine en 1960 avec la publication de « Qu'est-ce que la bureaucratie ? » et le deuxieme
débute en 1976 avec la parution de Un homme en trop : réflexions sur I'Archipel dn Gonlag. « 11 convient de remarquer,
en effet, qu’entre 1960 et 1976, a l'exception de P’essai relatif a I'idéologie, aucun texte n’est consacré au
totalitarisme, comme si, jusqu’a cette deuxiéme date, la question était, en quelque sorte, réglée » (Abensour, 1993:

84-85).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

82



CLAUDIA HILB
MATIA SIRCZUK

Si, jusqu'alors, Arendt reste une figure a la fois proche mais plutét secondaire dans la réflexion
de Lefort, a partir des années 80, celui-ci entreprend de se pencher assidiment sur son ceuvre. En effet,
des le début de cette décennie, apparaissent chez Lefort les signes d'une lecture plus systématique de
I'euvre d'Arendt, allant jusqu'a lui dédier une grande partie de son séminaire annuel a I'Ecole des
Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS) pendant l'année académique 1985-86,3 ainsi que deux
des trois textes consactés exclusivement a elle. Il s'agit du texte de la conférence « Hannah Arendt :
Antisémitisme et génocide des Juifs », de 1982, et de « Hannah Arendt et la question du politique »
(originalement publié en 1985), qui fait partie d'Essais sur le politigne (XIXe XX siécles) et auxquels il faut
ajouter '« Avant-Propos » des Essais ou Arendt occupe une place privilégiée, ouvrage dans lequel elle
se retrouve également mentionnée dans deux autres articles, « Mort de I'immortalité », et « Les droits
de Phomme et PEtat-providence » (qui datent originellement de 1982 et 1984).

11 est intéressant de souligner que 1'éloge qui pergait dans le volume antérieur s'est transformé,
des l'avant-propos et de facon générale, en une mention, non moins élogieuse, mais a présent
accompagnée d'une confrontation, de la manifestation d'une dissidence : Lefort semble rendre compte
du fait que, dorénavant, dans sa propre réflexion, il pense a la fois avec et contre Arendt. Comme nous
essayerons de le montrer a continuation, Lefort trouvera chez celle-ci non seulement l'occasion de
prolonger sa propre réflexion sur le totalitarisme, mais aussi d'identifier, notamment en ce qui concerne
son point de vue sur la modernité, la clé de certaines de leurs différences fondamentales, qui renvoient
a la fagon propre a chacun de concevoir 'avénement de cette forme inédite d’assujettissement et ses
particularités.

Les deux mentions présentes dans Ferire. A lépreuve du politiqne (1992) rééditent cette relation
ambivalente : on retrouve ainsi une mention élogieuse, dans « Le corps interposé : 7984, de George
Orwell » (1984), suivie d'une distanciation critique dans « Réflexions sur le présent» (1989-1990).
Celles-ci mettent a nouveau en évidence le fait qu'Arendt, tout en étant pour Lefort une source
d'inspiration inépuisable dans sa réflexion sur le totalitarisme, projette un regard sur la modernité qui
constitue la pietre d'achoppement de leurs perspectives, le point a partit duquel celles-ci divergent
significativement. D'ailleurs, on retrouve cette méme relation duelle — penser avec et contre Hannah
Arendt — dans le troisieme texte consacté, en 2002, exclusivement a cette auteure (« Thinking with and
against Hannah Arendt »), tout comme dans les autres textes de Lefort de cette méme période ou la
référence a Arendt est aussi centrale (« Le concept de totalitarisme », de 1996, La complication, de 1999,

et « Le refus de penser le totalitarisme », de 2000). Comme nous le verrons dans les parties qui suivent,

3 Pendant l'année académique 1982-1983, Lefort se concentra, également, sur la pensée d'Arendt lors de diverses
séances. Les mentions faites a son ceuvre deviennent fréquentes a partir de ce moment-la. Nous remercions
Claude Habib de nous avoir fourni ses notes de cours prises pendant cette période.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

83



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

l'affinité avec Arendt garde la méme teneur qu'elle possédait depuis le début — sensibilité a I'événement,
intelligence de cette nouvelle forme de régime -, tandis que les différences se précisent de facon plus
détaillée, éclairées par l'élaboration conceptuelle que fait Lefort du totalitatisme qu'il associe a
l'institution d'un nouveau régime symbolique — de la position de la loi, de la constitution d'un Peuple-
Un. Cette élaboration conceptuelle dont nous pouvons dire qu’elle était arrivée a son développement
achevé au milieu des années 80, permet a Lefort de confronter les textes arendtiens en précisant a
chaque fois ce qui le rapproche et ce qui l'éloigne des analyses ponctuelles de cette auteure, de méme
que leurs différences en ce qui concerne, une fois de plus, la fagon dont I'un et l'autre appréhendent la

relation entre totalitarisme et modernité politique, ou entre totalitarisme et démocratie.

Afin de nous plonger maintenant dans le vif du sujet, partons d'une vue d'ensemble de la
lecture faite par Lefort de Hannah Arendt, depuis les premiers textes jusqu'aux derniers. Une
constatation semble s'imposer : Lefort trouve chez elle — et plus spécifiquement dans The Origins of
Totalitarianism — une source d'inspiration pour nouttir ses réflexions sur cette nouvelle forme de régime,
tout en prenant ses distances, pour chacun des aspects ou il reconnait sa contribution a la
compréhension de cette forme politique inédite, par rapport au traitement qu'elle donne a ses intuitions
et développements.

Globalement, cette distance est encadrée par une différence fondamentale : pour Lefort,
comprendre le totalitarisme exige de I'appréhender comme une forme de régime ou de société, qui s’érige, et
se laisse mieux voit, dans son opposition a un axfre régime, 2 une autre forme politique, c'est-a-dire, en
opposition a la démocratie moderne. C'est dans cette nouvelle configuration symbolique que les
différents éléments qui distinguent l'expérience totalitaire acquiérent tout leur sens, et c'est, semble-t-
il, patce qu'Arendt ne se situe pas dans cette petspective — c'est-a-dire, dans la perspective d'un nouvel
ordre symbolique, d'un nouveau régime percu comme tel et représentant une rupture radicale vis-a-vis
du régime contre lequel il s'érige — qu'elle ne tire pas pleinement parti de ses intuitions et de ses
conceptions pourtant fulgurantes. Au contraire, lorsqu'Arendt cherche a leur donner une unité
explicative, remarque Lefort, le fil interprétatif qu'elle déroule parait étre rattaché a une « théorie de la
décadence », de 'occultation du politique propre a 1'époque, ce qui non seulement l'aveugle sur la
spécificité du régime démocratique — qu'elle associe simplement a la société de masses — et sur le
caractere de « révolution antidémocratique » que représente le régime totalitaire, mais I'empéche
également, bien souvent, d'exploiter pleinement le potentiel de ses propres découvertes, allant parfois
jusqu'a les rendre contradictoites.

En somme, il nous parait intéressant de proposer que Lefort — au travers de ce penser avec et

contre Arendt — puise dans I'ccuvre d'Arendt d’innombrables éléments pour nouttir sa conception du

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

84



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

totalitarisme, mais que, contrairement a ce qui se passe chez cette auteure, ceux-ci prennent sens, chez
lui, dans leur inscription dans un nouvel ordre symbolique, dans une nouvelle facon de se représenter
la relation a la loi, au pouvoir, au savoir. On peut imaginer que la lecture lefortienne de Tocqueville —
dont l'empreinte dans sa réflexion sur la révolution démocratique comme nouveau régime de sens ne
fait aucun doute — et de La Boétie — qui noutrrira sa pensée sur I'Un et sur la prétention du totalitarisme
a restituer l'unité de la communauté sous l'image du corps — contribue a faconner sa vision du
totalitarisme en tant que nouvelle forme politique et qu'elle lui permet de récupérer, sa chaque fois, les
¢léments singuliers de l'interprétation du totalitarisme que fait Arendt, pour les élaborer a titre

personnel et pour aller souvent plus loin que l'auteure, ou dans une autre direction.

A présent, pour développer les éléments que nous n'avons fait jusqu'ici qu'avancer, nous
procederons, en premier lieu, en nous centrant sur la critique que Lefort adresse a Arendt concernant
la distinction qu'elle établit entre le social et le politique, distinction qui, a ses yeux, la conduit a sous-
estimer la nouveauté du concept moderne d'égalité. En second lieu, nous nous arréterons a Ianalyse
que fait Lefort de la conceptions arendtienne du totalitarisme, en ce qui concerne les deux éléments
qui sont pour lui fondamentaux pour appréhender cette nouvelle forme de domination : I'organisation
et l'incorporation. En troisieme lieu, nous étudierons comment Lefort reprend, tout en la critiquant,
l'analyse que fait Arendt du statut symbolique de la loi sous le totalitarisme et comment il associe cette
analyse a la nouvelle relation que la modernité entretient avec la temporalité. En quatriéme lieu, nous
identifierons également comment Lefort, tout en récupérant la définition arendtienne du « droit a avoir
des droits », s'éloigne cependant de la position d'Arendt en ce qui concerne la place que les droits de
I'homme occupent sur la scéne politique postrévolutionnaire. Le fil conducteur qui relie ces éléments
s'articule autour d'un axe, pivot de cette distance que Lefort établit vis-a-vis de la pensée d'Arendt : son
manque de sensibilité, ou d'intérét, a mettre en rapport l'analyse qu'elle fait de la modernité et du
totalitarisme avec I'émergence de la démocratie moderne. Absence d'intérét que, selon Lefort, et malgré
sa détermination a se débarrasser de la tradition de la philosophie politique, va cependant chez Arendt
de pair avec la certitude de pouvoir pleinement discriminer ce qui est politique de ce qui ne l'est pas —
c'est-a-dire, de « détenir la définition du politique » (Lefort, 1986a : 14). Certitude qui aurait conduit

Arendta concevoir la modernité comme une perte ou dissimulation du politique.* Ainsi, bien qu'Arendt

4 Dans un texte qu’il consacre essentiellement a Leo Strauss, Lefort suggere que, nonobstant ses différences avec
Strauss, la maniere dont Arendt pense le politique I'ameéne a établir — de méme que celui-ci — une sorte de récit
de la perte historique du politique et a conclure que la société modetne #'est déja plus une société politique. « On
a Pimpression qu’a ses yeux [ceux de Leo Strauss]|, les formes de gouvernement ont cessé d’étre déterminantes
pour comprendre les sociétés. Je ne veux pas dire par la qu’il ignore la distinction du totalitarisme et de la
démocratie. Strauss pense, indéniablement, qu’un régime est de loin préférable a 'autre. Mais il ne pense pas cette
différence au sens ou les Anciens envisageaient : 'opposition entre une société saine et une société corrompue.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

85



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

ouvre, d'apres Lefort, la voie pour penser I'événement totalitaire en ce qu’elle propose une pensée
proprement politique de ce nouveau phénomeéne, en paralléle et de facon presque paradoxale, son
aveuglement ou son déni de ce qui fait la spécificité de la démocratie moderne en tant que régime — en
tant que « société politique » — la pousse a établir une continuité équivoque entre modernité et

totalitarisme.5

1) La question de 1'égalité, et la distinction entte le social et le politique.

Le manque d'intérét ou de sensibilité que manifeste Arendt pour la démocratie, en tant que
régime inédit de sens, semble étre le cadre dans lequel il est possible d’inscrire la critique que Lefort —
dans son prolongement de la réflexion arendtienne sur le caractére novateur de l'antisémitisme
politique — propose du traitement arendtien de la distinction entre le politique et le social et, plus
particulierement, de la question de I'égalité. Comme nous l'avions d'ores et déja avancé, c'est dans
« Hannah Arendt : Antisémitisme et génocide des Juifs » que Lefort aborde, pour la premiére fois de
facon systématique, la pensée d'Arendt. Nous y obsetvons a quel point la haute estime qu'il porte a la
facon dont Arendt analyse le totalitarisme — notamment en ce qui concerne ici la productivité de cette
distinction qu'elle établit entre une tradition ancestrale de haine ou de ségrégation des juifs et le
phénomeéne de l'antisémitisme politique qui surgit au XIXe siecle et qui se cristallisera, de maniére
catastrophique, dans le totalitarisme nazi — va de pair avec l'idée selon laquelle ce sont ses propres
catégories de pensée qui semblent empécher l'auteure de tirer une compréhension politique plus
adéquate de ces transformations qu'elle observe pourtant avec grande acuité. De sorte que Lefort
précise d’une part que c'est « dans ce décentrage de I'histoire des Juifs, dans le déplacement du foyer
de la question, du lieu de l'antisémitisme au lieu du totalitarisme, d’une facon générale au lieu du
politique, que réside P'originalité et I’audace de la tentative de Hannah Arendt » (Lefort, 2007a : 513).
Mais d’autre part, il signale que, emportée par la distinction nette qu'elle établit entre le social et le
politique qui se désintéresse de la signification politique des phénomeénes sociaux — c'est-a-dire, qui se
désintéresse de penser le régime politique en tant que forme de mise en sens du social — Arendt refuse

de mettre en relation la signification nouvelle qu'acquiere I'antisémitisme — I'antisémitisme politique —

De son point de vue, la véritable rupture avec les classiques tient a Vessor de la technigue [...]. Hannah Arendt, si
éloignée de 'esprit de Strauss, tend finalement a élaborer la méme these : nos sociétés ne sont plus des sociétés
politiques. C’est I’Etat gestionnaire, en méme temps que 'Etat producteur, qui décide de la forme actuelle des
relations sociales » (Lefort, 2007a : 557-558. Voir également Lefort, 1986d : 71-72).

> Comme nous le suggérions précédemment, cet aveuglement provient du fait que, selon Lefort, Arendt — dont
la pensée du politique, contrairement a la plupart des auteurs, surgit de la rencontre avec les événements, en
particulier l'avenement du totalitarisme — parait, cependant, par moments, finir par réduire l'intelligence de
I'événement a une définition catégorique du politique. « On trouve dans son ceuvre », écrit-il a ce sujet, « une
tension constante entre son désir d’élaborer une théorie et sa volonté d’étre disponible devant I’évenement »
(Lefort, 1986d : 62).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

86



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

avec les conséquences des phénomeénes d'assimilation et d'émancipation des juifs, qui constituent

pourtant, aux yeux de Lefort, « des phénomenes intimement liés au développement de la démocratie »
(Lefort, 2007a : 514).

Dans son analyse de l'antisémitisme politique, souligne Lefort, Arendt constate que
I'égalisation des conditions, le concept d'égalité propre a I'époque moderne, replace cette question dans
un cadre inédit. Elle observe trés justement, ajoute-t-il, qu'il ne s'agit guére d'un nouveau chapitre de
I'histoire multiséculaire de l'antisémitisme, comme les porte-patoles juifs eux-mémes ont tendance a le
penser. Il ne s'agit plus de la haine religieuse, ni de I'hostilité, que la condition socio-économique des
juifs pouvait inspirer jadis, mais bien d'un phénomeéne moderne « produit de ’émancipation et, faudrait-
il ajouter, de P'assimilation : I'effet de “I’égalité croissante entre les Juifs et tous les autres groupes” »
(Lefort, 2007a : 518). Pour autant, d'apres Lefort, l'aveuglement des juifs face a la nouvelle nature de
cet antisémitisme est bien plus profond que ce qu'en observe Arendt : ils sont aveugles a la signification
politigue que l'antisémitisme acquicére, c'est-a-dire, a la discrimination qu'engendre la désignation d'un
Autre, quand nous nous trouvons dans un univers de significations qui considere les individus comme
égaux. Pour le dire autrement: cette nouvelle forme d'antisémitisme n'est plus centrée ni sur la
discrimination religieuse ni sur la position économique des juifs, mais s'inscrit, a présent, dans une
réalité sociale dans laquelle les juifs apparaissent de moins en moins comme un groupe a part et bien
plus comme « empiriquement » les égaux des autres citoyens, et c'est, dés lors, leur ressemblance et
non plus leur différence qui exacerbe cette discrimination de vieille souche a leur égard.

Arendt remarque — écrit Lefort — que, dans la mesure ou les individus des temps démocratiques
se congoivent comme égaux, la non-reconnaissance de I'égalité réciproque peut révetir de nouvelles
formes effroyables (Lefort, 2007a : 519). Cependant, la signification politique de l'antisémitisme
modetne semble, au bout du compte, lui glisser entre les doigts. Ainsi, bien que l'interprétation
d'Arendt paraisse nous permettre de saisit de plus pres la signification politique du processus
d'égalisation — la configuration d'un régime de sens ou les étres humains se considerent comme égaux
— et nous aider 2 en imaginer les incidences, son analyse finit par envisager le processus d'égalisation
comme un phénomeéne purement empirique se déployant dans le champ du social, et I'amene ainsi a
nier, d'un méme geste, cette signification politique qu'elle semblait pourtant dévoiler.

En ce sens, aux yeux de Lefort, la fagon dont Arendt sépare, de fagon tranchante, les catégories
du social et du politique, ne s’explique pas par la nécessité de comprendre ’événement mais appartient
a un univers conceptuel qui surplombe et précede toute autre analyse. Cette distinction du social et du
politique suppose, en effet, une conception de ce qui est proprement politique, et de sa différence par
rapport au domaine du social, qui se désintéresse completement de la fagon dont des phénoménes qui

seraient de l'ordre du (catégotiellement) social et du (catégotiellement) politique, s'imbriquent et

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

87



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

s'imprégnent dans les différentes formes de régime ; toute imbrication ne pourra finalement étre
congue que comme un pervertissement de la nature distincte de chacune de ces sphéres. Autrement
dit, la distinction catégorielle échoit dans un mode de penser le politique qui ignore la question du
régime et, par conséquent, se prive d'entrevoir /a signification politique de ['égalisation des conditions ; qui se
prive de percevoir qu’il n’est pas possible de scinder le fait empirique de I'égalisation de sa signification
politique, de son inscription dans un régime de sens — ici, celui de la démocratie moderne dans laquelle,
au-dela des différences empiriques, les étres humains se reconnaissent essentiellement comme égaux,
autrement dit, ne reconnaissent pas de hiérarchies naturelles entre eux.

De fait, dans « Hannah Arendt et la question du politique », Lefort développera, peu de temps
apres, une critique semblable de cette distinction tranchante entre le social et le politique, qu'Arendt
conceptualise de facon plus détaillée dans The Human Condition. En effet, pour elle, la modernité ne
serait qu'un processus de dégradation du politique, caractérisé par « Pavenement de la “question
sociale” » (Lefort, 1986d : 68), c'est-a-dire, par la disparition de l'opposition entre la sphere publique et
la sphére privée, et par la réabsorption de ces deux spheéres, sous leffet de I'avénement du social.
L'érosion des frontieres, entre ce qui appartient a I'ordre du politique et ce qui est de I'ordre du social,
survenue au cours de l'histoire moderne, aurait conduit a la perte du sens premier — proprement
politique — de I'égalité (qui est de permettre aux individus égaux, autrement dit au petit nombre de ceux
qui réussissent a se départir de la nécessité, d'agir conjointement). Pour Arendt, la confusion entre
I'égalité politique et I'égalité sociale aurait perverti le concept méme d'égalité et se serait cristallisée dans
cette « fiction » des droits de I'homme, dans « l'idée insensée que les individus sont égaux par
naissance » (Lefort, 1986d : 68). Lefort remarque, 2 nouveau ici, qu'Arendt, en négligeant la dimension
symbolique du processus d'égalisation des conditions — et en négligeant le fait que c'est précisément
une «découverte » moderne que d'affirmer que les étres humains sont nés égaux (qu'ils sont
semblables) qui ébranle radicalement le tissu social — perd de vue les transformations que cette nouvelle
conception de I'égalité induit au niveau des relations que les étres humains établissent entre eux, de
l'acces a certains lieux qui leur étaient auparavant interdits, de leur rapport a la loi, ainsi que dans leur
facon de se représenter le pouvoir.

En reprenant a présent le fil des deux textes, nous pouvons reformuler notre argumentation
comme suit : aux yeux de Lefort, le présupposé théorique immuable d'Arendt — tout franchissement
de la frontiére entre la sphére sociale et la scéne politique peut seulement étre lu comme une perte du
proprement politique — I'empéche de situer les éléments novateurs, qu'elle percoit pourtant avec une
rematquable acuité dans l'avénement du totalitarisme, dans leur rapport avec la conformation de cet
autre régime de sens, celui de la révolution démocratique moderne, c'est-a-dire, d'une société ayant

petdu les criteres fixes de l'ordre et de la hiérarchie, une société, en somme, livrée a la dissolution de

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

88



CLAUDIA HILB
MATIA SIRCZUK
tous les repéres de certitude. Une forme de régime face auquel le totalitarisme — nous reviendrons sur
ce point — s'érigera a la facon d'une contre-révolution. Clest ce présupposé qui la poussera a ignorer
ses propres perceptions — l'impact de l'égalisation des conditions, au cours du XIXe siécle, dans
l'édification de l'antisémitisme politique — pour écatter la signification politique de l'assimilation et de
I'émancipation des juifs, limitant ces aspects a des phénomeénes strictement sociaux. En omettant de
considérer la signification politique de la discrimination sociale, Arendt est, par ailleurs, amenée, d'aprés
Lefort, a attribuer a I'antisémitisme totalitaire un caractére exclusivement instrumental, a ignorer sa
composante « organiciste » qui vise a extraire du corps social une maladie.® Enfin, en distinguant de
facon tranchante le social du politique, Arendt dédaignera la signification symbolique des déclarations
de droits, les envisageant comme pure « fiction » et comme revendiquant un idéal d'égalité soi-disant
fondé sur la nature.”

Ainsi, de nombreux éléments précieux de I'analyse arendtienne — tels que sa perception de la
facon dont les théories conspiratrices poussent sur le terreau d’une société ou, selon les termes de
Lefort, le pouvoir s’est désancré de I'espace fixe propre a une société hiérarchique aux contours définis
— serviront a Lefort pour aller, d'une certaine fagon, plus loin qu'Arendt ou, pourquoi pas, aller avec
elle contre elle-méme, en restituant le sens de ces éléments dans une réflexion portant sur une société
ayant perdu les repéres d'ordre, de hiérarchie et de 1égitimité de I'Ancien Régime — société qui voit le

jour avec la révolution démocratique.’

2) Totalitarisme : organisation, incorporation et haine de la démocratie.

Dans la partie précédente, nous avons vu comment Lefort saluait le fait que l'approche
arendtienne de l'antisémitisme — et a travers lui, de la nature d'une forme inédite de société — permettait
d'éclairer le caractere politique de ce phénomene. Néanmoins, en patalléle, nous relevions les limites

, . . . , . v
auxquelles l'entreprise arendtienne se trouvait confrontée, toujours d'apres Lefort. Comme nous
l'avons vu, ces limites sont liées au refus d'Arendt a inscrire le phénomeéne de l'antisémitisme dans
l'ensemble des transformations que la société démocratique entraine, non pas tant sut le plan

empirique, mais en ce qu’elle ouvre a un régime de sens nouveau et inédit.

¢Nous reviendrons sur la pensée de Lefort a propos de la dimension organiciste du totalitarisme dans la partie
suivante.

7 Voir infra Partie 4.

8 Lefort considere qu'Arendt s'inspire de I'analyse de la démocratie de Tocqueville pour interpréter l'antisémitisme
mais que, pour soutenir la cohérence de son argumentation, elle se voit contrainte a affirmer — contre Tocqueville
et de facon quelque peu surprenante — que les inégalités s'accroissent dans le régime démocratique, comparé au
régime aristocratique. 1l ajoute encore que, bien qu'elle se serve des analyses de Tocqueville pour penser
l'antisémitisme, « ce mot démocratie, dans cette premiere partie du chapitre [“The Jews and Society”] tout d'ordre
théorique, elle ne le prononce pas. Elusion significative » (Lefort, 2007a : 519).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

89



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

Dans cette deuxieme partie, nous verrons comment les éléments, que Lefort considére comme
particuliérement novateurs dans l'analyse arendtienne du totalitarisme, restent cependant, eux aussi,
prisonniers (pour ainsi dire) de ce désintérét d'Arendt a mettre en relation I'émergence de cette nouvelle
forme de société avec les ambiguités intrinséques a la démocratie moderne. Ici encore, il semble qu'a
chaque fois que Lefort fait référence a Arendt, et a son analyse du totalitarisme, il commence par
reconnaitre que cette auteure, a la différence de tant d'autres, identifie un élément clé pour comprendre
le caractere sans précédent de cette nouvelle forme de gouvernement : ce qui distingue le totalitarisme
d'autres formes de domination dans le passé (telles que la tyrannie, la dictature ou le despotisme) c'est
que, sous un tel régime, obéissance n'est pas simplement obtenue par des moyens externes de
violence, mais plutot, pour ainsi dire, « de l'intérieur ». Bien que Lefort reconnaisse que cette intuition
permet a Arendt de développer un des éléments centraux de la « logique »° totalitaire — l'organisation
de I'ensemble de la société en de multiples collectifs — il considére néanmoins, la aussi, qu'elle n'a pas
mené cette intuition jusqu'a ces ultimes conséquences. Comme nous verrons par la suite, pour Lefort,
bien que la domination «de l'intérieur» nous fournisse une clé d'une grande perspicacité pour
comprendre la nouvelle forme d'obéissance qui opere sous le totalitarisme, celle-ci ne peut cependant
pas s'expliquer uniquement par la capacité d'organisation de la société entiére fournie par l'idéologie. A
la différence d'Arendt, Lefort comprendra qu’il est nécessaire de préter attention au mode par lequel
cette nouvelle configuration symbolique prétend restituer la corporalité du social, destituée par la
révolution démocratique. En ce sens, la question du corps —le renoncement a penser et
«l'enchantement » sous le nom de 1'Un, l'incorporation des membres de la société en un nous
indivisible — ne pourra étre comprise en profondeur qu'en abordant la place que le Parti occupe dans
cette nouvelle configuration symbolique, qu’en admettant que l'idéologie change de registre quand elle
s'incarne dans un Parti d'un genre nouveau, en se nouant dans un lien social et politique inédit.

Détaillons donc cette question, point par point.

2a) La domination de l'intérieur : organisation et incorporation.

L'argument central d'Arendt, tel qu'il nous est restitué par Lefort, part d'une intuition
fondamentale : le totalitarisme est un régime sans précédent, qui a fait voler en éclats la différence,
établie par la tradition, entre régime légitime et régime arbitraire (Arendt, 1979 : 461). Pour Arendt, la
typologie classique des formes de régimes prend appui sur deux piliers : le pouvoir et la loi. Cette

typologie distingue différentes formes de société en fonction de qui gouverne — c'est-a-dire, selon qui

9 Au sujet des raisons ayant amené Lefort a employer le concept de « logique » pour comprendre le totalitarisme,
voir Lefort, 1994a : 1T ; Lefort, 2007d : 891 et Lefort, 1994c.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

90



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

occupe le lieu du pouvoir : un, plusieurs ou tous — et si ce gouvernement s'exerce en accord avec la loi

ou atbitrairement. S'il est vrai que ces deux piliers semblent avoir été des éléments suffisants pour

distinguer les régimes tout au long de I'histoire, Arendt, indique Lefort, percoit clairement que cette

classification ne peut suffire a rendre compte du totalitarisme — ni le nombre de ceux qui gouvernent,

ni la distinction entre 1égalité et arbitraire, ne suffisent a en définir le sens. La domination totalitaire

n'est pas le résultat de la violence, elle n'est pas compréhensible en termes d'arbitraire, mais s'organise,

bien au contraire, sous le signe de la loi, loi qui, toutefois, comme nous le verrons dans la troisieme
partie, n'obéit plus a sa position traditionnelle.10

Arendt, souligne Lefort, touche a un point essentiel en indiquant que, dans ce nouveau mode
de domination, l'obéissance n'est pas obtenue, comme dans d'autres formes d'oppression dans le passé,
pat des moyens externes, mais s'exerce « de l'intérieur » (Lefort, 2007¢ : 843 ; Lefort, 2007d : 881-884
; Lefort, 2007¢ : 971 et 976 ; Lefort, 2002 : 447). Arendt, insiste-t-il, ne croit pas que la soumission de
la population puisse étre simplement considérée comme le fruit de la propagande ou de
l'endoctrinement (Lefort, 2002 : 448) : ces deux phénomeénes ne peuvent suffire a expliquer I'adhésion
des masses au régime, ni a rendre compte des mécanismes de l'obéissance en tant que processus
émanant de l'intérieur. Elle insistera, par contre, signale Lefort, dans 'importance du role joué par
l'idéologie pour garantir cette adhésion. La domination totalitaire opére par le truchement de
l'organisation des masses qui trouve, dans l'idéologie qui impregne le fonctionnement de I'organisation,
son principe d'action et de reproduction.

En attirant l'attention sut la corrélation entre idéologie et organisation, Arendt, observe Lefort,
nous entraine vers une voie inexplorée : ce n’est plus la propagande ou l'endoctrinement qui suscite
'obéissance des masses, c'est l'idéologie qui pave la voie permettant d’encadrer l'ensemble de la
population en de multiples organisations qui cimentent la domination totalitaire — et ce, en brisant le
lien que chacun entretient avec l'expérience, en favorisant l'idéal selon lequel il serait possible
d'organiser la société dans une direction définie, et en offrant, a tout un chacun, une clé pour déchiffrer
le passé et chasser les incertitudes concernant l'avenir. Arendt pressent avec justesse, ajoute Lefort, que
le but de l'idéologie est de faire de la société un tout organisable, faisant en sorte que chaque aspect de

la vie individuelle s'imbrique avec le projet collectif.!!

10°§'1l est vrai qu'Arendt, comme nous l'avons déja évoqué, observe que le totalitatisme a détruit les catégories
avec lesquelles la tradition a pensé la différence entre les régimes, elle propose tout de méme d'identifier, en
suivant la modification de la typologie classique des formes de gouvernement réalisée par Montesquieu, ce qui
serait la «nature» — la terreur — et ce qui serait le principe d'action — I'idéologie — de ce nouveau régime.

11 « L’objectif est de controler et régler les conduites dans tous les domaines de la vie sociale, dans toutes les
professions, mais aussi bien dans toutes les situations ou se nouent des relations humaines qui échappent au cadre
des institutions. Sans doute, est-ce en ce sens que Arendt peut affirmer qu’il ne s’agit pas d’un objectif
“politique” : cet objectif est, dirais-je, de rendre tout organisable, tout maticre a I'organisation du Parti » (Lefort,

2007d : 885).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

91



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

L'idéal de l'organisation offre, reconnait Lefort, un élément clé pour comprendre le
totalitarisme. Pour Arendyt, les ressorts de cette adhésion — c'est-a-dire, de cette obéissance de l'intérieur
—sont a chercher du c6té du fonctionnement méme de l'idéologie, qui parvient a inscrire dans la réalité
cet élan totalitaire d'organisation. Cependant, qu'est-ce qui permet de comprendre que l'idéologie puisse
effectivement accomplir la vocation totalitaire, « d’encadrer le plus grand nombre dans son
organisation » (Arendt citée par Lefort, 2007d : 884) ? Qu'est-ce qui conduit les individus a se rallier a
la « logique d'une idée » et a renoncer a leur rapport a la pensée et a l'expérience personnelle, au sens
ou nous les connaissons ?

Nous touchons ici un point essentiel de la divergence qui oppose Lefort a Arendt. Le lieu
privilégié que concede Arendt a l'idéologie — celui-la méme qui I'amene a la considérer comme le
« principe d'action » du régime totalitaire — dérive, selon Lefort, du fait qu'elle estime que l'efficacité de
l'idéologie s’explique par le milieu dans lequel elle opere. Ainsi, pour Arendst, c'est parce que la société
moderne s'est transformée en société de masses, parce que l'expérience centrale du XXe siecle est la
solitude (loneliness), que l'idéologie peut accomplir sa fonction. L'idéologie parvient 2 atteindre son but
car clle a face a elle une société dont les attaches ont été défaites et remplacées par une multitude
d'individus atomisés, séparés entre eux, dont 'unique expérience commune est la solitude (voir Lefort,
2002 : 448 et Lefort, 2007c¢ : 843). Lefort s'« étonne » que ce soit 1a la these principale d'Arendt : qu'elle
considere que l'organisation, véhiculée par l'idéologie, d'une société caractérisée par I'atomisation puisse
étre I'élément central pour comprendre les caractéristiques de ce régime inédit, et qu'elle ne remarque
pas — ou plutot qu'elle laisse de coté ses intuitions a ce sujet — la pertinence d'un autre phénomene qui
consiste dans l'incorporation des individus a un étre collectif, a la réabsorption du multiple dans 1'Un,
phénomenes essentiels pour Lefort pour saisir la domination « de l'intérieur », celle que précisément
Arendt nous a permis d’entrevoir (Lefort, 2007d : 887-888).12

Nous reviendrons tout de suite sur cet aspect. Mais entretemps, I' « étonnement » insinué par
Lefort nous conduit a nouveau sur le chemin que nous parcourions il y a un instant. En effet,
l'insuffisance de l'analyse arendtienne appatait 2 nouveau liée, a ses yeux, au manque de réflexion, ou
d'intérét, de la part d'Arendst, pour la démocratie moderne en tant que régime spécifique ; ses recherches
sut l'obéissance que l'idéologie suscite paraissent en définitive mettre I'accent sur les lignes de continuité

qui existent entre modernité et totalitarisme.’3 Arendt, note Lefort, découvre dans le XIX¢ siecle

12 En ce qui concerne ces intuitions d'Arendt elle-méme, voir infra, n.° 16.

13 « Pourquoi », s'interroge Lefort, « Arendt présente-t-elle la société totalitaire comme une société qui a été
atomisée, délibérément, pour devenir la mati¢re d’'une domination totale ? La raison en est, me semble-t-il, qu’elle
voit déja dans la démocratie, en Europe du moins, 'avénement d’une société de masse, accompagnant la
décomposition de I'Etat-nation, la destruction de la structure de classes, qui assurait aux individus des cadres
permanents d’existence et les rendait capables de se situer les uns par rapport aux autres en fonction d’intéréts
communs et d’oppositions intelligibles » (Lefort, 2007d : 889. Voir également Lefort, 1986d : 69). Ajoutons que,

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

92



CLAUDIA HILB
MATIA SIRCZUK
'émergence d'une expérience — la solitude — et d'un type d'individu qui peut étre disponible pour le
travail de l'idéologie. Nous pouvons dire que Lefort ne refuse pas Iidée que la solitude est une
expérience qui acquiert progressivement de l'importance au cours du XIXe siécle. Pour lui, cette
expérience est étroitement liée a la démocrade : la nouvelle forme de solitude, qu'éprouvent les
hommes et les femmes des temps modernes, advient comme conséquence de la dissolution des liens
caractéristiques de I"Ancien Régime. Mais il considére certainement — contre Arendt — qu'en dépit du
fait que cette solitude puisse parfois s'avérer insupportable, elle est aussi le signe d'une nouvelle liberté
individuelle et de la fécondité dont celle-ci est porteuse — telle que la reconnaissance de se savoir
différent des autres, singulier — elles-mémes liées a l'institution de la société démocratique.’ Et si le
totalitarisme peut étre compris, tel qu'Arendt le congoit, en rapport avec cette expérience de la solitude,
ce n'est pas tant dans son prolongement que dans sa cloture qu'il faudra essayer de le penser. Selon
Lefort, Arendt voit dans I'expérience de la solitude, qui émerge au cceur de la modernité, uniquement
le bouillon de culture dans lequel l'idéologie pourra le plus efficacement opérer, le totalitarisme
reposant, selon elle, sur cette expérience de la solitude dans laquelle les individus se reconnaissent
mutuellement comme étant séparés les uns des autres.

Ainsi, comme nous l'énoncions plus haut, Lefort considere que le fait d'insister sur la place
prépondérante que joue l'idéologie pour comprendre l'obéissance a un régime — enracinée dans I'idée
que le totalitarisme repose sur l'expérience de la solitude caractéristique d'une société dont le tissu
traditionnel a été brisé — ne réussit pas a rendre pleinement compte de quelque chose qui, bien
qu'insinué par Arendt, semble lui glisser entre les doigts au cours de son analyse, et qui constituerait
l'envers ou la dénégation de cette séparation des individus entre eux. Il dit trouver surprenant
qu'Arendyt, si attachée a ne pas séparer la compréhension des évenements du sens commun, ne préte
pas davantage attention a cette vision naive qui associe le totalitarisme au collectivisme (Lefort, 2007d :
887) : « Cependant, un autre trait du régime totalitaire me parait remarquable, qu'on néglige ou sous-
estime, quand on met 'accent, comme le fait notamment Arendt, sur le processus de massification et
d’atomisation caractéristique du nazisme et du communisme. A la tentative d’organisation totale se
joint celle d’une incorporation des individus dans des “collectifs” et, finalement, dans un peuple-Un,

ou, a mieux dire, dans le peuple que le Parti fait advenir a 'unité » (Lefort, 2007c : 843).

selon Lefort, Arendt inscrit I'émergence des idéologies dans le cadre de son interprétation générale du XX¢ siecle,
sans considérer que l'idéologie change, elle aussi, de statut en s'articulant 2 un nouveau régime de sens.

4 « Ce qui me parait étre une grandeur de la démocratie, c’est qu’il y est tacitement reconnu le fait que chacun
est insaisissable pour P'autre. C’est aussi I'idée que la Jberté individuelle instaure une distance entre les hommes,
qu’elle demeure non résorbable dans la communauté. I’homme ne peut oublier la so/itude. Il y a bien évidemment
une solitude atroce qui sourd dans la société capitaliste. Nous n’avons pas a nier ce phénomene. Il y a cependant
une solitude féconde, profondément liée a I'institution de la société démocratique. .’homme seul peut étre noyé
dans la foule ; mais c’est la, aussi, qu’il est appelé a se savoir différent » (Lefort, 2007b : 567).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

93



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

Le totalitarisme ne peut étre compris comme simple conséquence de l'atomisation, tout
comme 'obéissance au régime ne peut étre pleinement congue en appelant, comme le fait Arendt, qu'a
la seule idéologie. Lefort oppose a l'argument d'Arendt 1'élément que lui-méme considére comme
central pour saisir le totalitarisme : la tentative de restituer imaginairement la corporéité du social, par
le biais de la création d'un Parti d'un type nouveau, qui rompt avec toutes les autres formations
politiques, qui s'affranchit du cadre de la légalité et se fixe comme objectif la conquéte de 'Etat. Pour
Lefort, ce n'est pas le Parti qui s'adapte a la doctrine, ou a l'idéologie, c'est, au contraire, le Parti qui
s'en sert, de telle sorte que « [l]a doctrine devient faconnée en conséquence de 'impératif d’une absolue
unité du Parti. Hors de ses frontiéres, nul acces n’est possible a la vérité, nulle participation n’est
possible a la lutte révolutionnaire » (Lefort, 2007¢ : 970).

En ce sens, Lefort entend que le Parti implique dans sa structure méme, au-dela de la doctrine
qu'il revendique, une nouvelle forme de lien social, qui « témoigne d’un nouveau “régime” de la pensée
et de la langue politiques » (Lefort, 2007d : 871), dans lequel l'identité de chacun se réaliserait a travers
la croyance partagée et l'appatrtenance a un étre collectif, dont les membres auraient fusionné les uns
avec les autres. Cette « croyance partagée » devient possible dans la mesure ou tous croient de concert,
«ou chez chacun, le Je s’engloutit dans le Nous» (Lefort, 2007¢ : 976).!5 Ainsi, en allant au-dela
d'Arendt, Lefort comprend que le réseau d'organisations, dans lequel les individus sont reliés les uns
aux autres sous le régime totalitaire, peut étre mieux percu 2 la lumicere de l'attraction qu'opére le fait
méme d'appartenir a « une communauté qui forme un seul bloc, qui offre 'image de 'Un. Ne peut-on
ajouter qu’a la faveur de ces multiples incorporations, la croyance s’impose a la grande communauté
du peuple qui se refléte dans le corps visible du dirigeant supréme ? Je suis enclin a juger qu’au plus
profond, c’est 'image du corps qui soutient la foi dans 'Un. Tandis que I'organisation peut étre objet
de discours, et sa vertu célébrée, 'image du corps s’ancre dans I'inconscient, son efficacité n’en est que
plus forte. Elle persiste quand 'organisation s’est détraquée » (Lefort, 2007¢ : 977).16

De ce fait, bien que Lefort note qu'Arendt s'approche, de fagon extraordinaire, de cette

intuition selon laquelle la domination totalitaire n'opére pas comme les autres formes d'oppression par

15 « Les idées prennent consistance la ou les hommes croient ensemble, s’ajustent les uns aux autres dans
I'organisation » (Lefort, 2007d : 884).

16 Lefort signale qu'en limitant notre attention aux aspects de l'organisation « on négligerait un autre ressort du
communisme et du fascisme : celui de I'incorporation des individus dans un étre collectif, celui de la résorption
du multiple dans I’'Un. Tandis que 'organisation releve d’un projet artificialiste du social, poussé a 'extréme, mais
déja manifeste dans le monde moderne ou il accompagnait la rationalisation des diverses spheres d’activités,
notamment politiques, économiques et religieuses, la tache de I'incorporation reléve d’un idéal substantialiste »
(Lefort, 2007d : 886). Dans le méme sens, il soutient que « [I]a recherche d’une domination totale, qui caractérise
le nazisme [...] ne saurait étre dissociée de la volonté obstinée d’assurer I'intégrité du corps social, d’'un corps
fantasmé comme corps naturel [...]. Si Pon s’arrétait a la composante artificialiste du nazisme, on oublierait la
composante naturaliste » (Lefort, 2007a : 515-510).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

94



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

le passé, et bien qu'il signale également que le traitement par Arendt de l'idéologie — dans sa capacité a
dissocier les individus de leur expérience et dans sa prétention a dissoudre l'incertitude — semble nous
apporter des pistes pour comprendre la nouvelle nature de cette obéissance au régime, l'organisation
de toute la société en de multiples collectifs, la soumission a la toute-puissance du chef et la
patticipation d'une grande pattie de la population a la poursuite d'objectifs homicides (Lefort, 2007e :
974), notre auteur considere aussi qu'Arendt ne réussit pas a rendre compte de fagon achevée de la
«logique » intrinseque de ce nouveau régime « de la pensée et de la langue politiques ».!7 Et ceci est dd,
d'apres Lefort, au fait que pour concevoir, de fagon plus aboutie et pleinement, le caractére « sans
précédent » de cette nouvelle forme de domination, il est nécessaire de prendre en considération la
manicere dont l'idéologie change de statut quand elle est prise une nouvelle configuration de sens ; tout
comme il est nécessaire d'observer comment la formation d'un Parti d'un nouveau type réussit — bien
que de fagon inachevée — a satisfaire le désir de chacun d'en finir avec la « solitude ». En définitif, Lefort
considére que nous devons prendre en compte que le processus d'incorporation d'individus dans un
collectif est ce qui permet le mieux de penser que I'obéissance n'est pas externe, mais procéde « de
l'intérieur ». L'ambition totalitaite de fondre chacun dans un nous indivisible, de réinstaurer la
corporéité du social, constitue I'élément clé que, selon Lefort, Arendt perd de vue. Cette ambition, une

fois de plus, ne se laisse voir que si nous percevons clairement ce contre quoi le totalitarisme se éleve.

2b) Le totalitarisme comme révolution anti-démocratique.

Comme nous le signalions, Lefort insiste sur le fait que considérer le phénomene totalitaire
comme un phénomene sans précédent est /% point a relever de l'interprétation arendtienne, celui qu'il
pattage avec l'auteure et qui les amene, tous deux, a prendre conscience de la nécessité d'élaborer de
nouveaux concepts pour comprendre ce phénomene. Toutefois, en allant chercher les éléments de
cette nouveauté au niveau du réle que l'idéologie joue par rapport a l'organisation ou dans la facon

dont son efficacité s'appuie sur le matériel qu'elle rencontre — la société atomisée — qui est la ou elle

17 Lefort signale qu'Arendt est préte, a divers moments, a penser la transformation du lien entre les individus, la
« création de I'Un a partir du multiple », la disparition de la pluralité face a 'image d'un homme aux dimensions
gigantesques (en particulier dans Idéologie et Terreur). « Cependant, des observations de ce genre font toujours
apparaitre ’'Un comme I'objectif de la domination. Quelle que soit la justesse de ce point de vue, il laisse dans
I'ombre I’attrait qu’exerce, sur ceux qui sont appelés a la subir, ’appartenance a un parti, un groupe, un peuple
qui fait bloc avec lui-méme ; il laisse aussi dans 'ombre la satisfaction procurée aux multiples appétits de pouvoir
qui se déchainent sous le couvert de la participation a une ceuvre commune. Pour ma part, j’associe 'image de
I'Un a 'image du corps. Cette notion est chargée de toutes les connotations qui s’attachent a une esthétique et
une hygicne sociale. La beauté, la vigueur et la santé sont les attributs de “I’homme nouveau”, par contraste avec
Phomme décrépit et malade du monde démocratique » (Lefort, 2007d : 888). Poursuivant en ce sens, dans La
complication, Lefort signale qu'Arendt découvre le lien qui relie l'idéologie a I'organisation et suggere que la
« construction de la réalité est indissociable de la construction d’un corps collectif » (Lefort, 1999 : 131).
Cependant, une fois de plus, il consideére que la réduction du multiple a I'Un ne reste que suggérée dans les textes

d'Arendt.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

95



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

peut le mieux s'acquitter de sa fonction, Arendt se laisse entralner a rattacher ce phénomeéne inédit aux
« circonstances » l'ayant précédé, ce que Lefort récuse.

Comme nous I'avons déja noté, et comme le nous verrons plus en détails par la suite, la distance
que Lefort établit, entre sa propre élaboration du totalitarisme et celle d'Arendt, trouve ici son nceud
fondamental : en premier lieu, Lefort estime que, pour rendre pleinement compte de la nouveauté du
totalitarisme, il est indispensable de le penser en tant que « régime politique », ce qui requiert d'élucider
le mode particulier selon lequel la relation entre la loi, le pouvoir et le savoir, se noue en son sein. En
second lieu, Lefort considere que le caractére inédit du totalitarisme s'éclaire plus nettement dans son
contraste avec l'avénement de la démocratie, elle-méme entendue comme régime et supposant, a son
tour, une transformation radicale vis-a-vis des régimes du passé. Une fois encore, Lefort remarque
qu'Arendt semble ne pas s'intéresser, ou ne pas étre sensible, a la particularité de la forme politique de
la démocratie. Il considére, quant a lui, que nous ne comprendrons la spécificité de cette nouvelle forme
de domination qu'en tenant compte de ce contre quoi elle s'éleve, du mode de vie qu'elle vise a détruire,
de la forme de société qui fait, de facon privilégiée, 'objet de sa haine.

En ce qui concerne le premier élément, il faut remarquer que, pour Lefort, comprendre la
spécificité du totalitarisme suppose — comme nous l'avons suggéré auparavant — de bien saisir que celui-
ci s’agence selon une « logique » particuliére, que sa singularité ne peut simplement reposer sur des
différences empiriques ou des contingences. Appréhender véritablement ce phénomeéne implique de
pouvoir penser la société dans les termes d'une « société politique » ou d'un régime. Comme nous le
savons, Lefort considere que tout élément singulier du social, ainsi que le rapport entre les classes,
l'organisation de l'espace commun, le fonctionnement des institutions, la distinction entre le juste et
l'injuste, le légitime et I'illégitime, le haut et le bas, l'interdit et le permis, le normal et le pathologique,
est pris dans un enchevétrement dont le sens devient lisible a travers une mise en scene, qui est
« dramatisée » par des modes de génération et de représentation du pouvoir (Lefort, 1986b : 20).
Chaque société politique se structute — et se distingue des autres — autour d'un ensemble de « principes
générateurs » (Lefort, 1994b : 69), lesquels se manifestent avec plus de clarté au niveau de l'instance du
pouvoir et qui définissent son mode particulier d'existence. Dans cet ordonnancement se révele — au-
dela des pratiques, au-dela des relations, au-dela des institutions qui surgissent des déterminations
factuelles, qu’elles soient naturelles ou historiques — une configuration spécifique qui ne peut se déduire
ni de la nature ni de l'histoire, mais qui donne sens a ce qui se présente comme étant réel (Lefort, 1983 :
42). Et méme si Lefort souligne qu'Arendt nous procure un point de vue fondamental, quand elle
affirme que le totalitarisme manque de précédents, il comprend également qu'elle ne s'arréte pas
suffisamment a la « nouvelle structure du social », au nouveau régime symbolique qui se constitue au

cours des premieres décennies du XXe siecle. Et en échouant a examiner le totalitarisme sous le prisme

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

96



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

du régime politique, Arendt, pour Lefort, se prive de mesurer correctement la distance qui le sépate de
la démocratie.!8

Ce qui vient d'étre dit nous parait indissociable du second aspect que nous soulignions. Tout
comme Arendt, Lefort considere que le totalitarisme ne peut pas étre compris dans les termes de la
tradition. Cependant, et a la différence d'Arendt, il soutient que pour le rendre intelligible il est
nécessaire d'analyser la forme de société de laquelle il surgit et a laquelle il fait face, et, par la-méme,
d'interpréter quel est le principal objet de la haine, aussi bien du régime nazi que du régime communiste.
A ses yeux, le caractére sans précédent du totalitarisme devient intelligible 2 la lumiére de la
compréhension de cet autre régime, la démocratie, qui émerge elle aussi comme une véritable rupture
avec la tradition et une transformation radicale du rapport a la transcendance, et qui configure de fagon
inédite l'image d'une société désincoroporée et d’un pouvoir inoccupable.

En ce sens, Lefort pense, contre Arendt, que 'avénement du nazisme et du communisme doit
se lire dans son rapport avec la transformation du tissu social introduite par la révolution démocratique
(dissolution des hiérarchies et des statuts, incertitude quant aux fondements de la loi et du pouvoir,
¢éviction de la possibilité de penser la communauté sous la figure d'un corps). De méme, Lefort
considere que si nous perdons de vue le fait que ces différents éléments s'articulent les uns aux autres
d'une facon particuliere autour d'une nouvelle configuration du pouvoir, qui implique l'impossibilité
de l'incarner, nous perdrons de vue le caractere « révolutionnaire » ou, plus précisément, « contre-
révolutionnaire » de l'entreprise totalitaire. Le totalitarisme constitue, aux yeux de Lefort, une
révolution anti-démoctratique. Il semble, en effet, avoir pour but d'« abolir les principes constitutifs de
la démocratie moderne ; c’est-a-dire non seulement le systeme représentatif — un cadre juridico-
politique —, mais une forme de vie sociale, dans laquelle sont tacitement admises la légitimité des
différences d’intéréts, d’opinions et de croyances, la légitimité du conflit de classe, et, aussi, la 1égitimité
de modes d’activité, de modes de connaissance, de modes d’expression qui ne se raménent pas a des
normes communes, sont affrontés, dans leur limites, 4 la question de leur fondement et de leur finalité
— cela, tout en participant d'une méme expérience du monde |...]. Que le phénomene totalitaire soit
sans précédent, comme le note Arendt, ne devrait pas nous faire oublier que le phénomene
démocratique, moderne, est lui-méme sans précédent » (Lefort, 2007d : 889-890).

Ainsi, nous fait observer Lefort, si nous prétendons rendre compte, de facon plus précise, du
caractére sans précédent du totalitarisme, de la singularité qui le caractérise, il semble indispensable

d'obsetrver de quelle maniete, au travers de toutes ses variantes — communisme, nazisme ou fascisme -

18 Arendt, écrit Lefort, “denounced the myth of the One without considering the scheme of a new symbolic
order. That is the reason why she has not measured the abyss that separates two forms of society: totalitarianism
and modern democracy” (Lefort, 2002: 459).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

97



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

, le totalitarisme semble s'instituer en tant que négation de la démocratie ;1° il est nécessaire d'analyser
comment cette nouvelle articulation entre la loi, le pouvoir et le savoir — cette ambition de faire
apparaitre la société comme Une, sans divisions, de tenter de restituer 'unité de la communauté sous
l'image du corps — implique, précisément, le renversement du mode de vie démocratique. Lefort reste
« perplexe » face au fait qu'Arendt ne se soit jamais intéressée a la démocratie moderne puisque, pout
lui, il ne fait aucun doute que ce qui rapproche le nazisme du communisme est la haine de la démocratie.
Pourtant « elle ne veut rien en savoir. H. Arendt, si attachée a restaurer le pluriel — contre ’'Un -,
n’observe pas que la fantastique tentative de faire de la société un corps uni, soudé a sa téte — avec le
Fihrer, le guide supréme -, cette fantastique tentative procede du renversement du régime qui s’est
¢difié en distinguant le péle du pouvoir du péle de la loi et du pole du savoir, et en acceptant la division
sociale, le contflit, en acceptant ’hétérogénéité des meeurs et des opinions, et, précisément, en tenant a
distance, comme aucun régime ne I'avait fait auparavant, le fantasme d’une société organique » (Lefort,
1986d : 72).

3) Loi et mouvement.

Nous terminions le point précédent en signalant que penser la spécificité du totalitarisme
supposait, pour Lefort, d'analyser la facon dont s'articule le lien entre pouvoir, loi et savoir, dans ce
régime qui s'oppose a la démocratie. Bien que Lefort laisse entendre qu'Arendt n'élabore pas la
différence entre totalitarisme et démocratie en termes de rupture (rupture que représente le
totalitarisme vis-a-vis du régime qu'il déplace), il affirme pourtant aussi que l'auteure a, trés tot, tourné
son regard vers la nouvelle position que va occuper la loi sous le régime totalitaire. Ou, autrement dit,
les réflexions d'Arendt a propos du nouveau statut de la loi — surtout dans le chapitre final de The
Origins of Totalitarianism — révelent, une fois de plus, que l'auteure est pionnicre dans sa fagon de mettre
a jour ce phénomene. Mais encore une fois, Lefort signalera qu'elle ne va pas au bout de I'élaboration
de ce que sa réflexion éclaire, justement du fait que ses perceptions ne s'inscrivent pas dans une pensée
globale du régime et, en particulier, de la rupture avec cette forme de société que le totalitarisme vient

a enterrer.

19 Clest justement parce que Lefort considere que nous devons appréhender le totalitarisme comme une
révolution anti-démocratique que nous pouvons comprendre son désaccord avec Arendt, aussi bien en ce qui
concetne la périodisation qu'elle établit entre périodes totalitaires et pré-totalitaires, qu'au sujet de l'exclusion du
fascisme des régimes « proprement » totalitaires. A ce sujet, Lefort soutient que « [Ije phénoméne italien indique
une orientation politique nouvelle, ébauche un modele que nous ne négligerions qu’en perdant de vue la
dimension européenne d’une révolution anti-démocratique » (Lefort, 2007d : 872). Ou bien, il affirme : « [jle
n’identifie pas le nazisme ou le fascisme et le communisme. Outre qu’ils se fondent sur des principes
inconciliables, c’est un fait que I'un des ressorts de la propagande nazie ou fasciste a été 'anticommunisme et,
qu’a partir des années 30, 'un des ressorts de la propagande communiste fut 'antifascisme. Mais 'antagonisme
ne nous fait pas oublier que dans ces deux versions le pouvoir totalitaire eut pour cible le régime démocratique,
un type de constitution et un mode d’existence. Fascisme et communisme ont participé d’une méme contre-
révolution, ils ont entrepris de renverser le cours de la “révolution démocratique” » (Lefort, 1992b : 370).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

98



CLAUDIA HILB
MATIA SIRCZUK

Face a l'analyse arendtienne du nouveau statut de la loi sous le totalitatisme, nous pouvons
tout d'abord observer que Lefort rend, une fois de plus, hommage a cet auteure, en reconnaissant que
c’est elle qui a fait voir que le totalitarisme faisait voler en éclats la distinction qui existe entre un régime
soumis a des lois et un régime arbitraire (comme nous l'avons déja mentionné), et que, dés lors, si l'on
souhaite saisir l'essence du totalitarisme, l'observation du statut de la loi s'avere indispensable. En
revanche, Lefort prendra ses distances avec argument — pas toujours cohérent a ses yeux — qu'Arendt
développe a partir de cette affirmation et, en particulier, avec celle qui soutient que le caractére
exceptionnel du totalitarisme est de poursuivre I'ambition monstrueuse de remonter jusqu'a la soutce
de l'autorité (Arendt, 1979 : 461). Le totalitarisme prétendrait, monstrueusement, faire remonter la loi
ala Loi de la nature, pour le nazisme, et a la Loi de I'histoire, pour le communisme, abolissant ainsi le
consensus inris des lois positives et la distance existant entre celles-ci et leur source.

Selon Lefort, il est parfaitement clair qu'Arendst, elle-méme, ne croit pas a l'existence d'une telle
loi (de la nature ou de l'histoire) et qu'elle parle méme, a ce propos, d'une fiction, établissant ainsi
expressément I'écart entre la Loi qui prévaut dans d'autres formes d'organisation sociale, aussi éloignées
de nous qu'elles soient,? et la Loi totalitaire. Toutefois, dans le développement de son argument, cette
ambition du totalitarisme acquiert #o7 pas le caractere d'une imposture (comme pour sa part I'entend
Lefort) au travers d'un Parti qui, détenteur effectif de 'autorité manifeste, parviendrait a imposer, par
le biais de l'idéologie, la fiction du régne de la Loi de l'histoire ou de la Loi de la nature, mais il acquicere
plutdt la force effective d'un mouvement imparable que le nouveau régime précipiterait tout en se
soumettant a lui.?!

Autrement dit, 1a ou, pour Lefort, le totalitarisme nous met face a la perversion de ce que nous
avons toujours admis pour Loi, pervertissant la notion de loi qui suppose toujours un hiatus
infranchissable, bien que parfois seulement implicite, entre légalité positive et loi, Arendt semble,
contrairement a ce qu'elle-méme nous a pourtant enseigné, confondre cette perversion de la loi avec le
fonctionnement effectif de l'idéologie (qui prétend que la légalité du régime totalitaire repose sut 'acces

immédiat a la source de la loi et sur la soumission, sans médiation, au mouvement de la Loi de 1'histoire

20'Si nous ne jugeons pas fictive la loi par laquelle s'organisent les sociétés dont les modes, néanmoins, sont
jug p par laq & > >

devenus totalement éloignés des notres, écrit Lefort, c'est parce que nous admettons, méme tacitement, que la

g > > p q 5 > g

loi ne peut étre considérée simplement comme un artifice humain, une simple convention. Nous ne pouvons

patler de loi que la ou elle est considérée génératrice de relations que les étres humains soutiennent entre eux et

avec le monde, 1a ou s'impose l'expétrience d'une limite qui se situe au-dela de toutes limites de fait (1999 : 201).

Arendt, signale Lefort, parle seulement de « supposée » loi quand elle fait référence au totalitarisme.

21 “Why does Arendt insist on the notion of movement to such an extent that it becomes mote powerful than

the political actors? This question seems to me to be tightly linked to another question: Why does Arendt abstain

from any reference to the role of the party? Assuming that the totalitarian regime exhibits a “monstrous

) party g 8l

pretension to go back to the source of authority,” one must indicate the organ in which this authority is invested.

In a totalitarian regime power resides in the party.” (Lefort, 2002: 453). A ce propos, dans La complication, Lefort

écrit qu'Arendt « évite, le plus souvent, de patler de patti » (Lefort, 1999 : 203).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

99



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

ou de la nature). Autrement dit, la Loi de l'histoire ou de la natute ne serait plus pour Arendt le produit
de l'idéologie totalitaire qui -au nom d'une soi-disant loi qui organiserait et guiderait, sans médiation,
les actions des individus — pervertirait ce que la relation entre loi et loi positive a depuis toujours mis
en scéne, mais elle agirait de fagon effective sur la coexistence des étres humains.

Poutquoi, se demande Lefort, bien qu'ayant reconnu la Loi de I'histoire ou de la nature comme
loi fictive, Arendt ne parvient-elle pas a 'aborder comme le fruit de l'idéologie totalitaire et parait
souvent la considérer comme si elle exprimait, véritablement, un nouveau mode de coexistence (1999 :
202) ? L’élucidation de cette question, nous mene, une fois de plus, au cceur du désaccord qui sépare
Lefort de Arendt : si celle-ci, bien qu'ayant, avec une exquise sensibilité, décelé la fiction de la loi
caractéristique du totalitarisme, parait, a certains moments, revenir sur ses propres exhortations
concernant la spécificité inédite de cette nouvelle forme de domination, c'est parce qu'elle cede a la
tentation de mettre en lien la Loi de l'histoire ou de la nature — loi établie par le parti totalitaire, nous
dit Lefort, comme la fiction d'une autorité sans visage imposant la logique de son mouvement au tout
social — avec le nouveau mode de temporalité qui caractérise les sociétés modernes et qui fait I'objet
d'une critique philosophique virulente de cette méme auteure, dans un Zgpos partagé avec d'autres
auteurs contemporains comme Martin Heidegger ou Leo Strauss.

Autrement dit: en analysant la facon dont opere, sous le totalitarisme, la relation a une
(prétendue) Loi de la nature ou de l'histoire, en analysant comment ces lois, contrairement a la loi
traditionnelle, apparaissent bien plus comme facteur de mouvement que de stabilisation, dans leur
rapprochement avec le mouvement de l'idée qui est le propre des idéologies modernes, Arendt — note
Lefort — dirige ses attaques, d'une part, contre un nouveau mode de domination qui se propose, par le
biais de la Terreur, d'accélérer le mouvement d'une Loi qui commanderait son devenir, éliminant les
secteurs parasites, destinés a disparaitre en vertu de la 'orientation de cette loi, et préparant, au travers
de l'idéologie — la logique de I'idée -, ses sujets a prendre la place de bourreaux ou de victimes qui leur
aura été assignée. Cependant, en dénoncant la loi en tant que loi de mouvement, Arendt vise,
également, sur un mode critique, un nouveau mode de temporalité propre de la modernité qui aurait,
a ses yeux, ébranlé le rapport traditionnel entre l'instabilité des affaires humaines et la stabilité que leur
procurait la loi, et qui a travers cette notion de progtes et de processus, aurait imposé l'adhésion a une
nouvelle logique du mouvement dont, nous dit-elle, témoignent la philosophie de I'histoire et les
théories de I'évolution. Dans ce registre, le totalitarisme — caractérisé en premicre instance comme un
phénomene inédit — viendrait finalement réaliser, par le biais de la terreur, le parachévement de ce
mouvement (moderne) d'aliénation de la pensée dans la logique de l'idée, ce qui revient a dire, dans

l'idéologie (Lefort, 1999 : 198).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

100



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

Certes, soutient Lefort, il n'y a pas lieu d'attribuer 2 Arendt un modeéle déductif dont elle-méme

nous enjoint de nous libérer (1999 : 206). Mais il n'en est pas moins vrai que sa critique de la modernité,
telle que nous pouvons la lire dans Tradition and the Modern Age ou dans The Concept of History: Ancient
and Modern, 'entraine 2 amalgamer sous la notion de « mouvement » des phénomeénes aussi hétérogénes
que : I'histoire de I'humanité (qu'Arendt considére comme fictive, dans la mesure ou l'histoire se
révelerait, pout elle, au travers d'actions sur fond de continuité, continuité propre 2 la condition
humaine), le progres (en tant que mouvement sans finalité définie), la lutte des classes du marxisme (en
tant qu'enchainement strict et orienté), ou encore, le mouvement effectif qui, sous le totalitarisme,
détruit les lois positives et engendte la terreur (Lefort, 1999 : 210). Et 'aménera a proposet que, sous
le totalitarisme, la loi s'inscrit d'une facon ¢ffective en tant que loi de mouvement et non plus de
stabilisation. Autrement dit, son manque d'intérét a interroger le totalitarisme en tant que forme de
régime inédit, au regard de ce qui le sépare de la démocratie moderne, son absence de sensibilité pour
ce qui, dans la modernité démocratique, suppose un régime de sens nouveau — inaugurant la société
historique, mobile par excellence, capable d'accueillir et de préserver en son sein l'indétermination
(Lefort 1986b : 25) — tout comme 'attention qu'elle porte a une histoire de la décadence dont la société
de masses en serait I'illustration, conduisent Arendt a ignorer le sens radicalement autre, voire contraire,
que révele l'incertitude démocratique, la rupture d'un systéme fixe d’ordonnancements, la perte des
références ultimes de certitude — que nous signale si bien Tocqueville (Lefort, 1999 : 209) — quand on
le confronte a cette subsomption fictive au mouvement de la Loi de I'histoire ou de la nature propre des
totalitarismes qui, insiste Lefort, loin de nous mettre en face d’une société livrée a la recherche du sens,
nous place au contraire devant un mode de coexistence régi par I'immobilité la plus absolue (Lefort,

1999 : 204 et 209).

4) La question des droits de I'homme.

Pour terminer, il ne nous treste plus qu'a analyser la distance qu'établit Lefort avec Arendt, en
ce qui concerne la place qu'occupent les droits de 'homme dans la modernité ; comme nous le savons,
Lefort considere que les déclarations de droits sont liées a une conception spécifique de la coexistence
humaine qui advient avec les révolutions démocratiques : c'est-a-dire que la démocratie institue dans
son horizon 'appel légitime au droit et aux droits, dont la définition est toujours soumise a débat. Ce
qui signifie que, pour Lefort, les droits humains sont étroitement liés au concept de cité — ouverte a
l'indétermination — dont le totalitarisme constitue la négation (Lefort, 1994b : 68).

Nous devons, quoi qu'il en soit, souligner a ce sujet que, lorsque Lefort se penche sur la place
qu'occupent les droits humains au sein de la démocratie et qu'il conteste ceux qui dénoncent le caractere

abstrait ou individualiste des déclarations de droits, ce n'est pas tant avec Arendt qu'il débat qu'avec

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

101



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

Marx, Burke ou De Maistre. Sa critique a leur encontre se résume au fait qu'aucun d'eux ne se soucie
de la dimension symbolique des droits lesquels finissent, dans leur critique, par se voir réduits a leur
caractere abstrait ou individualiste, sans apercevoir combien la nouvelle place qu'ils occupent modifie
la pratique politique, engendre la transformation des modes d’interaction avec la loi et le pouvoir
d'individus dont la position, désormais, n'est plus fixée et qui peuvent émettre des revendications
d'égalité dans le langage du droit. Et méme si, comme nous le disions, cette critique ne se dirige pas
essentiellement a Arendt, il nous semble envisageable de suggérer que certains de ses arguments
peuvent aussi lui étre en partie destinés, et nous permettent d’obsetver sur ce point I'écart qui, une fois
de plus, sépare ces deux penseuts.

Nous estimons que la clé de cet écart réside dans le fait qu'Arendt considere que les droits
humains ne sont que des droits individuels (c'est-a-dire, qu'elle les associe a une compréhension de la
modernité pouvant se lire comme libérale) ou que — dans la direction de sa critique de la perversion de
l'égalité advenue au cours de I'histoire moderne que nous avons évoquée plus tot — elle ne peut que les
concevoir comme une fiction. Les envisager uniquement comme des droits individuels, ou comme une
fiction, tel que le fait Arendt, empéche de voir, encore une fois, la signification politique de ce qui est
présenté comme un phénomeéne de l'ordre du naturel, c'est-a-dire, I'égalité de droits. Et c'est,
précisément, le nouveau rapport qu'ils permettent d'établir avec la loi et le pouvoir, qui fait des droits
humains un des principes d’articulation de la société démocratique et, ce n'est pas un hasard, un des
¢éléments centraux permettant a Lefort de distinguer cette forme de société du totalitarisme.??

Signalons enfin que, en dépit de ce que nous indiquions dans les paragraphes précédents,
Lefort nous laisse entrevoir, une fois de plus, ici aussi, a quel point sa lecture d'Arendt s'est révélée
suggestive : nonobstant ses virulents arguments critiques concernant les droits humains, c’est elle
l'auteure de la phrase : « le droit a avoir des droits », qui synthétise la facon dont Lefort exprimera le
nouveau statut que revétent, a ses yeux, les droits, sous la démocratie. Ainsi, dans Les droits de ['homme
et /’Ez‘ﬂprow’deme, il écrira, au sujet des déclarations de droits, que « [p]ar dela leurs énoncés, elles
faisaient reconnaitre /e droit a avoir des droifs (selon une expression que jemprunte a Hannah Arendt,
mais dont elle fait un autre usage) libérant ainsi une aventure dont le cours est imprévisible. Ou, en
d’autres termes, la conception naturaliste du droit a masqué 'extraordinaire événement que constituait
une déclaration qui était une auto-déclaration, c’est-a-dire une déclaration dans laquelle les hommes, a
travers leurs représentants, s’avéraient étre simultanément les sujets et les objets de I’énonciation, dans

laquelle, tout a la fois, ils nommaient ’homme en chacun, ils “se patlaient” eux-mémes, comparaissaient

22 Ceux qui congoivent les droits de 'homme comme des droits individuels « se privent de concevoir la différence
du totalitarisme et de la démocratie, sinon a la rapporter a une différence de degré dans 'oppression » (Lefort,

1994b : 51).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

102



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

les uns devant les autres, et, ce faisant, s’érigeaient en témoins, en juges les uns des autres” (Lefort,
1986¢ : 51). Une fois de plus, nous observons que Lefort fait le constat que quelque chose dans
I’énonciation arendtienne nous ouvre les portes pour comprendre les droits d'une autre facon, mais
qu'Arendt ne semble pas suivte ce chemin qu'elle a pourtant frayé et que Lefort s'estime devoir

poutsuivre, contre elle, ou au-dela d'elle-méme.

5) En guise de conclusion — Penser avec et contre Hannah Arendt

Dans un passage consacré a Arendt dans La Complication, Claude Lefort écrit : « Hannah
Arendt [est] I'auteur dont je me suis toujours senti le plus proche » (Lefort, 1999 : 17). Et il répétera
cette affirmation, en diverses occasions et de différentes manieres, pour indiquer que c'est sur les
sentiers explorés par Arendt, dans l'effort qu'elle déploie a penser 'évenement sans précédent qui éclata
au cceur de 'Europe du XXe siecle, qu'il trouva, plus d'une fois, les voies pour poursuivre sa propre
réflexion. Comme nous le savons, Lefort partage la sensibilit¢ d'Arendt pour penser a partir des
évenements, cet entendement que le raisonnement nait de l'expérience, que, seulement en demeurant
relié a celle-ci, pouvons-nous trouver les signes permettant de comprendre le présent, que le caractere
sans précédent du totalitarisme nous oblige, justement, a repenser le politique. Lefort a affirmé avoir
lu le travail d'Arendt avec une grande admiration depuis la fin des années 70, et a manifesté qu'il y
trouva l'audace d'une pensée a méme d'interroger, « depuis le lieu du politique », cette nouvelle forme
de domination. De telle sorte qu'il écrivit également, en 1985, que « quiconque découvrirait H. Arendt
aujourd’hui ne manquerait pas de voir avec quelle vigueur elle a ouvert la voie aux questions présentes,
avec quelle rigueur elle les a articulées et a tenté d’y répondre ». Pour ajouter immédiatement, certes,
que, bien que « I'interrogation qui sous-tend son entreprise mérite toute notre attention », « [c|’est ne
pas dire pour autant que les réponses qu’elle avance comblent nécessairement notre attente ». (Lefort,
1986d : 60).

En méme temps, comme nous avons essayé de le montrer dans ce qui précede, dans son
dialogue avec elle, Claude Lefort, tout en reconnaissant chez Arendt l'ouverture d'une voie permettant
d'élaborer le caractére inédit du nouveau mode de domination qui entre en scene au XXe¢ siecle, indique
aussi les limites auxquelles elle se heutte, selon lui, et qui l'empéchent de dégager toutes les conclusions
qui poutrraient découler de ses analyses. En patcourant I'ccuvre de Lefort, nous avons tenté de montrer
la facon dont il nous donne a voir — en pensant avec et contre Arendt, dans I'élaboration de son propre
questionnement sur le politique — combien cette proximité abrite aussi un écart. Cet écart peut se dire
d’un terme spécifique, comme nous l'avons évoqué ici a de multiples reprises, un terme dont le poids
dans le vocabulaire lefortien ne saurait pas nous échapper. En effet, Arendt, nous dit Lefort, élude le

mot démocratie.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

103



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

Tout lecteur de Lefort, et nous en sommes, devrait savoir que dite qu'Arendt élude la
démocratie ou, comme nous l'avons traduit nous-mémes, qu'elle n'est pas sensible ou qu'elle perd de
vue la mutation symbolique qu'engendre l'avénement de la démocratie — dans la mesure ou penser le
politique #c et maintenant revient, pour Lefort, en substance, a penser la différence entre totalitarisme et
démocratie — indique une discordance qui n'est pas des moindres. En effet, I'ccuvre lefortienne — tout
du moins a partir du milieu des années 70 — pourrait se lire comme effort pour penser la différence
entre deux modes inédits de société qui livrent leur sens dans la dissolution des repéeres de certitude,
comme un effort pour établir des criteres pour comprendre dans quelle mesure le totalitarisme, bien
que s'emparant de certains des aspects de la société démocratique et les prolongeant de manicre
fantastique (Lefort, 1994d : 170), s'institue en détruisant ce mode de vie démocratique.

Des lors, les réserves de Lefort vis-a-vis d'Arendst, celles sur lesquelles nous avons peut-étre
insisté particulierement, laissant de c6té, par moments, ce qui rapproche ces auteurs, reposent — pour
Lefort — sur I'absence de réflexion portant sur la dimension symbolique du social, I'absence d'analyse,
de la part d'Arendt, de la société moderne en tant que « société politique » — analyse qui eut permis
d'opposer comme deux formes de sociétés antagonistes, le totalitarisme et la démocratie. Cette absence
aurait amené Arendt, bien qu'elle affirme la nouveauté radicale que constitue le totalitarisme, a établir
des lignes de continuité discutables entre le processus moderne de dégradation du politique et
I'émergence du totalitarisme ou, pour le dire avec moins de prudence, entre modernité et totalitarisme.

Pour terminer, il reste juste un éclaircissement succinct a faire : dans notre cheminement nous
ne nous sommes pas attelés a creuser davantage la question de savoir si la critique de Lefort s'avere
totalement juste vis-a-vis de la pensée d'Arendt. Nous n'avons pas été mus par le propos d'opposer la
pensée de chacun mais plutét par le fait de donner a voir de quelle maniere la confrontation de Lefort
avec l'ceuvre d'Arendt — avec et contre elle — permet d'éclairer sa propre interprétation du totalitarisme
et de la démocratie. Toutefois, nous espérons ne pas avoir cédé, pas complétement au moins, a la
tentation de n'observer que l'écart qui se dissimule sous leur appatente proximité. En effet, nous
n’oublions pas que Lefort soutient explicitement l'idée selon laquelle Arendt ne rapproche pas la
démocratie et le totalitarisme, pas plus qu'elle n'envisage ce dernier comme le parachévement, a
I'époque moderne, de l'occultation du politique. Ni qu’elle a été auteutre dont il s’est toujours senti le
plus proche. Cependant, la distinction tranchante entre le social et le politique, la compréhension du
fait que I'égalité ait été pervertie sous la modernité, les difficultés pour petcevoir le totalitarisme sous
la forme de l'image du corps, la superposition de la loi totalitaire et de la temporalité moderne et, pour
finir, la dénégation du statut symbolique qu'acquierent les droits de I'homme dans les sociétés

postrévolutionnaires, tous ces éléments, que nous avons identifiés au cours de notre travail, finissent

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

104



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

pat tisser un noyau de sens qui retient l'attention de Lefort « patce que », éctit-il, « il fait entrevoir ce
qu’il refoule : la question de la démocratie » (Lefort, 2007a : 517). L'élusion significative que décéle
Lefort — Arendt évite de parler de démocratie — semble toucher pour lui au point aveugle de sa
recherche sur le totalitarisme, recherche que Lefort tentera a son tour, tout au long de son ceuvre, de
continuer a creuser et qui I'ameénera a dire que, a ses yeux, « [l]e totalitarisme ne s’éclaire [...] qua la

condition de saisir la relation qu’il entretient avec la démocratie » (Lefort, 1994d : 170).

Bibliographie

Abensour, Miguel (1993), « Réflexions sur les deux interprétations du totalitarisme chez C. Lefort », in
La Démocratie a I'wnvre — Autonr de Clande Lefort (sous la direction de Claude Habib et Claude Mouchard),
Paris, Esprit : 79-136.

Arendt, Hannah (1979), The Origins of Totalitarianism, New York, Harcourt, Brace and Cia.

Lefort, Claude (1979), « Le totalitarisme sans Staline. I”URSS dans une nouvelle phase », in Fléments
d’une critique de la bureaucratie, Paris, Gallimard : 155-235. Publié dans Socialisme ou barbarie, 19 (1956) :
110-145.

— (1983) « Le mythe de ’'Un dans le fantasme et dans la réalité politique », Psychanalystes. Revue du College
de psychanalystes, 9 (1983).

— (1986a) « Avant-Propos », in Essais sur le politigue (XIX~-XX¢ siécles), Paris, Editions du seuil : 7-14.

— (1986b) « La question de la démocratie », in Essais sur le politigue (XIX¢-XX¢ sizcles), Paris, Editions du
seuil : 17-30. Article extrait de Philippe Lacoue-Labarthe & Jean-Luc Nancy (éd), Le Retrait du politigue,
Paris, Galilée, 1983 : 71-88.

— (1986¢) « Les droits de ’homme et I'Etat providence », in Essais sur le politiqune (XIX--XX¢ sidcles), Paris,
Editions du seuil : 31-58. Publié comme « Les droits de ’homme en question », Revue interdisciplinaire
d’études juridigues, 13 (1984) : 11-47.

— (1986d) « Hannah Arendt et la question du politique », in Essais sur le politique (XIX*-XX¢ siécles), Patis,
Editions du seuil : 59-72. Publié dans Cabiers du Forum pour lindépendance et la paix, 5 (1985) : 15-21.

— (1986¢) « Mort de I'immortalité », in Essais sur le politique (XIX¢-XX¢ siecles), Patis, Editions du seuil,
pp. 301-332. Publié dans Le Temps de la réflexcion, 3 (1982).

— (19922) « Le corps interposé : 1984, de George Orwell », in Eerire. A léprenve du politique, Paris,
Calmann-Lévy :15-36. Publi¢ dans Passé-présent, La force de I'événement, 3 (1984).

— (1992b) « Réflexions sur le présent », in Ecrire. A l'épremve du politigue, Paris, Calmann-Lévy : 357-390.
Publié en deux parties : « Décomposition du totalitarisme », Libération (10 juillet 1989) et « Renaissance
de la démocratie ? », Pouvoirs, 52 : 5-22.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

105



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

— (1994a) « Préface », in L'Tnvention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paxis, Fayard : I-
IX.

— (1994b) « Droits de ’homme et politique », in I Tnvention démocratique. 1.es limites de la domination
totalitaire, Patis, Fayard : 45-83. Publi¢ dans Libre, 7 (1980) : 3-42.

— (1994¢) « La logique totalitaire », in I.'Invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paris,
Fayard : 85-106. Publi¢ dans Kontinent Scandinavia, 3-4 (1980).

— (1994d), « L’image du corps et le totalitarisme » in L Tuvention démocratique. Les limites de la domination
totalitaire, Patis, Fayard : 159-176. Publié¢ dans Confrontations, 2 (1979).

— (1999) La complication — Retour sur le communisme, Paris, Fayard.
— (2002) « Thinking with and against Hannah Arendt », Social/ Research, 69, 2 : 447-459.

— (20072) « Hannah Arendt : antisémitisme et génocide des Juifs », in Le temps présent. Ecrits 1945-2005,
Paris, Editions Belin: 505-528. Publié en deux parties : « Une interprétation politique de
Pantisémitisme. Hannah Arendt. 1. Les juifs dans T'histoire politique occidentale », Commentaire, 20, 4
(1982) :  645-660 et «Une interprétation politique de Dantisémitisme. Hannah Arendt. 1L
L’antisémitisme et les ambiguités de la démocratie », Commentaire, 21,1 (1982) : 21-28.

— (2007b) « La dissolution des repéres et Penjeu démocratique », in Le temps présent. Ferits 1945-2003,
Paris, Editions Belin : 551-568. Conférence faite a Paris en 1986. Publié in Pierre Buhler (éd), Humain
a l'image de Dien, Geneve, Labor et Fides, 1989 : 89-108.

— (2007¢) « Pensée politique et Histoire — Entretien avec Pierre Pachet, Claude Mouchard, Claude
Habib, Pierre Manent » in Le temps présent. Ecrits 1945-2005, Paris, Editions Belin : 833-868. Entretien
EHESS organisé par Marc Ferro, 12 avril, 1996.

— (2007d) « Le concept du totalitarisme », in Le femps présent. Eerits 1945-2005, Paris, Editions Belin :
869-891. Conférence faite a Zurich, 1996.

— (2007¢) « Le refus de penser le totalitarisme », in Le emps présent. Ferits 1945-2005, Paris, Editions
Belin : 969-980. Conférence Hannah Arendt a Poccasion de I’installation a Berlin des Archives Hannah
Arendt.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

106



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

A EVASAO DA DEMOCRACIA:
Pensar com e contra Hannah Arendt'.

Clandia Hill?
Matias Sirezuk’

Embora ndo possamos saber ao certo quando Lefort leu Hannah Arendt pela primeira vez,
podemos, contudo, afirmar — ja que ele préprio o diz — que ainda nio havia comecado essa leitura
em 1956, quando escreveu “Le totalitarisme sans Staline”, e podemos também obsetvar que o nome
de Arendt aparece pela primeira vez sob a pena de Lefort — curiosamente com erro de grafia — em
1979, no texto “L'image du cotps et le totalitarisme . Retomando entdo sua preocupacio em pensar
o totalitatismo, apds longos anos de siléncio sobre o tema — anos dedicados quase exclusivamente
ao estudo de Maquiavel —, Lefort volta a esse assunto sob uma perspectiva diferente. Tal como
assinala Miguel Abensour, essa nova abordagem ja ndo se inscreve numa perspectiva critica interna
20 marxismo, mas sim numa redescoberta do politico fortemente inspirada, precisamente, em
Magquiavel (Abensour, 1993, p. 83)4.

“Thinking with and against Hannah Arendt

113

(“Pensar com e contra Hannah Arendt”) é, de
fato, assim que o proprio Lefort intitula esse didlogo, em um artigo publicado na revista Social Research
em 2002, no qual retoma, quase palavra por palavra, alguns trechos de seu livro La Complication (1999).
Trata-se de um dialogo que, em L Tnvention démocratique (1981), aparece apenas esbocado: o nome de
Arendt ¢ ali mencionado somente trés vezes, embora sempre de modo elogioso — duas em “La
logique totalitaire ” (1980) e uma no ja citado “L’image du corps et le totalitarisme ”. Ou seja, em
ambos os artigos diretamente consagrados a reflexdo sobre o fendmeno totalitario. Arendt aparece,
aqui, como a autora que, junto a poucos outros — Lefort e Raymond Aron, por exemplo —, sustenta
a necessidade de nomear como “totalitarias” as novas formas de opressdo, em contraste com uma

esquerda que, em geral, recusava-se a designa-las assim.

! Uma versio anterior deste artigo foi publicada em espanhol em:
C. Hilb e M. Sirczuk (otgs.), Clande Lefort. E/ arte de leer, Buenos Aires e Madri: Katz Editores, 2023, pp. 99-125.
Esta traducio feita por Catlos Fernando Silva Brito e Alexandrina Paiva da Rocha tem como base a versio do
texto que fora produzido em francés. O titulo original, “L’clusion de la democratie”, de dificil correspondéncia
em portugués foi vertido aqui como “A evasio da democracia”, mas tendo em mente que “élusion” que significa
“evitar”, “esquivar-se”, “fugir habilmente de algo”. O sentido original denota uma evasio, fuga sutil ou recusa
implicita, ndo uma negacio direta, mas um “contornar” o problema (IN.T).

2Doutora em Ciéncias Sociais pela Universidade de Buenos Aires, possui DEA em Estudos Latino-Americanos
(opgio Ciéncia Politica) pela Universidade de Paris 111 e mestre em Sociologia pela Universidade de Paris VIII.
Atualmente, é professora de teoria politica no programa de Ciéncia Politica da Faculdade de Ciéncias Sociais
(UBA) e pesquisadora independente no Conicet (Conicet). Autora de. Leo Strauss. El arte de leer (2005), Gloria,
miedo y vanidad: el rostro plural del hombre hobbesiano (en colab., 2007), E/ politico y el cientifico. Ensayos en homenaje a
Juan Carlos Portantiero (comp., 2009) e Silencio, Cuba. La izquierda democritica frente al régimen de la Revolucion Cubana
(2010).

3 Doutor pela Universidade de Barcelona. Formado em Sociologia pela Universidade de Buenos Aires e mestre
em Pensamento Contemporaneo pela Universidade de Barcelona. Lecionou e participou de grupos de pesquisa
na area de teoria politica na Universidade de Buenos Aires, na Universidade de Barcelona e na Universidade
Pompeu Fabra. Atualmente, é pesquisador associado do CONICET (Conselho Nacional de Peritos).

4 Segundo Abensour, podemos diferenciar dois momentos na interpretagio lefortiana do fenémeno totalitario.
O primeiro culmina em 1960, com a publica¢do de “Qu’est-ce que la bureaucratie?”, e o segundo tem inicio em
1976, com a aparicio de Un  bomme en  trop:  réflexions  sur  PArchipel  du  Goulag.
“Cumpre notar, de fato, que entre 1960 e 1976, a excecio do ensaio relativo a ideologia, nenhum texto ¢é
consagrado ao totalitarismo, como se, até essa segunda data, a questdo estivesse, de certo modo, resolvida.”
(Abensour, 1993, p. 84-85).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

107



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

Se até entdo Arendt permanecia uma figura proxima, mas secundaria, na reflexdo de Lefort,
a partir dos anos 1980 ele passa a se dedicar assiduamente a sua obra. Ja no inicio dessa década surgem
em Lefort sinais de uma leitura mais sistematica de Arendt, chegando a dedicar-lhe grande parte de
seu seminario anual na Fcole des Hautes Ftudes en Sciences Sociales (EHESS) durante o ano
académico de 1985-1986°, além de dois dos trés textos consagrados exclusivamente a ela: a
conferéncia “Hannah Arendt : Antisémitisme et génocide des Juifs 7 (1982) e “Hannah Arendt et la
question du politique” (publicado otiginalmente em 1985), que integra d'Essais sur le politigue (XIX¢
XX sigcles). A esses, soma-se o “Avant-Propos” (Prefacio) dos Ensaios, onde Arendt ocupa um lugar
privilegiado, sendo ainda mencionada em dois outros artigos: “Morte da imortalidade” e “Os direitos
do homem e o Estado de bem-estar social” (respectivamente de 1982 e 1984).

E interessante notar que o elogio que aparecia no volume antetior transforma-se, a partir do
Preficio e de modo geral, em uma menc¢io nao menos elogiosa, mas agora acompanhada de confronto,
de uma manifestacio de dissidéncia: Lefort parece dar-se conta de que, doravante, em sua propria
reflexdo, pensa a0 mesmo tempo com e contra Arendt. Como tentaremos mostrar adiante, Lefort
encontra nela ndo apenas a oportunidade de prolongar sua reflexdo sobre o totalitarismo, mas
também de identificar, especialmente no que diz respeito a visao da modernidade, a chave de suas
diferencas fundamentais — diferengas que dizem respeito a maneira propria de cada um conceber o
surgimento dessa forma inédita de sujeigdo e suas particularidades.

As duas mencdes presentes em Ecrire. A Fépresve du politigne (1992) reiteram essa relacio
ambivalente: encontramos, por um lado, uma referéncia elogiosa em “Le corps interposé : 1984, de
George Orwell” (1984), seguida, por outro lado, de um distanciamento critico em “Réflexions sur le
présent ” (1989-1990). Esses textos revelam, mais uma vez, que Arendt, embora seja para Lefort uma
fonte inesgotavel de inspiracio em sua reflexdo sobre o totalitarismo, projeta um olhar sobre a
modernidade que constitui o ponto de atrito de suas perspectivas — o ponto a partir do qual elas
divergem significativamente. Alids, essa mesma relagdo dupla — pensar com e contra Hannah Arendt
— reaparece no terceiro texto que Lefort dedica exclusivamente a ela, em 2002 (“Thinking with and
against Hannabh Arendf’), assim como em outros textos do mesmo periodo nos quais a referéncia a
Arendt também ¢ central: “Le concept de totalitarisme” (19906), La Complication (1999) e “Le refus de
penser le totalitarisme” (2000). Como veremos nas partes seguintes, a afinidade de Lefort com Arendt
conserva o mesmo carater desde o inicio — uma sensibilidade compartilhada diante do
acontecimento e uma compreensio penetrante dessa nova forma de regime —, enquanto as
diferencas tornam-se mais nitidas, illuminadas pela elaboracio conceitual que Lefort realiza em torno
do totalitarismo, o qual ele associa a instituicio de um novo regime simbolico: o da posicdo da lei, da
constituigio de um Povo-Uno (Peuple-Un). Essa elaboracio conceitual, que podemos considerar
plenamente desenvolvida em meados dos anos 1980, permite a Lefort confrontar os textos
arendtianos com maior precisio, definindo o que o aproxima e o que o afasta das analises dessa autora
— especialmente no modo como cada um compreende a relagio entre totalitarismo e modernidade
politica, ou entre totalitarismo e democracia.

Para mergulharmos agora no cerne da questdo, partamos de uma visao geral da leitura que
Lefort faz de Hannah Arendt, desde os primeiros textos até os ultimos. Uma constatagio parece se
impor: Lefort encontra em Arendt — e mais especificamente em The Origins of Totalitarianism — uma
fonte de inspiracdo para nutrir suas proprias reflexdes sobre essa nova forma de regime. Ao mesmo
tempo, ele mantém certa distancia critica, precisamente nos pontos em que reconhece em Arendt

5> Durante o ano académico de 1982-1983, Lefort concentrou-se também no pensamento de Arendt em diversas
sessoes. As mencgoes a sua obra tornam-se frequentes a partir desse momento. Agradecemos a Claude Habib
por ter nos fornecido suas anota¢des de curso tomadas nesse periodo.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

108



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

uma contribuicdo decisiva para a compreensdo dessa forma politica inédita, mas discorda do modo
como ela desenvolve ou sistematiza essas intuicoes.

De modo geral, essa distancia se estrutura em torno de uma diferen¢a fundamental: para
Lefort, compreender o totalitarismo exige apreendé-lo como uma forma de regine ou de sociedade — uma
forma que s6 se revela plenamente em sua oposicio a outra forma, isto é, 2 democracia moderna. B
nessa nova configuracdo simbolica que os diversos elementos distintivos da experiéncia totalitaria
adquirem seu sentido. E ¢ justamente porque Arendt, segundo Lefort, nio se coloca nessa perspectiva
— a de um novo regime simbolico, percebido como tal e representando uma ruptura radical com o
regime contra o qual se ergue — que ela ndo aproveita integralmente o alcance de suas proprias
intuicdes e concepgdes. Ao contrario, quando Arendt tenta unificar suas intuicdes sob um fio
interpretativo, esse fio, observa Lefort, tende a se vincular a uma “teoria da decadéncia”, a ideia de
um obscurecimento do politico préprio da época moderna. Tal leitura nido apenas a cega diante da
especificidade do regime democratico — que ela reduz a sociedade de massas — e do carater de
“revolugdo antidemocratica” do totalitarismo, mas também a impede, muitas vezes, de explorar
plenamente o potencial de suas préprias descobertas, chegando inclusive a torna-las contraditérias
entre si.

Em suma, podemos propor que Lefort — por meio desse movimento de pensar com e
contra Arendt — extrai da obra arendtiana inimeros elementos que alimentam sua concepgio do
totalitarismo, mas que, ao contrario do que ocorre em Arendt, esses elementos ganham sentido, em
Lefort, quando sdo inscritos num novo ordenamento simboélico: uma nova maneira de representar a
relagdo com a lei, com o poder e com o saber. Podemos supor que a leitura lefortiana de Tocqueville
— cuja influéncia em sua reflexdo sobre a revolugao democratica como novo regime de sentido é
inegavel — e de La Boétie — que alimenta sua analise do Uno e da pretensio totalitaria de restaurar
a unidade da comunidade sob a imagem do corpo — contribui decisivamente para moldar sua visio
do totalitarismo como uma nova forma politica. Assim, Lefort é capaz de recuperar, em cada ocasido,
elementos singulares da interpretacdo arendtiana do totalitarismo para reelabora-los pessoalmente e,
muitas vezes, it além dela — ou mesmo numa direcdo distinta.

Agora, para desenvolver os elementos que até aqui apenas introduzimos, procederemos, em
primeiro ligar nos centraremos primeiro na critica de Lefort a distingdo entre o social e o politico em
Arendt, que, a seu ver, a leva a subestimar a novidade do conceito moderno de igualdade. Em seguida,
examinaremos a andlise lefortiana da concepgio arendtiana do totalitarismo, especialmente quanto
aos dois elementos que ele considera fundamentais: organizagdo e incorpora¢do. Em terceiro lugar,
estudaremos como Lefort retoma, criticamente, a analise arendtiana do estatuto simbodlico da lei sob
o totalitarismo, relacionando-a a nova relagio da modernidade com a temporalidade. Por fim,
veremos de que modo Lefort, ao recuperar a defini¢io arendtiana do “direito a ter direitos”, dela se
distancia quanto ao papel dos direitos humanos na cena politica pds-revolucionaria. O fio condutor
que atravessa todos esses elementos articula-se em torno de um eixo que ¢ o pivé da distincia que
Lefort estabelece em relacdo a Arendt: sua falta de sensibilidade — ou de interesse — em relacionar
a analise da modernidade e do totalitarismo ao surgimento da democracia moderna. Essa auséncia de
interesse, segundo Lefort — e apesar da determinacdo de Arendt em se libertar da tradicao da filosofia
politica —, anda de maos dadas, paradoxalmente, com a certeza de poder definir plenamente o que
¢ o politico, ou seja, “de deter a defini¢do do politico” (Lefort, 1986a: p. 14). Essa certeza teria levado
Arendt a conceber a modernidade como perda ou dissimula¢io do politico®.

¢ Em um texto consagrado essencialmente a Leo Strauss, Lefort sugere que, ndo obstante suas diferencas com
Strauss, a maneira como Arendt pensa o politico a conduz a estabelecer — assim como aquele — uma espécie de
narrativa da perda histérica do politico, concluindo que a sociedade moderna ja ndo é uma sociedade politica.
“Tem-se a impressio de que, a seus olhos [0os de Leo Strauss], as formas de governo deixaram de ser

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

109



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

Assim, embora Arendt tenha aberto, segundo Lefort, o caminho para se pensar o
acontecimento totalitirio — na medida em que propde uma reflexdo propriamente politica sobre
esse novo fenémeno —, de modo simultineo e paradoxal, sua cegueira ou negacio diante da
especificidade da democracia moderna como regime, como “sociedade politica”, a leva a estabelecer

uma continuidade equivoca entre modernidade e totalitarismo’.

1) A QUESTAO DA IGUALDADE E A DISTINGCAO ENTRE O SOCIAL E O POLITICO.

A falta de interesse ou de sensibilidade que Arendt manifesta pela democracia enquanto
regime inédito de sentido parece ser o contexto no qual se pode situar a critica que Lefort — ao
prolongar a reflexdo arendtiana sobre o cariter inovador do antissemitismo politico — formula em
relacdo ao tratamento que ela da a distingdo entre o politico e o social e, mais particularmente, a
questao da igualdade. Como ja haviamos indicado, é em “Hannah Arendt : Antisémitisme et génocide
des Juifs” que Lefort aborda pela primeira vez, de modo sistematico, o pensamento de Arendt. Ali
observamos até que ponto a alta estima que ele nutre pela maneira como Arendt analisa o
totalitarismo — sobretudo quanto a produtividade da distingao que ela estabelece entre uma tradicao
ancestral de 6dio ou de segregacio dos judeus e o fenémeno do antissemitismo politico, que surge
no século XIX e que se cristalizara, de modo catastrofico, no totalitarismo nazista — vai de par com
a ideia de que sdo as proprias categorias de pensamento de Arendt que a impedem de alcangar uma
compreensio politica mais adequada das transformacgdes que, contudo, ela observa com grande
acuidade.

Lefort observa, por um lado, que “é nesse deslocamento do foco da histéria dos judeus, na
passagem do lugar do antissemitismo ao lugar do totalitarismo — de modo geral, ao lugar do politico
— que reside a originalidade ¢ a audécia da tentativa de Hannah Arendt” (Lefort, 20072, p. 513). Mas,
por outro lado, ele assinala que, conduzida pela distin¢do rigida que estabelece entre o social e o
politico — distin¢do que desconsidera o significado politico dos fenémenos sociais, isto ¢, que se
desinteressa por pensar o regime politico enquanto forma de dar sentido ao social —, Arendt recusa-
se a relacionar o novo significado adquirido pelo antissemitismo — o antissemitismo politico — com
as consequéncias dos fenémenos de assimilagao e emancipag¢io dos judeus, que constituem, aos olhos
de Lefort, “fendmenos intimamente ligados ao desenvolvimento da democracia” (Lefort, 2007a, p.
514).

Em sua anilise do antissemitismo politico, Lefort observa, Arendt constata que a igualacio
das condi¢des, o conceito de igualdade proprio da época moderna, recoloca essa questio em um
quadro inédito. Arendt percebe com clareza, acrescenta Lefort, que nio se trata de mais um capitulo
da longa histéria do antissemitismo, como os proprios porta-vozes judeus tendiam a crer. Ja ndo se
trata do 6dio religioso nem da hostilidade inspirada pela condigdo socioeconémica dos judeus em

determinantes para compreender as sociedades. Ndo quero dizer com isso que ele ignore a distingdo entre
totalitarismo e democracia. Strauss pensa, indubitavelmente, que um regime é de longe preferivel ao outro. Mas
ele ndo pensa essa diferenca no sentido em que os antigos a concebiam: como a oposi¢ao entre uma sociedade
sa e uma sociedade corrompida. De seu ponto de vista, a verdadeira ruptura com os classicos reside no advento
da técnica [...]. Hannah Arendt, embora tio distante do espirito de Strauss, tende, afinal, a elaborar a mesma
tese: nossas sociedades ja nio sio sociedades politicas. E o Estado gestor, 20 mesmo tempo que o Estado
produtor, que decide a forma atual das relagdes sociais.” (Lefort, 2007a: 557-558; ver também Lefort, 1986d:
71-72).

7 Como sugerimos anteriormente, essa cegueira provém do fato de que, segundo Lefort, Arendt — cujo
pensamento do politico, ao contrario da maioria dos autores, surge do encontro com os acontecimentos, em
particular com o advento do totalitarismo — parece, contudo, por vezes, acabar reduzindo a inteligéncia do
acontecimento a uma defini¢do categérica do politico. “Encontra-se em sua obra”, escreve ele a esse respeito,
“uma tensdo constante entre o seu desejo de elaborar uma teoria e a sua vontade de permanecer disponivel
diante do acontecimento.” (Lefort, 1986d: 62).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

110



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

tempos passados, mas sim de um fend6meno moderno, “produto da emancipagdo e, seria preciso
acrescentar, da assimilacio: efeito da ‘igualdade crescente entre os judeus e todos os outros grupos™
(Lefort, 2007a, p. 518). Contudo, segundo Lefort, a cegueira dos judeus diante da nova natureza desse
antissemitismo ¢ ainda mais profunda do que Arendt reconhece: eles estio cegos quanto ao significado
politico que o antissemitismo adquire, ou seja, quanto a discrimina¢do que nasce da designacdo de um
Outro num universo simbolico que ja considera os individuos como iguais. Em outras palavras: essa
nova forma de antissemitismo ja nio se centra nem na diferenca religiosa nem na posicio econémica
dos judeus; inscreve-se, agora, numa realidade social na qual os judeus aparecem cada vez menos
como um grupo a parte e cada vez mais como “empiricamente” iguais aos demais cidaddos. E,
portanto, a semelhanca, e ndo mais a diferenca, que exacerba essa antiga discriminagao dirigida contra
eles.

Arendt observa — escreve Lefort — que, na medida em que os individuos das épocas
democriaticas se concebem como iguais, a ndo-reconhecimento da igualdade reciproca pode assumir
formas novas e terriveis (Lefort, 2007a, p. 519). No entanto, o significado politico do antissemitismo
moderno acaba, em ultima instancia, escapando-lhe. Assim, embora a interpretacido de Arendt parega
permitir-nos captar de maneira mais proxima o sentido politico do processo de igualagio — a
configuracio de um regime de sentido no qual os seres humanos se consideram iguais — e ajudar-
nos a imaginar suas consequéncias, sua andlise termina por conceber esse processo de igualagio como
um fené6meno puramente empirico, restrito ao campo do social. Isso a leva, simultaneamente, a negar
o significado politico que ela mesma parecia ter desvelado.

Nesse sentido, para Lefort, 0 modo como Arendt separa de forma rigida as categorias do
social e do politico nao se explica por uma exigéncia de compreensio do acontecimento, mas pertence
a um universo conceitual anterior e dominante, que se impde a toda analise. Essa distin¢do entre o
social e o politico pressupde, de fato, uma concepcio prévia do que é propriamente politico, e de sua
diferenca em relagdo ao social, que ignora completamente o modo como fendmenos que seriam da
ordem do (categoricamente) social e do (categoricamente) politico se imbricam e se impregnam
mutuamente nas diferentes formas de regime. Qualquer imbricaciio entre essas esferas acaba sendo,
entio, concebida como perversio da natureza distinta de cada uma. Em outras palavras, essa distin¢do
categorial leva a um modo de pensar o politico que ignora a questdo do regime e, consequentemente,
priva-se de perceber o significado politico da igualagao das condigoes. Priva-se, assim, de compreender que
ndo ¢é possivel separar o fato empirico da igualacio de seu sentido politico, de sua inscricio num
regime de sentido — aqui, o da democracia moderna, na qual, para além das diferencas empiricas, os
seres humanos se reconhecem essencialmente como iguais, isto ¢, ndo reconhecem hierarquias
naturais entre si.

De fato, em “Hannah Arendt et la question du politique ”, Lefort desenvolverd, pouco
tempo depois, uma critica semelhante a essa distin¢do rigida entre o social e o politico, que Arendt
conceitualiza mais detalhadamente em The Human Condition. Com efeito, para Arendt, a modernidade
seria um processo de degradagio do politico, caracterizado pelo “advento da “questdo social” (Lefort,
1986d, p. 68), ou seja, pela desaparicdo da oposicao entre a esfera publica e a esfera privada e pela
absor¢io de ambas sob o efeito do surgimento do social. A erosdo das fronteiras entre o politico e o
social, ao longo da histéria moderna, teria levado a perda do sentido originario — propriamente
politico — da igualdade (isto ¢, a igualdade como condicdo que permite aos individuos, libertos da
necessidade, agir em conjunto). Para Arendt, a confusdo entre igualdade politica e igualdade social
teria pervertido o proprio conceito de igualdade, cristalizando-se na “ficgio” dos direitos do homem,
na “ideia insensata de que os individuos sdo iguais por nascimento” (Lefort, 1986d, p. 68). Lefort
observa, mais uma vez, que Arendt, ao negligenciar a dimensao simbdlica do processo de igualacio
das condi¢bes — e ao ignorar que é precisamente uma “descoberta” moderna afirmar que os seres

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

111



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

humanos nascem iguais (que sdo semelhantes), o que abala radicalmente o tecido social —, perde de
vista as transformagOes que essa nova concepcao de igualdade introduz nas relagoes entre os seres
humanos, no acesso a lugares antes interditos, na relagdo com a lei e, enfim, na forma de representar
o poder.

Retomando o fio condutor desses dois textos, podemos reformular o argumento de Lefort
do seguinte modo:
a pressuposicio tedrica imutavel de Arendt — segundo a qual qualquer transposicdo da fronteira
entre o social e o politico s6 pode significar uma perda do “propriamente politico” — impede-a de
situar os elementos inovadores que ela mesma percebe com notavel lucidez no advento do
totalitarismo em relacdo a revolugdo democratica moderna, isto é, a emergéncia de uma sociedade
que perdeu os critérios fixos de ordem e hierarquia, uma sociedade, enfim, entregue a dissolugio de
todos os referenciais de certeza. E precisamente diante dessa forma de regime — a democracia
moderna — que o totalitatismo, como veremos, se erguerd sob a forma de uma contra-revolugio.
Esse pressuposto levara Arendt a ignorar suas préprias intuigdes — como o impacto da igualacio
das condi¢des, no século XIX, sobre o desenvolvimento do antissemitismo politico — e a excluir o
sentido politico da assimilacdo e da emancipacdo dos judeus, reduzindo tais fenémenos a simples
fatos sociais. Ao deixar de considerar o significado politico da discriminagdo social, Arendt, segundo
Lefort, acaba atribuindo ao antissemitismo totalitirio um cariter exclusivamente instrumental,
ignorando sua componente organicista, que visa extrair do corpo social uma doenca®.
Por fim, ao distinguir de maneira rigida o social do politico, Arendt desdenha o significado simbélico
das declaracoes de direitos, tratando-as como mera “ficcio” e como expressio de um ideal de
igualdade supostamente fundado na natureza’.

Assim, muitos elementos valiosos da analise arendtiana — como sua percep¢ao de que as
teorias conspiratodrias florescem no terreno de uma sociedade em que, nos termos de Lefort, “o poder
se desancorou do espaco fixo proprio de uma sociedade hierarquica e bem delimitada” — servirdo a
Lefort para ir, de certo modo, mais longe do que Arendt, ou mesmo com ela contra ela prépria,
restituindo o sentido desses elementos dentro de uma reflexio sobre uma sociedade que perdeu as
referéncias de ordem, de hierarquia e de legitimidade do Antigo Regime — sociedade que nasce com

a revolucdo democratical?.

2) TOTALITARISMO: ORGANIZAGCAO, INCORPORACAO E ODIO A
DEMOCRACIA.

Na parte anterior, vimos como Lefort valorizava o fato de que a abordagem arendtiana do
antissemitismo — e, por meio dela, da natureza de uma forma inédita de sociedade — permite
iluminar o carater politico desse fenomeno. Contudo, paralelamente, identificamos também os limites
que, segundo Lefort, essa empreitada encontra. Como vimos, tais limites se vinculam a recusa de
Arendt em inscrever o fenémeno do antissemitismo no conjunto das transformagdes engendradas
pela sociedade democratica — nio tanto no plano empirico, mas no sentido em que ela abre caminho
para um regime de sentido novo e inédito.

8 Voltaremos a reflexdo de Lefort acerca da dimensio organicista do totalitarismo na se¢io seguinte.

9 Ver infra, Parte 4.

10 Lefort considera que Arendt se inspira na andlise da democracia feita por Tocqueville para interpretar o
antissemitismo, mas que, para sustentar a coeréncia de sua argumentacao, vé-se constrangida a afirmar — contra
Tocqueville e de modo algo surpreendente — que as desigualdades aumentam no regime democratico em
compara¢ido com o regime aristocratico. Ele acrescenta ainda que, embora Arendt se sirva das analises de
Tocqueville para pensar o antissemitismo, “essa palavra democracia, nessa primeira parte do capitulo [The Jews
and Society’], inteiramente teorica, ela ndo a pronuncia. Elusio significativa.” (Lefort, 2007a: 519).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

112



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

Nesta segunda parte, veremos como os elementos que Lefort considera particularmente
inovadores na andlise arendtiana do totalitarismo permanecem, contudo, presos — por assim dizer
— a esse mesmo desinteresse de Arendt em relacionar o surgimento dessa nova forma de sociedade
com as ambiguidades intrinsecas a democracia moderna. Mais uma vez, parece que, a cada vez que
Lefort se refere a Arendt e a sua analise do totalitarismo, ele comega por reconhecer que ela, ao
contrario de muitos outros, identifica um elemento-chave para compreender o cariter sem
precedentes dessa nova forma de governo: o que distingue o totalitarismo de outras formas de
dominacio do passado (tais como a tirania, a ditadura ou o despotismo), o fato de que, sob o
totalitarismo, a obediéncia ndo se obtém simplesmente por meios externos de violéncia, mas se
exerce, de certo modo, “a partir de dentro”. Embora Lefort reconheca que essa intuicio permite a
Arendt desenvolver um dos elementos centrais da “logica”! totalitaria — a organizacido da sociedade
como um todo em mdltiplos coletivos —, ele considera, contudo, que ela nio leva essa intuigdo até
suas dltimas consequéncias.

Como veremos adiante, para Lefort, embora a no¢io de domina¢io “a partir de dentro”
forneca uma chave penetrante para compreender a nova forma de obediéncia que opera sob o
totalitarismo, essa obediéncia nao pode ser explicada apenas pela capacidade de organizacido da
sociedade proporcionada pela ideologia. Ao contrario de Arendt, Lefort entende que é necessario
atentar para o modo pelo qual essa nova configuragio simbdlica pretende restaurar a corporalidade
do social, destituida pela revoluc¢io democratica. Nesse sentido, a questdo do corpo — o abandono
do pensamento sob o nome “encantador” do Uno, a incorporacdo dos membros da sociedade num
n6s indivisivel — s6 pode ser plenamente compreendida se se examinar o papel que o Partido ocupa
nessa nova configuracio simbélica. E preciso reconhecer que a ideologia muda de estatuto quando
se encarna num Partido de tipo novo, enraizando-se num vinculo social e politico inédito.

Desdobremos, portanto, essa questio ponto por ponto.

2a) A dominacio a partir de dentro: organizacio e incorpora¢io

O argumento central de Arendt, tal como o reconstitui Lefort, parte de uma intuicio
fundamental: o totalitarismo ¢ um regime sem precedentes, que faz explodir a diferenca, estabelecida
pela tradicdo, entre regime legitimo e regime arbitrario (Arendt, 1979, p. 461). Para Arendt, a tipologia
classica das formas de governo apoia-se em dois pilares: o poder e a lei. Essa tipologia distingue as
diferentes sociedades segundo quem governa — isto ¢, aquele que ocupa o lugar do poder: um, varios
ou todos — e segundo se o governo se exerce conforme a lei ou de modo arbitrario. Se é verdade
que esses dois pilares bastaram, ao longo da historia, para diferenciar os regimes, Arendt, observa
Lefort, percebe claramente que essa classificacio ja ndo ¢é suficiente para dar conta do totalitarismo
— nem o nimero dos que governam, nem a distin¢do entre legalidade e arbitrariedade bastam para
definir seu sentido. A dominacio totalitaria nao resulta apenas da violéncia; ela ndo é compreensivel
em termos de arbitrariedade, mas organiza-se, ao contrario, sob o signo da lei — lei que, no entanto,
como veremos na parte seguinte, ja nio ocupa sua posicio tradicional'2.

Arendt, sublinha Lefort, toca um ponto essencial ao indicar que, nesse novo modo de
dominacio, a obediéncia nio ¢é obtida, como nas formas antigas de opressio, por meios externos,
mas se exerce “de dentro” (Lefort, 2007c, p. 843; Lefort, 2007d, p. 881-884; Lefort, 2007e, p. 971,

11 Sobre as razdes que levaram Lefort a empregar o conceito de “légica” para compreender o totalitarismo, ver
Lefort, 1994a: IT; Lefort, 2007d: 891 e Lefort, 1994c.

12 Se ¢ verdade que Arendt, como ja mencionamos, observa que o totalitarismo destruiu as categorias com as
quais a tradi¢do pensou a diferenca entre os regimes, ela propoe, ainda assim, identificar — acompanhando a
modificacdo da tipologia classica das formas de governo realizada por Montesquieu — aquilo que seria a
“natureza” (o terror) e o principio de acio (a ideologia) desse novo regime.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

113



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

976; Lefort, 2002, p. 447). Arendst, insiste Lefort, ndo acredita que a submissdo da populagio possa
ser explicada simplesmente pela propaganda ou pelo doutrinamento (Lefort, 2002, p. 448): esses dois
fatores ndo bastam pata explicar a adesdo das massas ao regime nem para dar conta dos mecanismos
de obediéncia enquanto processo que emerge de dentro. Ela insiste, ao contrario, na importancia do
papel desempenhado pela ideologia para garantir essa adesdo. A dominagao totalitiria opera por meio
da organizacdao das massas, e ¢ na ideologia que permeia o funcionamento dessa organizacao que se
encontra seu principio de a¢do e de reprodugio.

Ao chamar atenc¢io para a correlagio entre ideologia e organizaciao, Arendt, observa Lefort,
nos conduz a um terreno inexplorado: ja nio é a propaganda ou o doutrinamento que suscitam a
obediéncia das massas, mas sim a ideologia, que abre o caminho pata enquadrar toda a populagio em
multiplas organizacdes que cimentam a dominacao totalitaria. Isso se da ao romper o vinculo de cada
um com a experiéncia, a0 fomentar o ideal segundo o qual seria possivel organizar a sociedade em
uma direcdo definida e ao oferecer a cada individuo uma chave para decifrar o passado e dissipar as
incertezas sobre o futuro. Arendt intui com justeza, acrescenta Lefort, que o objetivo da ideologia é
fazer da sociedade um todo organizavel, de modo que cada aspecto da vida individual se integre no
projeto coletivo'>.

O ideal de organizagio fornece, reconhece Lefort, um elemento decisivo para compreender
o totalitarismo.
Para Arendt, as fontes dessa adesio — isto é, dessa obediéncia interna — devem ser buscadas no
funcionamento mesmo da ideologia, que consegue inscrever na realidade esse impulso totalitdrio de
organizacdo. Mas o que permite compreender que a ideologia possa efetivamente cumprir essa
vocagdo totalitaria, de “enquadrar o maior nimero possivel dentro de sua organizacio” (Arendt,
citada por Lefort, 2007d, p. 884)? O que leva os individuos a se submeterem a “légica de uma ideia”
e a renunciar a relagdo com o pensamento e com a experiéncia pessoal, tal como os conhecemos?

Chegamos aqui a um ponto essencial da divergéncia entre Lefort e Arendt. O lugar
privilegiado que Arendt concede a ideologia — a ponto de considerd-la o “principio de agdao” do
regime totalitario — decotre, segundo Lefort, de ela entender que a eficacia da ideologia se explica
pelo meio social em que opera. Assim, para Arendt, ¢ porque a sociedade moderna se tornou uma
sociedade de massas, porque a experiéncia central do século XX ¢ a solidao (lneliness), que a ideologia
pode cumprir sua funcio.
A ideologia atinge seu objetivo porque tem diante de si uma sociedade cujos lagos foram desfeitos e
substituidos por uma multiplicidade de individuos atomizados, separados uns dos outros, cuja Gnica
experiéncia comum ¢ a solidao (Cf. Lefort, 2002, p. 448; Lefort, 2007c, p. 843). Lefort “se espanta”
que essa seja a tese principal de Arendt: que ela considere que a organizacio, veiculada pela ideologia,
de uma sociedade atomizada, possa ser o elemento central para compreender as caracteristicas desse
regime inédito, e que ela ndo perceba — ou melhor, deixe de lado suas proprias intuicbes a esse
respeito — quanto a pertinéncia de outro fenémeno que consiste na incorporagio dos individuos a
um ser coletivo, a reabsor¢do do multiplo no Uno, fendmenos essenciais para Lefort, a fim de
compreender a dominagio “de dentro”, precisamente aquela que Arendt havia permitido entrever

(Lefort, 2007d, p. 887—888)!4.

13 “O objetivo ¢ controlar e regular as condutas em todos os dominios da vida social, em todas as profissGes,
mas também em todas as situagdes em que se estabelecem relagdes humanas que escapam ao quadro das
instituicGes. Sem duvida, é nesse sentido que Arendt pode afirmar que nio se trata de um objetivo ‘politico™
esse objetivo ¢é, eu diria, tornar tudo organizavel, toda matéria suscetivel de ser organizada pelo Partido.”
(Lefort, 2007d: 885).

14 No que diz respeito a essas intuicoes da propria Arendt, ver infra, nota 17.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

114



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

Voltaremos ja a esse ponto. Mas, por ora, o “espanto” de Lefort nos reconduz ao caminho
que trilhavamos ha pouco: a insuficiéncia da analise arendtiana, segundo ele, volta a se ligar a falta de
reflexdo — ou de interesse — de Arendt pela democracia moderna enquanto regime especifico. Suas
investigacdes sobre a obediéncia produzida pela ideologia acabam por enfatizar as linhas de
continuidade entre modernidade e totalitarismo!®, Arendt, nota Lefort, descobre no século XIX o
surgimento de uma experiéncia, a soliddo, e de um tipo de individuo disponivel ao trabalho da
ideologia. Podemos dizer que Lefort ndo nega que a solidio seja uma experiéncia que ganha
importincia crescente ao longo do século XIX. Para ele, essa experiéncia esta intimamente ligada a
democracia: a nova forma de soliddo sentida pelos homens e mulheres dos tempos modernos advém
como consequéncia da dissolucdo dos vinculos do Antigo Regime. Mas ele sustenta — contra Arendt
— que, embora essa soliddo possa ser as vezes insuportavel, ela é também o sinal de uma nova
liberdade individual, de uma fecundidade ligada ao reconhecimento da proépria singularidade e
diferenca — tudo isso associado a institui¢do da sociedade democratical®. Assim, se o totalitarismo
pode ser compreendido, como Arendt o concebe, em relagio a essa experiéncia da soliddo, é preciso
pensa-lo ndo como seu prolongamento, mas como sua negagdo. Segundo Lefort, Arendt vé na
soliddo, emergente no coragdo da modernidade, apenas o terreno propicio sobre o qual a ideologia
pode agir com mais eficicia; o totalitarismo, para ela, repousa nessa experiéncia da soliddo na qual os
individuos se reconhecem como separados uns dos outros.

Assim, como afirmamos acima, Lefort sustenta que insistir na primazia da ideologia para
compreender a obediéncia a um regime — apoiada na ideia de que o totalitarismo repousa sobre a
experiencia da soliddo caracteristica de uma sociedade cujo tecido tradicional foi rompido — nio
explica plenamente o essencial: aquilo que, embora insinuado por Arendt, escapa-lhe, e que constitui
o0 avesso dessa separagdo, a tendéncia a incorporagio, a fusao dos individuos num corpo tnico. Ele
acha surpreendente que Arendt, tio atenta a experiéncia comum, ndo dé mais atencio a visio ingénua
que associa o totalitarismo ao coletivismo (Lefort, 2007d, p. 887):

“Contudo, outro traco do regime totalitario me parece notavel e ¢ negligenciado
ou subestimado quando se enfatiza, como faz Arendt, o processo de massificacdo
e atomizacio caracteristico do nazismo e do comunismo. A tentativa de
organizacio total junta-se a de uma incorporagio dos individuos em ‘coletivos’ e,
finalmente, em um povo-Uno, ou melhor, no povo que o Partido faz advir a
unidade” (Lefort, 2007c, p. 843).

O totalitarismo, portanto, ndo pode ser compreendido como mera consequéncia da
atomizagio, assim como a obediéncia ao regime ndo pode ser explicada apenas pela ideologia.

15 “Por que”, interroga-se Lefort, “Arendt apresenta a sociedade totalitaria como uma sociedade que foi
atomizada, deliberadamente, para se tornar a matéria de uma dominacio total? A razdo é, a0 que me patece,
que ela vé ja na democracia, a0 menos na Europa, o advento de uma sociedade de massas, acompanhando a
decomposicio do Estado-nacio, a destruicdo da estrutura de classes, que assegurava aos individuos quadros
permanentes de existéncia e os tornava capazes de se situar uns em relacio aos outros segundo interesses
comuns e oposicoes inteligiveis.” (Lefort, 2007d: 889; ver também Lefort, 1986d: 69). Acrescentemos que,
segundo Lefort, Arendt inscreve o surgimento das ideologias no quadro de sua interpretagdo geral do século
XX, sem considerar que a ideologia também muda de estatuto ao articular-se a um novo regime de sentido.

16 “0 que me patece ser uma grandeza da democracia ¢ que nela se reconhece tacitamente o fato de que cada
um ¢ inapreensivel para o outro. Ei também a ideia de que a liberdade individual instaura uma distincia entre
os homens, uma distancia que nao se deixa absorver na comunidade. O homem nio pode esquecer a solidao.
Ha, evidentemente, uma soliddo atroz que aflora na sociedade capitalista. Ndo temos por que negat esse
fenémeno. H4, no entanto, uma soliddo fecunda, profundamente ligada a instituicdo da sociedade democratica.
O homem sozinho pode ser engolido pela multiddo; mas ¢ af, também, que ele ¢ chamado a se saber diferente.”
(Lefort, 2007b: 567).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

115



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

Lefort opde ao argumento de Arendt o elemento que considera central: a tentativa de restaurar
imaginariamente a corporeidade do social por meio da criagao de um Partido de tipo novo, que rompe
com todas as demais formagdes politicas, emancipa-se do quadro da legalidade e fixa como objetivo
a conquista do Estado. Para Lefort, ndo é o Partido que se adapta a doutrina, mas a doutrina que se
molda ao imperativo de uma unidade absoluta do Partido: “A doutrina torna-se moldada em
consequéncia do imperativo de uma unidade absoluta do Partido. Fora de suas fronteiras, nenhum
acesso ¢ possivel a verdade, nenhuma participacio a luta revolucionaria” (Lefort, 2007e, p. 976).

O Partido, assim, implica em sua propria estrutura, além da doutrina que proclama, uma nova
forma de vinculo social, que “testemunha um novo ‘regime’ do pensamento e da linguagem politicas”
(Lefort, 2007d, p. 871). Nele, a identidade de cada um se realiza por meio da crenga compartilhada e
da pertenca a um ser coletivo, em que os membros se fundem wuns nos outros.
Essa crenca comum s6 é possivel porque todos acreditam em unissono, “porque, em cada um, o ex
se afunda no #ds” (Lefort, 2007e, p. 976)'7. Assim, indo além de Arendt, Lefort compreende que a
rede de organiza¢Ses pela qual os individuos se encontram interligados sob o regime totalitdrio s6
pode ser entendida a luz da atracio exercida pelo fato de pertencer a “uma comunidade que forma
um bloco tnico, que oferece a imagem do Uno. Nio se poderia acrescentar que, favorecidas por essas
multiplas incorporagdes, a crenga se impde a grande comunidade do povo, que se reflete no corpo
visfvel do dirigente supremor Estou inclinado a julgar que, no mais profundo, ¢ a imagem do corpo
que sustenta a £é no Uno. Enquanto a organizacio pode ser objeto de discurso e sua virtude celebrada,
a imagem do corpo enraiza-se no inconsciente, e sua eficicia ¢ tanto maior. Ela persiste mesmo
quando a organizacio se desarticula” (Lefort, 2007e: 977)18.

Dessa forma, embora Lefort reconheca que Arendt se aproxima extraordinariamente dessa
intuicdo segundo a qual a dominagao totalitaria ndo opera como as formas de opressao anteriores, ¢
embora saliente que seu tratamento da ideologia — em sua capacidade de dissociar os individuos de
suas experiéncias e na sua pretensdo a desfazer a incerteza — fornece pistas valiosas para
compreender a nova natureza da obediéncia ao regime, organiza¢ao de toda a sociedade em coletivos
multiplos, a submissdo a for¢a do lider e a participacdo de uma grande parte da populagio na
concretizacdo de objetivos homicidas (Lefort, 2007, p. 974), nosso autor considera que Arendt nio
chega a captar plenamente a “logica” intrinseca desse novo regime “do pensamento e de linguagem

politica”. Isso se deve, segundo Lefort, ao fato de que, para compreender de modo acabado o carater

17<As ideias adquirem consisténcia onde os homens creem juntos, ajustam-se uns a0s outros na organiza¢ao.”
(Lefort, 2007d: 884).

18 Tefort observa que, ao limitarmos nossa atenc¢do aos aspectos da organiza¢io, “negligenciarfamos outro
motor do comunismo e do fascismo: o da incorporagao dos individuos em um ser coletivo, o da absor¢ao do
multiplo no Uno. Enquanto a organiza¢io provém de um projeto artificialista do social, levado ao extremo,
mas ja manifesto no mundo moderno, onde acompanhava a racionaliza¢do das diversas esferas de atividade —
notadamente politicas, econémicas e religiosas —, a tarefa da incorporagio procede de um ideal substancialista.”
(Lefort, 2007d: 886). No mesmo sentido, ele sustenta que “a busca de uma dominagio total, que caracteriza o
nazismo [...] ndo pode ser dissociada da vontade obstinada de assegurar a integridade do corpo social, de um
corpo fantasmado como corpo natural [...]. Se nos detivéssemos na componente artificialista do nazismo,
esqueceriamos a componente naturalista.” (Lefort, 2007a: 515-516).

19 Lefort observa que Arendt estd, em varios momentos, disposta a pensar a transformacdo do vinculo entre os
individuos, a “criagio do Uno a partir do maltiplo”, o desaparecimento da pluralidade diante da imagem de um
homem de dimensées gigantescas (em especial em Idéologie et Terreur). “Contudo, observagdes desse género
sempre fazem aparecer o Uno como objetivo da dominagao. Por mais justo que seja esse ponto de vista, ele
deixa na sombra o fascinio exercido, sobre aqueles que sao chamados a sofré-la, pela pertenca a um partido, a
um grupo, a um povo que forma um bloco consigo mesmo; deixa também na sombra a satisfacio
proporcionada aos multiplos apetites de poder que se desencadeiam sob o pretexto da participacio em uma
obra comum. Por minha parte, associo a imagem do Uno a imagem do corpo. Essa nogio carrega todas as
conotacoes ligadas a uma estética e a uma higiene social. A beleza, o vigor e a satde sdo atributos do ‘homem

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

116



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

“sem precedentes” dessa forma de dominacio, é necessatio considerar a mudanca de estatuto da
ideologia quando ela se inscreve em uma nova configuracio de sentido; é preciso também observar
como a formagao de um Partido de novo tipo satistaz, ainda que de modo inacabado, o des¢jo de por
Jfim “a soliddo”. Em ultima analise, Lefort considera que é o processo de incorpora¢io dos individuos
num coletivo que permite compreender melhor por que a obediéncia nao é externa, mas procede “de
dentro”.

A ambicido totalitaria de fundir todos num “nds” indivisivel, de reinstaurar a corporeidade do social,
¢ o elemento central que, segundo Lefort, Arendt perde de vista. E essa ambicio sé se revela com

clareza, insiste ele, quando percebemos contra o que o totalitarismo se ergue.

2b) O TOTALITARISMO COMO REVOLUGCAO ANTIDEMOCRATICA

Como ja assinalamos, Lefort insiste no fato de que considerar o fenémeno totalitario como
um fendmeno sem precedentes é o ponto central da interpretagdo arendtiana, aquele que ele
compartilha com a autora e que conduz ambos a tomada de consciéncia da necessidade de elaborar
novos conceitos para compreender tal fenémeno. Contudo, ao procurar os elementos dessa novidade
no nivel do papel que a ideologia desempenha em relacido a organiza¢do, ou na maneira pela qual sua
eficicia se apoia no material que ela encontra — a sociedade atomizada —, que é precisamente o
lugar onde ela pode melhor cumprir sua fungio, Arendt se deixa arrastar a vincular esse fenémeno
inédito as “circunstancias” que o precederam, o que Lefort recusa.

Como ja observamos, e como veremos mais detalhadamente adiante, a distancia que Lefort
estabelece entre sua prépria elaboragio do conceito de totalitarismo e a de Arendt encontra aqui seu
n6 fundamental. Em primeiro lugar, Lefort considera que, para dar plenamente conta da novidade
do totalitarismo, ¢ indispensavel pensa-lo como um “regime politico”, o que requer elucidar o modo
particular pelo qual a relagdo entre a lei, o poder e o saber se articula em seu interior. Em segundo
lugar, Lefort sustenta que o carater inédito do totalitarismo se esclarece de modo mais nitido quando
contrastado com o advento da democracia, entendida também como um regime e implicando, por
sua vez, uma transformacio radical em relaciio aos regimes do passado. Mais uma vez, Lefort observa
que Arendt parece nio se interessar, ou nio ser sensivel, a particularidade da forma politica da
democracia. Ele, ao contrario, considera que sé compreenderemos a especificidade dessa nova forma
de dominacio levando em conta aquilo contra o que ela se ergue, o modo de vida que visa destruir,
a forma de sociedade que constitui, de modo privilegiado, o objeto de seu édio.

No que concerne ao primeiro elemento, é preciso notar que, para Lefort, compreender a
especificidade do totalitarismo supde — como ja sugerimos anteriormente — apreender que ele se
organiza segundo uma “légica” particular, cuja singularidade nio pode simplesmente repousar sobre
diferencas empiricas ou contingéncias. Apreender verdadeiramente esse fenémeno implica ser capaz
de pensar a sociedade em termos de “sociedade politica” ou de regime. Como sabemos, Lefort
considera que todo elemento singular do social, bem como a relagdo entre as classes, a organizacio
do espago comum, o funcionamento das institui¢Ges, a distingdo entre o justo e o injusto, o legitimo
e o ilegitimo, o alto e o baixo, o proibido e o permitido, o normal e o patolégico, estd preso em um
entrelacamento cujo sentido se torna legivel por meio de uma wise en scéne, dramatizada pelos modos
de geragio e de representagiao do poder (Lefort, 1986b, p. 20). Cada sociedade politica se estrutura
— e se distingue das demais — em torno de um conjunto de “principios geradores” (Lefort, 1994b,

novo’, em contraste com o homem decrépito e enfermo do mundo democratico.” (Lefort, 2007d: 888).
Prosseguindo nesse sentido, em La complication, Lefort assinala que Arendt descobre o vinculo que liga a
ideologia a organizagdo e sugere que a “construcio da realidade é indissociavel da constru¢io de um corpo
coletivo.” (Lefort, 1999: 131). Contudo, mais uma vez, ele considera que a redu¢io do multiplo ao Uno
permanece apenas sugerida nos textos de Arendt.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

117



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

p.- 69), os quais se manifestam com maior clareza no nivel da instancia do poder e definem o seu
modo particular de existéncia. Nesse ordenamento revela-se — para além das praticas, das relacoes
e das institui¢des que surgem de determinagdes factuais, sejam elas naturais ou histéricas — uma
configura¢io especifica que nio pode ser deduzida nem da natureza nem da historia, mas que confere
sentido aquilo que se apresenta como sendo real (Lefort, 1983, p. 42). E mesmo que Lefort sublinhe
que Arendt nos fornece um ponto de vista fundamental quando afirma que o totalitarismo carece de
precedentes, ele também compreende que ela ndo se detém o suficiente sobre a “nova estrutura do
social”, sobre o novo regime simbodlico que se constitui nas primeiras décadas do século XX. E, ao
deixar de examinar o totalitarismo sob o prisma do regime politico, Arendt, segundo Lefort, priva-se
de medir corretamente a distancia que o separa da democracia?.

O que acaba de ser dito parece-nos indissociavel do segundo aspecto que destacivamos.
Assim como Arendt, Lefort considera que o totalitarismo nio pode ser compreendido nos termos da
tradicdo. No entanto, ¢ diferentemente de Arendt, ele sustenta que, para torni-lo inteligivel, é
necessario analisar a forma de sociedade da qual ele surge e a qual ele se opde, e, por conseguinte,
interpretar qual é o principal objeto de édio tanto do regime nazista quanto do regime comunista. A
seus olhos, o carater sem precedentes do totalitarismo torna-se inteligivel a luz da compreensao desse
outro regime — a democracia —, que também emerge como uma verdadeira ruptura com a tradicio
e como uma transformacao radical da relacio com a transcendéncia, configurando de maneira inédita
a imagem de uma sociedade desincorporada e de um poder inocupavel.

Nesse sentido, Lefort pensa, contra Arendt, que o advento do nazismo e do comunismo
deve ser lido em sua relagio com a transformagdo do tecido social introduzida pela revolucio
democratica (dissolugdo das hierarquias e dos estatutos, incerteza quanto aos fundamentos da lei e
do poder, exclusio da possibilidade de pensar a comunidade sob a figura de um corpo). Do mesmo
modo, Lefort considera que, se perdermos de vista o fato de que esses diferentes elementos se
articulam de modo particular em torno de uma nova configuracio do poder, a qual implica a
impossibilidade de encarni-lo, perderemos também de vista o carater “revolucionario” ou, mais
precisamente, “contrarrevolucionario” da empresa totalitaria. O totalitarismo constitui, aos olhos de
Lefort, uma revolucido antidemocratica. Ele parece, de fato, ter como objetivo

“abolir os principios constitutivos da democracia moderna; isto é, ndo apenas o
sistema representativo — um quadro juridico-politico —, mas uma forma de vida
social na qual se admitem tacitamente a legitimidade das diferencas de interesses,
de opiniGes e de crencas; a legitimidade do conflito de classes; ¢ também a
legitimidade de modos de atividade, de modos de conhecimento e de modos de
expressdo que nio se reduzem a normas comuns, que se confrontam, nos limites
de cada um, com a questio de seu fundamento e de sua finalidade — tudo isso
participando de uma mesma experiencia do mundo [..]. Que o fenémeno
totalitario seja sem precedentes, como observa Arendt, ndo deveria nos fazer
esquecer que o fenémeno democratico moderno também ¢, ele proprio, sem
precedentes” (Lefort, 2007d, p. 889-890).

Assim, observa Lefort, se pretendemos dar conta de modo mais preciso do carater sem
precedentes do totalitarismo, da singularidade que o caracteriza, parece indispensavel examinar de

que maneira, através de todas as suas variantes — comunismo, nazismo ou fascismo —, o

20 Arendt, escreve Lefort, “denunciou o mito do Uno sem considerar o esquema de uma nova ordem simbodlica.
Eis a razdo pela qual ela ndio mediu o abismo que separa duas formas de sociedade: o totalitarismo e a
democracia moderna.” (Lefort, 2002: 459).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

118



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

totalitarismo se institui como nega¢do da democracia?!; é necessario analisar como essa nova
articulacdo entre a lei, o poder e o saber — essa ambicdo de fazer a sociedade aparecer como Una,
sem divisdes, de tentar restituir a unidade da comunidade sob a imagem do corpo — implica
precisamente o reverso do modo de vida democratico. Lefort permanece “perplexo” diante do fato
de que Arendt jamais tenha se interessado pela democracia moderna, pois, para ele, ndo ha davida de
que 0 que aproxima o nazismo e o comunismo ¢é o 6dio a democracia. No entanto, “ela ndo quer
saber disso. H. Arendt, tdo apegada a restaurar o plural — contra o Uno —, nio observa que a
fantastica tentativa de fazer da sociedade um corpo unido, soldado a sua cabe¢a — com o Fiihrer, o
guia supremo —, essa fantastica tentativa procede da inversdao do regime que se edificara distinguindo
o polo do poder do polo da lei e do polo do saber, e aceitando a divisio social, o conflito, aceitando
a heterogeneidade dos costumes e das opiniGes, e precisamente mantendo a distancia, como nenhum

outro regime o havia feito antes, o fantasma de uma sociedade organica” (Lefort, 1986d: 72).

3) LEI E MOVIMENTO

Encerramos o ponto anterior assinalando que pensar a especificidade do totalitarismo
supunha, para Lefort, analisar a maneira como se articula o vinculo entre poder, lei e saber nesse
regime que se opOe a democracia. Embora Lefort sugira que Arendt nio elabore a diferenca entre
totalitarismo e democracia em termos de ruptura (ruptura que o totalitarismo representa em relacio
ao regime que ele desloca), ele afirma, contudo, que a autora voltou muito cedo seu olhar para a nova
posicao que a lei viria a ocupar sob o regime totalitario. Ou, dito de outro modo, as reflexdes de
Arendt a respeito do novo estatuto da lei — sobretudo no capitulo final de The Origins of Totalitarianism
— revelam, mais uma vez, que a autora ¢ pioneira em sua maneira de atualizar esse fené6meno. Mas,
mais uma vez, Lefort assinalara que ela ndo leva até o fim a elaboracio do que sua reflexdo torna
visivel, justamente porque suas percep¢oes nao se inscrevem em um pensamento global do regime e,
em particular, da ruptura com aquela forma de sociedade que o totalitarismo vem sepultar.

Diante da andlise arendtiana do novo estatuto da lei sob o totalitarismo, podemos observar,
antes de tudo, que Lefort presta, mais uma vez, homenagem 2 autora, reconhecendo que foi ela quem
mostrou que o totalitarismo faz explodir a distingdo existente entre um regime submetido a leis e um
regime arbitrario (como ja mencionamos) e que, portanto, se quisermos apreender a esséncia do
totalitarismo, a observac¢do do estatuto da lei se torna indispensavel. Em contrapartida, Lefort tomara
distancia em relagdo ao argumento — a seus olhos, nem sempre coerente — que Arendt desenvolve
a partir dessa afirmacio, e, em particular, em relagdo a ideia segundo a qual o carater excepcional do
totalitarismo consistiria em perseguir a ambicao monstruosa de remontar até a fonte da autoridade
(Arendt, 1979, p. 461). O totalitarismo pretenderia, monstruosamente, fazer a lei remontar a Lei da

21 | precisamente porque Lefort considera que devemos apreender o totalitarismo como uma revolugio
antidemocratica que podemos compreender seu desacordo com Arendt, tanto no que diz respeito 2
periodizagdo que ela estabelece entre perfodos totalitirios e pré-totalitarios, quanto a exclusdo do fascismo dos
regimes ‘propriamente’ totalitarios.
A esse respeito, Lefort sustenta que “o fendémeno italiano indica uma orientacdo politica nova, esboca um
modelo que negligenciarfamos apenas perdendo de vista a dimensdo europeia de uma revolu¢do
antidemocratica.” (Lefort, 2007d: 872). Ou entdo afirma: “Nao identifico o nazismo ou o fascismo ao
comunismo. Além de se fundarem em principios inconcilidveis, é fato que um dos motores da propaganda
nazista ou fascista foi o anticomunismo e que, a partir dos anos 1930, um dos motores da propaganda comunista
foi o antifascismo. Mas o antagonismo nio nos faz esquecer que, nessas duas versoes, o poder totalitario teve
por alvo o regime democratico, um tipo de constituicio e um modo de existéncia. Fascismo e comunismo
participaram de uma mesma contrarrevolugio: empreenderam reverter o curso da ‘revolugido democratica’.”
(Lefort, 1992b: 370).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

119



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

Natuteza, no caso do nazismo, e a Lei da Histéria, no caso do comunismo, abolindo assim o consensus
inris das leis positivas e a distancia existente entre estas e sua fonte.

Segundo Lefort, é perfeitamente claro que a prépria Arendt ndo acredita na existéncia de tal
lei (da natureza ou da histéria) e que ela chega inclusive a falar, a esse respeito, de uma figao,
estabelecendo expressamente a distancia entre a Lei que prevalece em outras formas de organizacao
social, por mais distantes que estas sejam de n6s?, e a Lei totalitaria. Todavia, no desenvolvimento
de seu argumento, essa ambi¢io do totalitarismo adquire ndo o carater de uma impostura (como
entende Lefort), exercida por meio de um Partido que, detentor efetivo da autoridade manifesta,
conseguiria impor, através da ideologia, a ficcao do dominio da Lei da Hist6ria ou da Lei da Natureza,
mas adquire, antes, a forca efetiva de um movimento imparavel, que o novo regime precipitaria ao
mesmo tempo em que se submeteria a ele?.

Em outras palavras, onde, para Lefort, o totalitarismo nos coloca diante da perversao daquilo
que sempre admitimos como Lei, pervertendo a nogio de lei que sempre supde um hiato
intransponivel, ainda que as vezes apenas implicito, entre a legalidade positiva e a lei, Arendt parece,
contrariamente a0 que ela mesma nos ensinara, confundir essa perversao da lei com o funcionamento
efetivo da ideologia (que pretende que a legalidade do regime totalitirio repousa sobre o acesso
imediato a fonte da lei e sobre a submissao, sem mediacao, ao movimento da Lei da Hist6ria ou da
Natureza). Em outras palavras, a Lei da Histéria ou da Natureza deixaria, para Arendt, de ser o
produto da ideologia totalitaria — que, em nome de uma suposta lei capaz de organizar e guiar, sem
mediagdo, as a¢des dos individuos —, perverteria aquilo que a relacdo entre lei e lei positiva sempre
encenou para agir efetivamente sobre a coexisténcia dos seres humanos.

Por que, pergunta Lefort, embora tenha reconhecido a Lei da Histéria ou da Natureza como
uma lei ficticia, Arendt ndo chega a aborda-la como fruto da ideologia totalitaria, e parece, muitas
vezes, considera-la como se exprimisse, verdadeiramente, um novo modo de coexisténcia (1999, p.
202)? A elucidacio dessa questao nos conduz, uma vez mais, ao centro do desacordo que separa
Lefort e Arendt: se esta ultima, apesar de ter discernido, com sensibilidade refinada, a ficcdo da lei
caracteristica do totalitarismo, parece, em certos momentos, recuar em relacdo as proprias
adverténcias que formulou sobre a especificidade inédita dessa nova forma de dominagio, é porque
ela cede a tentacio de relacionar a Lei da Histéria ou da Natureza — lei estabelecida, segundo Lefort,
pelo partido totalitario como ficgio de uma autoridade sem rosto que imp&e a légica de seu
movimento ao todo social — ao novo modo de temporalidade que caracteriza as sociedades
modernas, e que é objeto de uma critica filoséfica virulenta da prépria autora, num Zpos que ela
compartilha com outros pensadores contemporaneos, como Martin Heidegger ou Leo Strauss.

Em outras palavras: ao analisar o modo como opera, sob o totalitarismo, a relagdo com uma
(pretensa) Lei da Natureza ou da Histéria, ao examinar como essas leis, contrariamente a lei
tradicional, aparecem muito mais como fatores de movimento do que de estabilizagdo, em sua

22 Se nio julgamos ficticia a lei pela qual se organizam as sociedades cujos modos, entretanto, se tornaram
totalmente alheios aos nossos, escreve Lefort, ¢ porque admitimos, ainda que tacitamente, que a lei ndo pode
ser considerada simplesmente como um artificio humano, uma simples convencao. S6 podemos falar de lei
onde ela ¢é considerada geradora das relagées que os seres humanos mantém entre si e com o mundo, onde se
impde a experiéncia de um limite situado além de todos os limites de fato. (Lefort, 1999: 201). Arendt, observa
Lefort, fala apenas de “suposta” lei quando se refere ao totalitarismo.

2 “Por que Arendt insiste na nogao de movimento a tal ponto que ela se torna mais poderosa que os atores
politicos? Essa questdo parece-me estreitamente ligada a outra: por que Arendt se abstém de qualquer referéncia
ao papel do partido? Admitindo que o regime totalitirio exibe uma ‘pretensao monstruosa de remontar a fonte
da autoridade’, é preciso indicar o 6rgio no qual essa autoridade esta investida. Num regime totalitario, o poder
reside no partido.” (Lefort, 2002: 453). A esse proposito, em La complication, Lefort escreve que Arendt “evita,
na maior parte das vezes, falar de partido.” (Lefort, 1999: 203).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

120



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

proximidade com o movimento da ideia que é proprio das ideologias modernas, Arendt, observa
Lefort, dirige suas criticas, de um lado, contra um novo modo de dominagdo que se propde, por meio
do Terror, acelerar o0 movimento de uma Lei que comandaria o seu devir, eliminando os setores
parasitas, destinados a desaparecer em virtude da orientacdo dessa lei, e preparando, através da
ideologia — isto ¢é, da logica da ideia —, os sujeitos a ocupar o lugar de carrascos ou de vitimas que
lhes tera sido atribuido. No entanto, ao denunciar a lei enquanto lei de movimento, Arendt também
visa, de maneira ctitica, um novo modo de temporalidade proprio da modernidade, que teria, a seus
olhos, abalado a relagdo tradicional entre a instabilidade dos assuntos humanos e a estabilidade que a
lei Ihes proporcionava, e que, por meio das nog¢oes de progresso e de processo, tetia imposto a adesio
a uma nova légica do movimento, da qual, segundo ela, ddo testemunho tanto a filosofia da histéria
quanto as teorias da evolugdo. Nesse registro, o totalitarismo — caracterizado num primeiro
momento como um fendmeno inédito — viria, afinal, realizar, através do terror, o acabamento desse
movimento (moderno) de alienagdo do pensamento na légica da ideia, o que equivale a dizer: na
ideologia (Lefort, 1999, p. 198).

E certo, sustenta Lefort, que ndo ha motivo para atribuir a Arendt um modelo dedutivo do
qual ela mesma nos convida a nos libertar (1999, p. 206). Mas nao ¢ menos verdadeiro que sua critica
da modernidade — tal como a podemos ler em Tradition and the Modern Age ou em The Concept of
History: Ancient and Modern — a conduz a amalgamar sob a nogdo de “movimento” fendmenos tio
heterogéneos quanto: a histéria da humanidade (que Arendt considera ficticia, na medida em que a
histéria se revela, para ela, por meio das agdes, sobre o fundo de uma continuidade prépria da condic¢do
humana), o progresso (enquanto movimento sem finalidade definida), a luta de classes do marxismo
(como encadeamento estrito e orientado), ou ainda, o movimento efetivo que, sob o totalitarismo,
destroi as leis positivas e engendra o terror (Lefort, 1999, p. 210). Isso a levara a sustentar que, sob o
totalitarismo, a lei se inscreve ¢fetivamente como lei de movimento e nio mais de estabilizagio. Em
outras palavras, sua falta de interesse em interrogar o totalitarismo enquanto forma de regime inédito,
em relagdo aquilo que o separa da democracia moderna, sua falta de sensibilidade para o que, na
modernidade democratica, supSe um novo regime de sentido — inaugurando a sociedade histérica,
moével por exceléncia, capaz de acolher e preservar em seu seio a indeterminacio (Lefort, 1986b, p.
25) —, assim como a aten¢io que ela concede a uma historia da decadéncia, da qual a sociedade de
massas seria a ilustracdo, conduzem Arendt a ignorar o sentido radicalmente outro, ou mesmo
contrario, que revela a incerteza democratica: a ruptura de um sistema fixo de ordenamentos, a perda
das referéncias tltimas de certeza — que Tocqueville assinala tio bem (Lefort, 1999, p. 209) —,
quando a confrontamos com essa subsuncao futiia a0 movimento da Lei da Histéria ou da Natureza,
prépria dos totalitarismos, que, insiste Lefort, longe de nos colocar diante de uma sociedade entregue
a busca de sentido, nos coloca, ao contrario, diante de um modo de coexisténcia regido pela
imobilidade mais absoluta (Lefort, 1999, p. 204, 209).

4) A QUESTAO DOS DIREITOS HUMANOS.

Para concluir, resta-nos apenas analisar a distancia que Lefort estabelece em relagdo a Arendt
no que diz respeito ao lugar ocupado pelos direitos humanos na modernidade. Como sabemos, Lefort
considera que as declaracSes de direitos estdao ligadas a uma concepcido especifica da coexisténcia
humana que advém com as revolugbes democraticas: isto é, a democracia institui em seu horizonte o
apelo legitimo ao direito e aos direitos, cuja definicdo esta sempre submetida ao debate. Isso significa
que, para Lefort, os direitos humanos estdo estreitamente vinculados ao conceito de cidade — aberta
a indeterminagdo — da qual o totalitarismo constitui a negacao (Lefort, 1994b, p. 68).

Devemos, contudo, sublinhar, a esse respeito, que, quando Lefort se debruga sobre o lugar

ocupado pelos direitos humanos no seio da democracia e contesta aqueles que denunciam o carater

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

121



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

abstrato ou individualista das declaracGes de direitos, ndo é tanto com Arendt que ele debate, mas
com Marx, Burke ou De Maistre. Sua critica a esses autores se resume a0 fato de que nenhum deles
se preocupa com a dimensao simbolica dos direitos, os quais acabam, em suas andlises, reduzidos ao
seu carater abstrato ou individualista, sem perceber o quanto o novo lugar que eles ocupam modifica
a pratica politica, engendra a transformacao dos modos de interagio com a lei e o poder por parte de
individuos cuja posicao ja nao ¢ fixa e que podem formular reivindica¢es de igualdade na linguagem
do direito. E mesmo se, como diziamos, essa critica ndo se dirige essencialmente a Arendt, parece-
nos possivel sugerir que alguns de seus argumentos podem também ser-lhe parcialmente destinados,
permitindo-nos observar, nesse ponto, o afastamento que, uma vez mais, separa esses dois
pensadores.

HEstimamos que a chave desse afastamento reside no fato de que Arendt considera que os
direitos humanos ndo sio mais que direitos individuais (isto é, que ela os associa a uma compreensao
da modernidade que pode ser lida como liberal) ou que — na direcdo de sua critica a perversio da
igualdade ocorrida ao longo da histéria moderna, que evocamos anteriormente — ela s6 pode
concebé-los como uma fic¢do. Considera-los unicamente como direitos individuais, ou como uma
ficcdo, como o faz Arendt, impede de perceber, mais uma vez, o significado politico do que é
apresentado como um fenémeno de ordem natural, isto ¢, a igualdade de direitos. E é precisamente
o novo tipo de relagdo que eles permitem estabelecer com a lei ¢ com o poder que faz dos direitos
humanos um dos principios de articulagdo da sociedade democratica e, ndo por acaso, um dos
elementos centrais que permitem a Lefort distinguir essa forma de sociedade do totalitarismo?*.

Assinalemos, por fim, que, apesar do que indicamos nos paragrafos precedentes, Lefort nos
deixa entrever, mais uma vez aqui também, o quanto sua leitura de Arendt se revelou sugestiva: ndo
obstante seus argumentos criticos veementes a respeito dos direitos humanos, foi ela a autora da
célebre expressio “o direito a ter direitos”, que sintetiza o modo pelo qual Lefort expressard o novo
estatuto que os direitos adquirem, a seus olhos, sob a democracia. Assim, em Les droits de lhomme et
PEtat-providence, cle escrever, a propésito das declaracdes de direitos, que:

“I[Allém de suas formulacdes, elas faziam reconhecer o direito a ter direitos
(segundo uma expressio que tomo emprestada de Hannah Arendt, mas da qual
ela faz um uso diferente), libertando assim uma aventura cujo curso ¢ imprevisivel.
Ou, em outros termos, a concepcdo naturalista do diteito mascarou o
extraordinario acontecimento que constitufa uma declaracio que era uma
autodeclaracio, isto é, uma declaragdo na qual os homens, por meio de seus
representantes, revelavam-se simultaneamente os sujeitos e os objetos da
enuncia¢do, na qual, a0 mesmo tempo, eles nomeavam o homem em cada um,
“falavam-se” uns aos outros, compareciam uns diante dos outros e, ao fazé-lo,

erigiam-se em testemunhas e juizes uns dos outros” (Lefort, 1986c, p. 51).

Mais uma vez, observamos que Lefort constata que ha algo, na formulagio arendtiana, que
nos abre as portas para compreender os direitos de outro modo, mas que Arendt ndo parece seguir
o caminho que ela prépria havia desbravado, e que Lefort considera dever prosseguir contra ela, ou
para além dela mesma.

5) A TITULO DE CONCLUSAO — PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT.

24 Aqueles que concebem os direitos humanos como direitos individuais “privam-se de conceber a diferenca
entre totalitarismo e democracia, a ndo ser reduzindo-a a uma diferenca de grau na opressio.” (Lefort, 1994b:

51).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

122



CLLAUDIA HILB
MATIAS SIRCZUK

Em um trecho consagrado a Arendt em La Complication, Claude Lefort escreve: “Hannah
Arendt [€] a autora de quem sempre me senti mais proximo”(Lefort, 1999, p. 17). E ele repetira essa
afirmacdo em diversas ocasides e de diferentes maneiras, para indicar que foi nos caminhos
explorados por Arendt, no esfor¢o que ela empreende para pensar o acontecimento sem precedentes
que irrompeu no coraciao da Europa do século XX, que ele encontrou, mais de uma vez, as vias para
prosseguir sua propria reflexdo. Como sabemos, Lefort compartilha a sensibilidade de Arendt para
pensar a partir dos acontecimentos: esse entendimento segundo o qual o pensamento nasce da
experiéncia; que somente permanecendo ligado a ela podemos encontrar os signos que permitem
compreender o presente; e que o carater sem precedentes do totalitarismo nos obriga, precisamente,
a repensar o politico. Lefort afirmou ter lido o trabalho de Arendt com grande admiragio desde o
fim dos anos 1970 e declarou ter encontrado nele a audacia de um pensamento capaz de interrogar,
“a partir do lugar do politico”, essa nova forma de dominacio. Assim, ele escreveu também, em 1985,
que “qualquer um que viesse a descobrir H. Arendt hoje ndo deixaria de ver com que vigor ela abriu
o caminho para as questdes atuais, com que rigor ela as articulou e tentou respondé-las”. Mas
acrescenta imediatamente, é claro, que, embora “a interrogacio que sustenta seu empreendimento
mereca toda a nossa aten¢ao”, “[iJsso ndo quer dizer, contudo, que as respostas que ela propoe
satisfacam necessariamente nossa expectativa” (Lefort, 1986d, p. 60).

Ao mesmo tempo, como procuramos mostrar nas paginas anteriores, no seu didlogo com
Arendt, Claude Lefort, a0 mesmo tempo que reconhece nela a abertura de um caminho que permite
elaborar o cariter inédito do novo modo de dominagio que entra em cena no século XX, também
indica os limites com que, a seu ver, cla se depara — limites que a impedem de extrair todas as
conclusdes que poderiam decorrer de suas andlises. Ao percorrer a obra de Lefort, tentamos mostrar
de que modo ele nos faz ver — pensando com e contra Arendt, na elaboracido de sua prépria
interrogagdo sobre o politico — o quanto essa proximidade abriga também um afastamento. Esse
afastamento pode ser dito por meio de um termo especifico, como evocamos aqui em varias ocasides,
um termo cujo peso no vocabulario lefortiano nio poderia nos escapar. Com efeito, Lefort nos diz

que Arendt elude a palavra democracia.

Todo leitor de Lefort, e nés o somos, deve saber que dizer que Arendt elude a democracia,
ou, como traduzimos nés mesmos, que ela nao ¢é sensivel ou perde de vista a mutacdo simbolica
engendrada pelo advento da democracia — na medida em que pensar o politico agui ¢ agora equivale,
para Lefort, essencialmente, a pensar a diferenca entre totalitarismo e democracia — indica uma
discordancia das mais profundas. Com efeito, a obra lefortiana — ao menos a partir de meados dos
anos 1970 — pode ser lida como o esforco de pensar a diferenca entre dois modos inéditos de
sociedade que revelam seu sentido na dissolucdo dos referenciais de certeza, como um esforco para
estabelecer critérios que permitam compreender em que medida o totalitarismo, embora se apodere
de certos aspectos da sociedade democritica e os prolongue de modo fantastico (Lefort, 1994d, p.
170), se institui destruindo esse modo de vida democritico.

A partir dai, as reservas de Lefort em relacdo a Arendt, aquelas sobre as quais talvez tenhamos
insistido mais, deixando de lado, por momentos, o que aproxima esses autores, repousam, segundo
Lefort, na auséncia de reflexdo sobre a dimensdo simbélica do social, na auséncia, por parte de
Arendt, de uma analise da sociedade moderna enquanto “sociedade politica” — andlise que teria
permitido oport, como duas formas de sociedade antagonicas, o totalitarismo e a democracia. Essa
auséncia teria levado Arendt, embora ela afirme a novidade radical que o totalitarismo representa, a
estabelecer linhas de continuidade discutiveis entre o processo moderno de degradacio do politico e
o surgimento do totalitarismo ou, para dizé-lo com menos prudéncia, entre modernidade e
totalitarismo.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

123



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

Para concluir, resta apenas um esclarecimento sucinto: em nosso percurso, Nao Nos
propusemos a investigar mais a fundo se a critica de Lefort se revela totalmente justa em relagdo ao
pensamento de Arendt. Nao fomos movidos pela intengio de opor o pensamento de um ao do outro,
mas sim pelo propdsito de mostrar de que modo a confrontacdo de Lefort com a obra de Arendt —
com e contra ela — permite iluminar sua prépria interpretacdo do totalitarismo e da democracia.
Contudo, esperamos nio ter cedido, pelo menos ndo completamente, a tentacdo de observar apenas
o afastamento que se dissimula sob sua aparente proximidade. De fato, ndo esquecemos que Lefort
sustenta explicitamente a ideia de que Arendt ndo aproxima democracia e totalitarismo, nem
tampouco considera este ultimo como o acabamento, na época moderna, do obscurecimento do
politico. Nem esquecemos que ela foi, para ele, a autora de quem sempre se sentiu mais préximo. No
entanto, a distin¢do nitida entre o social e o politico, a compreensio de que a igualdade foi pervertida
na modernidade, as dificuldades em perceber o totalitarismo sob a forma da imagem do corpo, a
superposicao entre a lei totalitiria e a temporalidade moderna e, por fim, a negacio do estatuto
simbolico adquirido pelos direitos humanos nas sociedades pés-revoluciondrias — todos esses
elementos, que identificamos ao longo deste trabalho, acabam tecendo um nuicleo de sentido que
retém a atencdo de Lefort “porque”, escreve ele, “faz entrever aquilo que [Arendt] reprime: a questao
da democracia.” (Lefort, 2007a, p. 517). A elisdo significativa que Lefort detecta, o fato de que Arendt
evita falar de democracia, parece, para ele, tocar o ponto cego de sua investigacio sobre o
totalitarismo, investigacdo que Lefort, por sua vez, tentara ao longo de toda a sua obra continuar a
aprofundar, e que o levard a afirmar que, a seus olhos, “[o] totalitarismo s6 se esclarece |...] a condi¢do
de apreendermos a relagao que ele mantém com a democracia.”
(Lefort, 1994d, p. 170).

BIBLIOGRAPHIE

Abensour, Miguel (1993), « Réflexions sur les deux interprétations du totalitarisme chez C. Lefort »,
in La Démocratie a l'envre — Autonr de Clande Lefort (sous la direction de Claude Habib et Claude
Mouchard), Paris, Esprit : 79-136.

Arendt, Hannah (1979), The Origins of Totalitarianism, New Y ork, Harcourt, Brace and Cia.

Lefort, Claude (1979), « Le totalitarisme sans Staline. L’URSS dans une nouvelle phase », in Eléments
d’une critigue de la bureancratie, Paris, Gallimard : 155-235. Publié dans Socialisme ou barbarie, 19

(1956) : 110-145.

— (1983) « Le mythe de I’'Un dans le fantasme et dans la réalité politique », Psychanalystes. Revue du
College de psychanalystes, 9 (1983).

— (19864a) « Avant-Propos », in Essais sur le politigue (XIX-XX siécles), Paris, Editions du seuil : 7-14.

— (1986b) « La question de la démocratie », in Essais sur le politique (XIX-XX¢ siécles), Paris, Editions
du seuil : 17-30. Article extrait de Philippe Lacoue-Labarthe & Jean-Luc Nancy (éd), Le
Retrait du politique, Paris, Galilée, 1983 : 71-88.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

124



CLAUDIA HILB

MATIAS SIRCZUK

— (1986¢) « Les droits de 'homme et I'Etat providence », in Essais sur le politique (XIX-XX¢ sidcles),
Paris, Editions du seuil : 31-58. Publi¢ comme « Les droits de ’lhomme en question », Revwe

interdisciplinaire d'études juridignes, 13 (1984) : 11-47.

— (1986d) « Hannah Arendt et la question du politique », in Essais sur le politique (XIX¢-XX¢ siécles),
Paris, Editions du seuil : 59-72. Publié dans Cahiers du Forum pour Iindépendance et la paix, 5
(1985) : 15-21.

— (1986€) « Mort de limmortalité », in Fssais sur le politique (XIX-XX¢ sizcles), Paris, Editions du seuil,

pp. 301-332. Publié dans Le Tenps de la réflexcion, 3 (1982).

— (1992a) « Le corps interposé : 1984, de George Orwell », in Erire. A Péprenve du politique, Patis,
Calmann-Lévy :15-36. Publi¢ dans Passé-présent, La force de I'événement, 3 (1984).

— (1992b) « Réflexions sur le présent », in Eerire. A léprenve du politique, Paris, Calmann-Lévy : 357-
390. Publié en deux parties : « Décomposition du totalitarisme », Libération (10 juillet 1989)

et « Renaissance de la démocratie ? », Pouvoirs, 52 : 5-22.

— (1994a) « Prétace », in L Invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paris, Fayard : 1-

IX.

— (1994b) « Droits de 'homme et politique », in L Tnvention démocratique. Les limites de la domination

totalitaire, Paris, Fayard : 45-83. Publié dans Libre, 7 (1980) : 3-42.

— (1994c¢) « La logique totalitaire », in L Tnvention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paris,

Fayard : 85-106. Publi¢ dans Kontinent Scandinavia, 3-4 (1980).

— (1994d), « L’image du cotps et le totalitarisme » in L Invention démocratique. Les limites de la domination

totalitaire, Patis, Fayard : 159-176. Publié¢ dans Confrontations, 2 (1979).
— (1999) La complication — Retour sur le communisme, Paris, Fayard.
— (2002) « Thinking with and against Hannah Arendt », Socia/ Research, 69, 2 : 447-459.

— (2007a) « Hannah Arendt : antisémitisme et génocide des Juifs », in Le femps présent. Ecrits 1945-
2005, Patis, Editions Belin : 505-528. Publié¢ en deux parties : « Une interprétation politique
de Pantisémitisme. Hannah Arendt. I. Les juifs dans Ihistoire politique occidentale »,
Commentaire, 20, 4 (1982) : 645-660 et « Une interprétation politique de Pantisémitisme.
Hannah Arendt. II. L’antisémitisme et les ambiguités de la démocratie », Commentaire, 21, 1

(1982) : 21-28.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

125



A EVASAO DA DEMOCRACIA: PENSAR COM E CONTRA HANNAH ARENDT

— (2007b) « La dissolution des repéres et enjeu démocratique », in Le temps présent. Ecrits 1945-2003,
Paris, Editions Belin : 551-568. Conférence faite a Paris en 1986. Publié iz Pierre Biihler (éd),
Humain a l'image de Dien, Geneve, Labor et Fides, 1989 : 89-108.

— (2007¢) « Pensée politique et Histoire — Entretien avec Pierre Pachet, Claude Mouchard, Claude
Habib, Pierre Manent » in Le femps présent. Ecrits 1945-2005, Patis, Editions Belin : 833-868.
Entretien EHESS organisé par Marc Ferro, 12 avril, 1996.

— (2007d) « Le concept du totalitarisme », in Le temps présent. Ecrits 1945-2005, Paris, Editions Belin :
869-891. Conférence faite a Zurich, 1996.

— (2007¢) « Le refus de penser le totalitatisme », in Le femps présent. Ecrits 1945-2005, Paris, Editions
Belin : 969-980. Conférence Hannah Arendt a 'occasion de l’installation a Berlin des

Archives Hannah Arendt.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

126



THIAGO DIAS

PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA
COM JO-ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT
CONSORTIUM (UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE)

Apresentacdo — Thiago Dias

Em setembro de 2024, aconteceu o evento de lancamento de um novo espaco dedicado a
reflexdo e inspirado diretamente por Hannah Arendt. Sediado na Universidade de Cambridge,
Inglaterra, o Hannalh Arendt Consortinm on Crises and Political Transformation’ foi fundado com o intuito
expresso de compreender o mundo a partir, nio apenas do pensamento e dos conceitos arendtianos,
mas sobretudo de uma postura arendtiana diante de uma contemporaneidade percebida como “em

crise”.

Parece haver uma énfase, a meu juizo bastante bem-vinda, na pluralidade como ferramenta
para enfrentar a crise. Ja na composi¢io dos quatro membros fundadores do Consortium, oriundos de
paises e disciplinas académicas bastante distintas entre si, a diversidade se imp&e inequivocamente.
Jo-Anne Dillabough é canadense, tem formacao bastante interdisciplinar e é professora da Faculdade
de Educacio (Cambridge); Danielle Bassi ¢ italiano, filésofo e pesquisador do Centro di studi politici
Hannah Arendt sediado em Verona, Italia; Irit Katz ¢ israclense, poetisa e professora da Faculdade de
Arquitetura (Cambridge); Zeina al-Azmeh ¢é siria e professora da Faculdade de Sociologia

(Cambridge); A entrevista abaixo foi feita com estes dois primeiros.

Hsta vocagio para a abertura se manifestou também nos dois dias do evento de langamento,
em setembro de 2024, uma vez que congregou, além de ingleses, italianos e este brasileiro que aqui
escreve, pesquisadores (e artistas) da Turquia, Siria, Estados Unidos, Chipre, Israel, oriundos de 4reas
igualmente variadas — filosofia, arquitetura, educacio, artes, ciéncia politica, literatura, comunicagao,

sociologia, historia.?

A aparente dispersio do encontro (e talvez do Consortium como um todo) é, justamente,
apenas aparente, pois as discussdes convergiram para isto que tem sido percebido como “crise
contemporanea” e foram firmemente conduzidas em wore arendtiano; ao longo das intervengdes e das
conversas, uma convergéncia era perfeitamente visivel nas preocupacdes, no vocabulario, nas
referéncias, na postura teérica. Como se lera na entrevista abaixo, a diversidade constitutiva do
Consortium — perceptivel ja no nome, alids — é parte de um programa consciente de critica a
burocratizagdo universitaria e a alienagao ética e politica contemporanea — trata-se, assim, de fomento

proposital da pluralidade.

1 O site do Consortinm esta aqui: https://arendtcentrecambridge.com/about

2 A programacio completa do evento pode ser vista aqui: https://arendtcentrecambridge.com/launch-program

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

127


https://arendtcentrecambridge.com/about
https://arendtcentrecambridge.com/launch-program

PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE)

A entrevista abaixo foi feita com Jo-Anne Dillabough e Daniele Bassi. Ao longo de 2024,
gozei de um produtivo periodo de pesquisa junto ao Centro Arendt de Verona, onde tive a felicidade
de conhecer Daniele Bassi, que generosamente me acolheu e contribuiu decisivamente para o sucesso
da estadia, seja com “pequenas coisas”, como a senha do Wi-fi da universidade, seja me apresentando
o Consortinm em formagdo. Decidimos realizar esta entrevista ainda durante o evento, mas por razdes

de agenda ela s6 aconteceu de fato no dia 03 de julho de 2025.

Tanto minha estadia em Verona quanto a participacao do evento em Cambridge foram
q P pa¢ &
financiados pela FAPESP, instituicdo sem a qual esta entrevista e os demais resultados desta mesma
pesquisa teriam sido impossiveis.> Devo agradecer ainda ao IFCH da UNICAMP, onde realizo esta
pesquisa, e ao professor Oswaldo Giacéia Jr., que supervisiona meu trabalho com muita gentileza e

atencao.

Entrevista

Thiago Dias: Gostaria de comecar com algumas perguntas introdutérias. O Arendt Consortium foi
lancado em setembro de 2024 e, sendo bastante novo, ainda nio é conhecido entre nés sul-
americanos. Entio gostaria de pedir que vocés dois se apresentem brevemente e compartilhem um

pouco de sua trajetéria académica, especialmente em relacio a Hannah Arendt.
Jo-Anne Dillabough: Quem vocé gostaria que comegasse?
Daniele Bassi: Va em frente, Jo. Vocé é a chefe [risos].

Dillabough: [risos] Certo. Minha relacdo com Arendt foi um tanto indireta. Nao comecei como uma
especialista em Arendt propriamente dita. Fiz um doutorado interdisciplinar — o primeiro doutorado
interdisciplinar na minha institui¢ao de origem — em politica, sociologia e educag¢io, de modo amplo
conectado aos direitos humanos internacionais. Depois de concluir o doutorado, eu estava vivendo
em Cambridge e comecei a trabalhar em uma revista chamada Gender and Education, voltada,

naturalmente, para questdes de género na educacio.

Foi nesse perfiodo que encontrei um livro de Bonnie Honig que explorava feminismo e politica
agonistica a luz de Arendt. Esse livro foi o ponto de partida; despertou meu interesse em trazer as

ideias de Arendt para meu préprio trabalho transdisciplinar. Naquele momento ainda era mais um

3 O pds-doutorado é financiado pela FAPESP por meio de dois processos: no Brasil, processo 2022/02216-0;
na Italia, processo 2023/14044-1.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

128



THIAGO DIAS

projeto paralelo, mas que acabou se infiltrando em tudo o que eu fazia. Eu ndo me relacionava com
Arendt diretamente como filésofa ou tedrica politica, mas sim integrava seu pensamento em
conversas mais amplas que ja mantinha em diferentes areas da minha pesquisa. Com o tempo —
especialmente nos dltimos seis ou sete anos — passei a me dedicar mais deliberadamente a escrever

textos conceituais sobre Arendt.

Ao longo da minha carreira, mantive contato com outros estudiosos de Arendt. Quando morava no
Canad4, havia poucos colegas trabalhando com ela, mas consegui criar espacos de didlogo. Por
exemplo, ministrei um curso aberto a toda a universidade sobre Arendt na Universidade de Toronto,
algo bastante inovador a época. Mesmo no Reino Unido, ndo hd muitos pesquisadores dedicados
exclusivamente a Arendt; embora alguns sejam bastante proeminentes, n3o se compara a0 cenario
europeu. Assim, meu engajamento com sua obra foi mais uma integragdo gradual; ela foi se tornando
cada vez mais central. Durante anos, tentei criar algum tipo de centro ou nucleo formal de pesquisa
em Cambridge, mas o sistema académico britanico tende a priorizar pesquisas empiricas que possam

gerar financiamento, o que dificultou bastante.

Por fim, conectei-me com lrit Katz e alguns outros. Come¢amos a nos reunir informalmente para
discutir, antes mesmo da chegada de Daniele a Cambridge. Mas foi apenas quando ele e outros colegas
italianos se juntaram a nés que realmente acreditei que poderiamos criar o Consortium. Bu nio teria
conseguido fazé-lo sem ele. Tem sido desafiador, sobretudo sem um apoio financeiro substancial no
Reino Unido, mas por meio de esforgos consistentes ¢ da colaboragio académica, o Hannah Arendt

Consortium foi formado.

Dias: Obrigado, Jo-Anne. Daniele, poderia nos contar sobre sua trajetéria académica e como se

envolveu com a obra de Arendt?

Bassi: Claro. Meu caminho com Arendt comegou durante a graduagdo em Filosofia na Universidade
de Verona. Minha formacio ¢é fortemente tedrica, e minha orientadora na época foi a professora
Olivia Guaraldo. Minha monografia de graduagio tratou de Arendt, especificamente do significado

politico da amizade, em especial em sua interlocuc¢ao com Lessing.

Depois, segui para o mestrado na Universidade de Bolonha, onde estudei com um renomado
especialista italiano em Montesquieu, responsavel pela edi¢ao de suas obras na Italia ao longo dos
ultimos cinquenta anos. Minha dissertacio de mestrado examinou a relacio entre Arendt e
Montesquieu, com foco especial na leitura que Arendt faz da teoria de Montesquieu em Sobre a
Revolugio. Essa etapa aprofundou meu engajamento com a questao do poder — se ele poderia ser
entendido apenas como dominagdo e monopdlio da violéncia, como defendia Max Weber, ou se

outras visoes de poder seriam possiveis.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

129



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE)

Durante o doutorado na Universidade de Ferrara, continuei explorando esse tema. Trabalhei sobre a
relacdo entre poder e violéncia na obra de Arendt e tentei construir uma espécie de genealogia daquilo
que ela chamou de outra tradi¢do do pensamento politico ocidental — uma tradi¢do na qual o poder
ndo se confunde com a violéncia. No cerne dessa tradi¢io esta a ideia de que o poder pode existir
sem monopolio da violéncia, sem recorrer a logica da dominacido e da obediéncia coercitiva.
Concentrei-me particularmente no ensaio Sobre a 10léncia. Assim, posso dizer que, ao longo desses
anos de estudo, trabalhei intensamente com Arendt, especialmente com sua interpretagdo do poder

no quadro de uma critica politica da violéncia.

Esse tema — o poder como algo distinto da violéncia — ¢, a meu ver, um dos pontos tedricos
centrais que tornam Arendt particularmente relevante para o nosso tempo, que considero um tempo
de crise. Vivemos uma guinada autoritaria global e, infelizmente, o paradigma politico dominante
ainda tende a identificar poder com violéncia. Arendt, que viveu em tempos profundamente
sombrios, foi capaz, ainda assim, de buscar — e escrever sobre — a possibilidade da luz. Acredito
que essa ¢ ainda hoje a nossa dificil tarefa, a nossa responsabilidade, e Arendt nos oferece

Instrumentos criticos e tedricos para cumpri-la.

Dias: O que os inspirou a criar o Consortium — nao apenas em termos tedricos, mas também como

resposta aos desafios contemporaneos do mundo?

Dillabough: Bem, além do que eu vinha explicando sobre os intetlocutores e as pessoas que ja
estavam envolvidas antes da chegada de Danicle a Cambridge, gostaria de dizer que eu vinha
trabalhando, havia cerca de sete anos, sobre os conceitos de exilio e apatridia, especialmente em
colaboracdo com académicos, estudantes e outros grupos de pessoas afetadas por guerra, conflito e
regimes autoritarios. Trabalhei de perto com uma pesquisadora siria, Zeina al-Azmeh, que também
integra o Consortium. Juntas, buscavamos construir uma estrutura em nivel universitario para tratar de
como poder, producio de conhecimento e exilio se inter-relacionam. Se pretendiamos levar o
trabalho de Daniele sobre poder e violéncia na dire¢do de como esses conceitos sao compreendidos
dentro dos regimes autoritarios, entdo tentarfamos examinar o que significam exilio e apatridia sem

permitir que as condi¢oes normativas dos quadros universitirios dessem essa definicio.

A forma padrio de pensar histérias de migracdo é: “vamos pesquisar sobre migracio, e os migrantes
nos contardo como se sentem sendo migrantes”. Mas nosso objetivo era ultrapassar esse modo muito
normativo — e até epistemicamente violento — de conceber os conceitos de apatridia e exilio, e
situd-los em um outro campo de reflexdo, junto a um grupo de pesquisadores transdisciplinares que
buscassem superar a violéncia dos métodos normativos de pesquisa sobre migra¢io, inspirando-se
na nogio arendtiana de apatridia em sua relagdo com a sociologia dos intelectuais em uma era de

Nnovos extremaos.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

130



THIAGO DIAS

Grande parte do trabalho, portanto, nasceu dessa ideia de uma sociologia dos intelectuais: como
compreender o exilio; como buscar imagina-lo em relacdo a pés-colonialidade e a anticolonialidade,
e o papel implicado da universidade na apropriacio desse imaginario. Lidamos com tais questdes ndo
apenas no interior da universidade, mas sobretudo no ambito do pensamento. Buscamos formar uma
rede de pessoas preocupadas com essas questdes, mas que também quisessem trabalhar sobre elas de

maneiras distintas.

Portanto, o Consortinm nao trata apenas de Arendt — embora ela seja nossa interlocutora central; trata
também de pesquisadores que realizam esse tipo de trabalho, criando um espago de didlogo no qual
pensamos de modo diferente alguns conceitos-chave de Arendt e incentivamos didlogos nesses

marcos de novas formas. Assim, trata-se também de articular Arendt a outros pensadores.

Um texto recente em que tenho trabalhado é um didlogo entre Arendt e os anticolonialistas. Estou
tentando encontrar maneiras de deslocar a linguagem do exilio, da apatridia e até da construcdo de
um mundo comum para um conjunto um pouco diferente de didlogos e conversas — mas sem perder
os argumentos centrais que Arendt apresentou, especialmente em sua énfase na apatridia e na
violéncia do Estado-na¢do. Daniele tem toda a razdo quando afirma que ela ndo estava apenas
registrando seu tempo com uma linguagem singular. Ela era uma antecipadora de nosso tempo, e
essa capacidade de previsdo tornou-se hoje essencial para energizar dentro da universidade. Se vocé
observa o que acontece no Reino Unido, verd que a liberdade académica estd em declinio e ha grande
preocupagio com a censura, com sérias dividas sobre o que constitui “verdade” e com o fechamento
de espacos universitarios onde estudantes poderiam agir e se engajar em atividades fundamentais para
amar o mundo ou proteger o Estado. A maré esta virando até mesmo em lugares como o Reino
Unido, onde eu jamais imaginaria que a situaciio pudesse chegar a esse ponto. Ento, tudo isso estava

port tras da nossa iniciativa.

E gostaria ainda de acrescentar algumas palavras sobre Irit, que pertence a Faculdade de Arquitetura
e se interessa muito pela relacao que Arendt narra entre fixa¢ao territorial, questes de lugar e espago,
e as formas pelas quais isso é compreendido a partir de uma perspectiva arendtiana (mas também de
outros teoricos). A abordagem de Irit é bastante singular, muito diferente, mas realmente importante

e inovadora.

Dias: Falando sobre a equipe, ha também a Zeina al-Azmeh, certo? Se entendi bem, no final do

evento de lancamento ela disse que estava prestes a sair, ndo?

Dillabough: Ah, nio! Ela continua conosco! Acho que, a época do evento, ela era Junior Research
Fellow em um dos colleges de Cambridge e agora é professora de Sociologia, trabalhando com o teérico
politico Patrick Barrett, que supervisionou seu doutorado. Ela atuou por alguns anos no projeto HE

& Crises [Educacgio superior e crises].

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

131



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE)

Bassi: Quanto a equipe, devemos mencionar também Jee Rubin, que tem feito um trabalho

incrivelmente criativo nos nossos projetos graficos e também colabora no nosso trabalho conceitual.

Dias: E em relacdo a outras instituiches com as quais voces estdo conectados? Existe, claro, o Centro

Arendt de Verona. ..

Dillabough: Sim. Até agora Verona é a Gnica conexido formal e colaboragido que temos. Estamos
trabalhando em outras conexdes e patrcerias para que possamos florescer como uma comunidade
transnacional de estudiosos de Arendt (e além). Isso ¢ algo crucial. De fato, parte da razdo de termos
sobrevivido do modo como sobrevivemos foi termos conseguido financiamento para manter a

iniciativa; mas precisamos expandir nossa infraestrutura e estamos realmente tentando fazé-lo.

Dias: Muito bom. Passando agora um pouco aos temas do trabalho do Consortium. O centro trabalha
sobre trés eixos tematicos: “Pluralidade e promessa da politica”, “Exilio e apatridia” e “Construcao
de um mundo comum”. E relativamente facil ver que todos eles se relacionam diretamente ao
pensamento de Arendt. Mas gostaria de ouvir de vocés o que os levou a escolher esses focos, esses

eixos, em vez de outros. Ou, para simplificar, vocés poderiam apresenta-los?

Dillabough: Talvez eu fale s6 um pouquinho e depois passo a palavra ao Daniele, porque ele também
esteve envolvido desde o inicio. Bem, penso que — como mencionei antes, embora tenha me
esquecido de citar o primeiro eixo — a ideia com “Exilio e apatridia” e “Construcdo de um mundo
comum” foi lidar com questOes criticas que ja vinhamos trabalhando como pesquisadores, mas
também fazer o que imaginavamos que Arendt faria, ou seja, medir o pulso do nosso momento
politico. Isso, em si, como um momento conjuntural contemporineo — na linha de alguém como
Stuart Hall, ou até mesmo retomando questoes sobre hegemonia em Gramsci — consiste em
compreender por que essa realidade esta ressurgindo e como podemos responder a ela dentro da
universidade. E o ponto de fundo nisso tudo — que nido mencionei de inicio — é que estamos
implicados. Enquanto educadores universitarios, ou pessoas comprometidas com uma nogao de

construcdo de um mundo comum em alguma medida, estamos implicados.

Parecia-me que as coisas estavam se fragmentando e que as respostas das pessoas traziam muitas
reminiscéncias de um momento populista e autoritirio anterior: mais distantes da politica, mais
desinteressadas, mais desligadas, mais indiferentes, mais burocratizadas. E afirmar isso dentro da
universidade estava gerando problemas. Os académicos estdo tdo burocratizados, que até mesmo
dizer isso soava “radical”. Mas, para mim, assumir implica¢do e responsabilidade é parte central do

trabalho do Consortium.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

132



THIAGO DIAS

O outro foco, “Pluralidade e a promessa da politica”, buscava lidar com o lado esperancoso da
mensagem de Arendt, no sentido de que, se estamos nesse momento, a unica maneira de responder
a ele — e isso provavelmente foi influéncia do Daniele — ¢ voltar ao principio bésico da promessa.
Tivemos uma conversa hia muito tempo, quando ainda estavamos pensando os temas, em que Daniele
disse algo sobre a morte da politica, de um lado, e a promessa da politica, de outro. Essa é a promessa

arendtiana. Mas vou parat por aqui, porque Daniele também fez parte dessa cena.

Bassi: Sim. Concordo completamente com Jo. Sobre o motivo pelo qual escolhemos esses temas,
posso acrescentar que isso se relaciona ao que eu dizia antes sobre a minha forma de me aproximar
de Arendt. Estudar Arendt apenas com perguntas tedricas e filoséficas nio é algo muito arendtiano.
E uma maneira escoldstica de aborda-la, mas é algo com que ela provavelmente nio concordaria. Ela
nos ensina a pensar sem corrimios, a fazer exercicios de pensamento politico. Acredito que
precisamos fazer isso para sermos arendtianos — mesmo para além dos ensaios ou textos
arendtianos. E pensamos que esses trés temas centrais de alguma forma se alinham as questdes que
nos permitem ser arendtianos nesse sentido. Esses conceitos nos possibilitam engajar-nos com as
crises politicas contemporaneas, nio apenas pela teoria, mas também por meio da reflex@o ativa e da
construcdo de comunidade. Eles refletem a crenca de Arendt na a¢do e na responsabilidade,

especialmente em tempos sombrios.

Dias: No prefacio de Ewntre o passado ¢ o futuro, ela fala sobre a experiéncia conectando teoria e

exercicios. Talvez isso tenha sido uma inspiragdao para vocés...
Bassi: Sim! Absolutamente sim!

Dias: Agora, outro tema. Parece-me que a interdisciplinaridade ¢ algo importante para o Consortinm.
Ele retne uma etnégrafa, um filésofo, uma sociéloga e uma arquiteta na coordenacio, e esta sediado
em uma faculdade de educagio. Que papel a interdisciplinaridade desempenha nesse projetor Daniele
acabou de dizer que a ideia de vocés nao ¢ limitar-se a estudos filolégicos, o que me faz pensar que a
interdisciplinaridade pode aproximar seus exercicios da experiéncia — ja que a vida nio se divide em
disciplinas. Resumindo, percebo que a interdisciplinaridade é algo importante para o Consortium, entio

gostaria de ouvi-los falar sobre isso.

Dillabough: Ha uma explica¢do tedrica, mas, para ser honesta, também ha um lado bastante pratico.
Pessoalmente, eu jamais teria encontrado a obra de Arendt se nio tivesse me formado em diferentes
disciplinas. E o dilema que enfrentei foi continuar a fazer esse trabalho, mas ver como e onde poderia
recorrer aos nsights de Arendt — que também eram altamente interdisciplinares, se olharmos
atentamente para seu corpus — para redirecionar o rumo desses campos. Todos os meus diplomas

eram, de certo modo, bem distintos entre si, mas o doutorado transdisciplinar foi o que consolidou

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

133



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE)

esse destino de pensar em um sentido arendtiano fundamentado naquilo que eu hoje chamaria de

transdisciplinaridade.

Se vocé olhasse de fato os estudiosos de sociologia da educacio ou aqueles mais tedricos na area de
educacio, veria um pequeno circulo de pessoas trabalhando com estudos criticos baseados em uma
teoria. Mas sempre houve uma espécie de margem global de pessoas como eu, com as quais eu me
associava. Michalinos Zembylas, potr exemplo, € alguém que fazia algo mais proximo do tipo de coisas

que os outros fariam se fossem estudiosos arendtianos da educagio.

Gostaria de ouvir a opinido do Daniele sobre isso. Mas, no ambito da teoria da educagio, as vezes a
énfase pode ser diluida, com um foco menos intenso em Arendt, quando vocé incorpora outros
pensadores ou outros tipos de reflexées — especialmente quando se estd tentando realizar um projeto
simultaneamente. Porque, veja, Arendt lia o mundo a partir de seu préprio arco referencial para
identificar “crises” e transformagdes politicas, mas ela nio fazia pesquisa de campo, nio coletava

dados, nio realizava esse tipo de procedimento.

Quero dizer, ela era de fato uma pensadora propriamente dita, que estudava o mundo a sua maneira,
como uma espécie de documentarista politica, com enorme criatividade intelectual. Mas, em meu
campo, ninguém — ou quase ninguém — sobreviveria como esse tipo de pensador sem estar de fato
implicado no mundo real. Claro que ela fez pesquisa quando acompanhou os julgamentos, quando
observou a situacio no Oriente Médio se desenrolar, ela recolheu informagdes sobre pessoas e
processos politicos. Mas era um tipo de atividade muito diferente. Na verdade, ela desconfiava
profundamente da pesquisa convencional e tinha grande aversao a muitas organizacGes de fomento
a pesquisa — acabo de escrever sobre isso a partir de trabalhos em arquivo —, chamando-as de
“Scientific brain trusters”, isto ¢, pessoas que financiavam pesquisadores para realizar coisas como
estudos sobre motivagdo humana, pesquisas com animais e pesquisas sobre violéncia, em que o
cientificismo tratava os seres humanos como uma espécie qualquer. Acho que todo aquele grupo de
pessoas interessadas em Arendt estava, de certo modo, preso e dividido entre fazer uma coisa ou

outra e, consequentemente, surgiu essa reflexio transdisciplinar.

Por outro lado, havia em mim uma parte que observava o que acontecia em outros circulos
arendtianos e pensava: “os arendtianos provavelmente precisam de um pouco de
transdisciplinaridade”. Eu n2o pensava que serfamos noés a fazé-lo. Apenas percebia que alguns dos
circulos mais fechados sobre Arendt poderiam se beneficiar dessas conversas. Nao porque fossem
estudiosos ruins, mas simplesmente porque existe o risco de que alguns problemas que nos afetam
hoje, em meio a ascensio do populismo e do autoritarismo, sejam de fato diferentes do tempo de

Arendt — mesmo havendo semelhancas. E precisamos de pensadores transdisciplinares para

enfrentar essas complexidades. Nao quero dizer que os principios constitutivos sejam radicalmente

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

134



THIAGO DIAS

diferentes, mas o mundo mudou; e € preciso pensat que tipo de pensadores podem expandir o
enquadramento no qual Arendt vinha sendo estudada. Isso ja esta acontecendo, e foi em parte o que

nos fez pensar que seria dtil seguir por esse caminho.

Um outro motivo real é que, se queremos reunir pensadores de diferentes tipos para refletirem sobre
a noc¢do de implicagdo, precisamos de diversidade de pensadores. Isso se encaixa, na verdade, na
propria ideia arendtiana de pluralidade como forma de vida. Precisamos de pensadores com
orientagdo plural, que pensem “sem corrimdos”, nio de pensadores individuais que busquem
universalizar o mundo como uma forma hegemonica, nos moldes da expansio europeia — algo de

que Arendt foi profundamente critica.

Se vocé simplesmente pegar a palavra “disciplina” e fizer sua etimologia ou genealogia, o argumento
poderia ser de que somos disciplinados a pensar de uma maneira muito particular. E a razdo pela qual
outros tipos de pensadores sdo importantes ¢ porque eles nos forcam a sair desses enquadramentos

normativos e a buscar novas formas de avangar — novamente nesse sentido plural.

Dias: Agora gostaria de ouvir de vocés sobre as atividades que ja desenvolveram. Sei que houve o
evento de langamento — do qual tive a felicidade de participar — e vi que houve um workshop em

marco passado.

Dillabough: Desde o langamento do Consortium, com Bonnie Honig, parte das equipes de Cambridge
e Verona, bem como outros parceiros, tivemos um workshop em Cambridge. Tenho certeza de que o
Daniele lembrara melhor do tema agora, mas acho que trabalhdvamos com um conceito mais geral.
A Zeina liderou o aspecto tematico, e tratava-se de exilio e além, Arendt ¢ além. Penso que essas eram

as ideias centrais.

Organizamos o workshop de modo que as pessoas nio estivessem apenas utilizando Arendt como
pensadora, mas colocando-a em didlogo com outras coisas. Acho que houve alguns outros detalhes
que posso estar esquecendo, mas queriamos que fosse um workshop pequeno. Nosso objetivo era
reunir pessoas tanto da universidade quanto de fora, ocupando posi¢bes muito diversas. Querfamos
ndo apenas “grandes nomes”, mas também pessoas interessadas em Arendt e que desejassem falar
sobre ela, vindas de todos os niveis da universidade, inclusive estudantes de graduac¢do. Entdo tivemos
estudantes de graduagio no grupo — o que foi excelente —, além de pés-graduandos e professores

seniores. Foi pequeno; apenas um dia.

Agora estamos em processo de planejamento, porque o proximo passo é organizar outro evento em
Cambridge. Desde entdo, varias pessoas nos procuraram pedindo para participar ou para serem

incluidas em uma lista para o proximo conjunto de atividades.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

135



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE)

Outra coisa que estamos planejando é um tipo de workshop online de leitura. Esse ¢ um de nossos
objetivos. Esperamos conseguir realiza-lo até setembro. Sera algo grande, porque serd importante

para fortalecermos nossas relagdes internas, de modo a podermos organizar eventos em diferentes

lugares. Vamos usa-lo como outro elemento central.

E o proximo passo, sobre o qual ainda aguardamos retorno — e nio tive oportunidade de contar
isso ao Daniele — é que estamos tentando abrir conversas com o conselho municipal. Quando
estivemos recentemente na conferéncia do Daniele, em Verona, o pessoal do Bard College e alguns
outros colegas que ja realizaram essa experiéncia organizaram um workshop sobre conselhos de

cidadios... Ou conselhos civicos?
Bassi: Assembleias de cidadaos.

Dillabough: Isso! Assembleias de cidaddos. Tivemos uma conversa, tanto antes quanto depois da
minha ida, sobre fazer algo semelhante em Cambridge. Isso porque haviamos, de certo modo, feito
a promessa de realizar um evento piblico com a cidade a cada ano, de modo a nio ficarmos restritos

as universidades.

Bassi: E apenas para acrescentar algo: o Consortinm foi parceiro oficial da conferéncia em Verona. E
exatamente como o Arendt Center do Bard College, nio se tratou apenas de uma parceria formal,

mas de algo mais profundo entre essas instituicGes arendtianas.

Sou membro de Cambridge e de Verona, e me preocupo particularmente com essa relagio. Penso
que ela é perfeitamente relevante em relacio ao que dissemos nesta entrevista sobre a expansio de
uma comunidade de estudiosos de Arendt — mas ndo arendtianos em sentido estrito. Queremos
colaborar com pessoas engajadas, a partir de uma perspectiva multidisciplinar, em questoes politicas

contemporaneas.

Portanto, creio que apoiar eventos e iniciativas de outros centros ao redor do mundo é uma boa
pratica, e continuaremos nesse caminho. Esta entrevista para os Cadernos Arendt, por exemplo, € algo
excelente, e qualquer outra atividade com a comunidade arendtiana no Brasil, ou na América do Sul

em geral, seria muito bem-vinda.
Dillabough: Sim, com certeza. Devemos organizar algo.

Bassi: Seria 6timo se esta entrevista fosse apenas o primeiro passo para ampliar nossa rede de

relagoes em diregao a América do Sul. Esse é um desejo importante do Consortinm.

Dillabough: Sim, absolutamente.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

136



THIAGO DIAS

Bassi: Sabe, no inicio pensamos em chamar a instituicio de “Arendt Center for Crisis and Political
Transformation”. Mas, ao final, decidimos chama-la de Consortium. Se bem me lembro, a razao inicial
foi burocratica; mas penso que, na verdade, esse ¢ um nome melhor do que center. Pois center indica,
obviamente, algo centralizado, fechado em si mesmo; comsortium é um conceito melhor, mais
arendtiano. Nio sei se Arendt chegou a usar a palavra consortinm em algum contexto — creio que nao
—, mas podemos dizer que esta palavra carrega um espirito arendtiano, na medida em que significa
algo aberto. Portanto, desse ponto de vista, considero que, no fim das contas, foi algo positivo termos
mudado o nome. E que termos escolhido consortium foi bom para manter abertas essas possibilidades,

para fomentar e ampliar nossa pluralidade.

Dillabough: Acho que isto esta corretissimo! Inicialmente, foi uma questdo burocratica e tivemos
de pensar em outro nome. A Irit ficou contente com isso, porque, nas universidades, centers significam
algo muito especifico, atrelado a um conjunto de regras as quais nao poderfamos realmente nos
comprometer. Acho que, no fim, a ideia de algo transversal as faculdades e transnacional, da forma
como o concebemos, significou que tinhamos mais liberdade. Isso ndo quer dizer que nio precisemos
fazer o trabalho de base para mobiliza-lo de forma mais significativa; mas, sim, o Daniele tem toda

razao.

Dias: Entio a pluralidade ¢é teoricamente importante para o Conmsortinm, pols voces sdo
constitutivamente interdisciplinares; também ¢é importante academicamente, por assim dizer, ja que
conectam diferentes centros e institui¢des; e eu diria que hd ainda mais pluralidade em jogo, uma vez
que estdo indo além das institui¢bes académicas, dialogando com conselhos municipais para

colaborag¢oes futuras.

Dillabough: Isso esti, em grande medida, correto. Mas a grande questio é que desafiar os
enquadramentos institucionalizados existentes ¢ algo bastante dificil. Porque sdo justamente eles os
mais propensos a mobilizar os intelectuais que atuam nessas areas. F mais dificil mobilizar para a
interdisciplinaridade. Isso tem a ver, em parte, exatamente com o que disse antes: como se pode estar
implicado se se perdeu o contato com o propésito politico da instituigdo, em razio de tanta
burocratizagao? E as pessoas estdo tao sobrecarregadas que leva-las a pensar para além das fronteiras
institucionais é complicado e dificil de articular, porque é preciso dispor de tempo. Mas, sim, vocé

tem razao: esse ¢ o objetivo.

Dias: Vamos agora falar sobre as dire¢oes de pesquisa, ou melhor, sobre os referenciais tedricos mais

especificos do trabalho atual de vocés.

Dillabough: Se me permitem, gostaria de dizer que Daniele desempenha aqui um papel fundamental,
pois mudou nossa abordagem ao estudo de Arendt. Antes de sua chegada, Zeina e eu lidivamos com

Arendt em termos de sociologia dos intelectuais, mas com menor énfase em histéria intelectual. Isso

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

137



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE)

agora mudou. Entdo, mesmo que nio tenhamos avangado tanto quanto esperavamos, muitas das
coisas que Daniele vinha fazendo estimularam nossa capacidade de avancar mais nessa direcdo. Isso
ndo significa, claro, que nio estejamos trabalhando em temas contemporaneos como exilio ou
apatridia. Trata-se de algo contemporaneo, mas penso que ele realmente transformou o que
precisamos fazer para chegar ao nucleo das missdes intelectuais e politicas de Arendt e ao que elas

nos dizem sobre nosso atual “campo de problemas” [problem space| e nossas dificuldades politicas.

Bassi: Antes de mais nada, muito obrigado pelo papel que vocé me atribui. Creio que a histéria
intelectual é o primeiro passo necessario para a construcdo de um arcabougo teérico. A partir dai,
podemos avancar em uma dire¢io mais interdisciplinar. A tarefa inicial ¢ situar a teoria em seu
contexto histérico e pratico. Eu acrescentaria que ¢ importante abordar a histéria — mesmo a histéria
cultural — sob uma perspectiva materialista, marxista. Ao mesmo tempo, penso que ¢é essencial ler a
histéria intelectual a partir de uma perspectiva propriamente arendtiana, e foi exatamente isso que

buscamos fazer — mais recentemente, durante o workshgp sobre exilio e apatridia.

Por exemplo, temos trabalhado — e ainda estamos trabalhando — no que chamamos de “politica
judaica” de Arendt, e, em particular, sobre a relacio entre Arendt e Judah Magnes. Nesse projeto,
nossas principais fontes sao arquivisticas: a correspondéncia inédita entre Arendt e Magnes. Hste é
um exemplo concreto de como praticar a histéria intelectual.
Embora essa correspondéncia nos permita extrair importantes contribui¢cdes tedricas — como o
principio federativo ou outras categorias politicas centrais —, a primeira tarefa é situar tais
contribui¢des historicamente. Uma coisa é perguntar o que o federalismo significa em geral, mas a
questdo mais premente e frutifera é: o que Arendt queria dizer com federalismo naquele momento, naquele
debate, naquela correspondéncia?
Esse tipo de pergunta abre a possibilidade de trabalhar com conceitos arendtianos — como
pluralidade ou agdo — dentro da historia. Ndo em um sentido geral ou abstrato, ndo na longa histéria
da ideia federalista, mas no interior daquele debate historico particular. Claro, é sempre necessario
manter em vista o quadro historico e tedrico mais amplo, mas nao podemos perder de vista o

momento e o contexto especificos que estamos analisando.

Isso nao é facil de fazer. Vindo eu mesmo de uma formacao muito tedtica, sei como é forte a tentagao
de derivar para a pura teoria. Esse ndo é um grande problema para vocé, Jo, dado seu percurso
sociolégico, mas, para nés que fomos formados em filosofia, é muitas vezes dificil resistir. A teoria é
sedutora, mas também pode ser perigosa. Por isso, como sabemos, Arendt se recusava a se descrever
como fil6sofa; ela insistia em ser chamada de pensadora politica. Essa distin¢do é importante, e vale

a pena prestar atencao a ela: devemos evitar nos deixar encantar pela teoria em si mesma.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

138



THIAGO DIAS

Dillabough: Eu gostaria de acrescentar que isso provavelmente funciona também no sentido
inverso. Por exemplo, o campo da Educagio é uma criatura estranha enquanto disciplina, porque
nele vocé pode encontrar muitas pessoas como eu, que realizei estudos criticos sobre a universidade
e os intelectuais, mas também estudos sociolégicos sobre jovens vivendo no exilio, nas margens da
sociedade — ou melhor, de algo do qual deveriam ser cidaddos. Eles ja deveriam ter “o direito a ter
direitos”, mas, evidentemente, vivem nesses espagos ¢ lugares sem possuir tais direitos. Pois bem,

penso que, em principio, Arendt pode estar por tras de tudo isso, em algum nivel.

A questdo com os campos disciplinares, entretanto, é que eles acabam sendo orientados de modo a
tornar certos conceitos dominantes. S6 que ambos os lados sao necessarios. Nao se pode realizar o
trabalho de articular Arendt com pensadores contemporaneos se nao se conhece a historia intelectual,
e mesmo algumas das ideias filoséficas que estdo por tras dela. Elas sio necessarias para construir
uma compreensao mais robusta tanto do passado quanto do futuro. E, por isso, penso que essa forma

de articulacdo ¢ realmente importante.

O problema é que algumas disciplinas sdo vistas mais como profissbes — e frequentemente ¢ isso

que acontece com a Educagdo —, mas elas ndo se reduzem a isso. E hd quem sustente que a dindmica
a energia de pesquisa deva ser também orientada nessa dire¢do. Isso, porém, pode enfraquecer ¢

d rgia d isa d r tamb rientad dir Isso, porém, pod fr t

tornar menos consistente uma grande parte da producio de pesquisa.

Era isso, em parte, o que eu queria dizer antes. Precisamos de todo tipo de pensadores para que
possamos articular aquilo que Arendt chamou de “presente global”. Eu mostrei essa referéncia de
Arendt a Daniele quando estavamos em um retiro em Verona — ah, acabo de me lembrar de uma
atividade que realizamos: tivemos um retiro em Verona com alguns estudantes. Mostrei a ele um
documento de arquivo — que ainda preciso organizar devidamente para poder enviar a Daniele —
em que Arendt diz duas coisas. A primeira é sobre outra “revolucio conservadora”, que expressava
sua preocupa¢dao com o que estava acontecendo na Palestina no pds-guerra; e a segunda é o que ela
chamou de “presente global”. Esses conceitos emergiram em Arendt sem que necessariamente ela se
visse ancorada em uma disciplina particular. Somos pensadores politicos, mas sabemos que
precisamos de toda sorte de pessoas para pensar conosco. Assim, quando pensamos na dire¢ao da
reflexdo, ter esse lastro da histéria intelectual nos da a possibilidade ndo apenas de tomar Arendt
como dada, mas de mobilizar suas for¢as e, a0 mesmo tempo, construir o futuro dela como pensadora
junto a outros pensadores. Refiro-me ao futuro de Arendt como alguém que criou um arquivo critico
que pode ser mobilizado em toda a sua complexidade e navegado em relacio a essas transformaces

globais e experimentagoes politicas pelas quais estamos passando.

Dias: Para concluir, gostariam de deixar uma mensagem aos estudiosos sul-americanos de Arendt —

e ndo apenas aos arendtianos, mas também aqueles engajados em trabalhos criticos?

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

139



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE)

Dillabough: Gostariamos de agradecer a vocé, Thiago, pelo interesse e pelo tempo que dedicou a
nbs aqui. Espero que nossos colegas sul-americanos achem interessante o que estamos fazendo e

considerem ajudar-nos a ampliar este Consdreio plural. Os desafios que enfrentamos siao globais, e,

portanto, também devem ser globais as nossas respostas.

Bassi: Sem duvida. Sigamos fortalecendo essas relagdes — nio apenas intelectualmente, mas também

politica e humanamente. F isso que Arendt teria desejado.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

140



MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER:
O BORDEL DE MAUTHAUSEN

Marcos Antonio Da Silva Santos Ferreiral

RESUMO: Este texto procura lancar luz sobre um aspecto frequentemente negligenciado da era nazista:
a criagdo de bordéis em diversos campos de concentracio. Bordéis foram estabelecidos em oito campos ao
todo: Mauthausen (1942), Auschwitz (1943), Buchenwald (1943), Dachau (1944), Dora-Mittelbau (1944),
Sachsenhausen (1944), Neuengamme (1944) e Flossenbiirg (1943-1944). O foco deste estudo serd o campo
de concentracao de Mauthausen, localizado nas proximidades de Linz, na Alta Austria. Embora numerosos
aspectos da ideologia e das praticas nazistas tenham sido amplamente explorados, as dimensdes sexuais do
regime permanecem, em grande parte, ignoradas — muitas vezes em razio de uma combinacio entre o
pudor dos investigadores e a escassez de fontes primarias, como relatos em primeira mao das mulheres
submetidas a esses bordéis. Este estudo tem como objetivo examinar criticamente o uso da exploragdo
sexual e de dispositivos de poder como instrumentos de dominacio e controle no interior do regime nazista,
particularmente no contexto dos campos de concentragiao. Dentro desse escopo, buscaremos apoiar-nos
no aporte teorico de Hannah Arendt e Michel Foucault. Ao analisar tais praticas, o artigo pretende revelar
de que maneira a violéncia sexual funcionava como ferramenta para reforcar a autoridade do regime e
subjugar suas vitimas.

Palavras-chave: Nazismo e filosofia; Nazismo e exploracao sexual; Relagdes de poder e sexualidade;
Michel Foucault e o nazismo; Hannah Arendt e a ideologia nazista.

ZUSAMMENFASSUNG: Dieser Text versucht, einen hiufig vernachlissigten Aspekt der NS-Ara zu
beleuchten: die Einrichtung von Bordellen in verschiedenen Konzentrationslagern. Insgesamt wurden
Bordelle in acht Lagern errichtet: Mauthausen (1942), Auschwitz (1943), Buchenwald (1943), Dachau
(1944), Dora-Mittelbau (1944), Sachsenhausen (1944), Neuengamme (1944) und Flossenbiirg (1943-1944).
Der Schwerpunkt dieser Studie liegt auf dem Konzentrationslager Mauthausen, das sich in der Nihe von
Linz in Oberdsterreich befindet. Obwohl zahlreiche Aspekte der Ideologie und Praktiken des NS-Regimes
umfassend erforscht wurden, bleiben die sexuellen Dimensionen des Regimes weitgehend unbeachtet — oft
aufgrund einer Kombination aus der Zuriickhaltung der Forschenden und dem Mangel an Primirquellen,
wie etwa Augenzeugenberichten der Frauen, die diesen Bordellen ausgesetzt waren. Ziel dieser
Untersuchung ist es, die Nutzung sexueller Ausbeutung und von Machtmechanismen als Instrumente der
Kontrolle und Unterdriickung im Kontext der Konzentrationslager kritisch zu analysieren. Innerhalb dieses
Rahmens stlitzen wir uns auf die theoretischen Beitrige von Hannah Arendt und Michel Foucault. Durch
die Analyse dieser Praktiken soll aufgezeigt werden, inwiefern sexuelle Gewalt als Mittel zur Stirkung der
Autoritit des Regimes und zur Unterwerfung seiner Opfer diente.

Schliisselworter: Nationalsozialismus und Philosophie; Nationalsozialismus und sexuelle Ausbeutung;
Machtverhiltnisse und Sexualitit; Michel Foucault und der Nationalsozialismus; Hannah Arendt und die
nationalsozialistische Ideologie.

! Mestre em Filosofia pela Pontificia Universidade Catdlica do Parand (PUC-PR) e graduado em Filosofia pela
Universidade Federal do Piaui (UFPI). E fundador e membro do grupo de estudos e pesquisa FILPSI (Filosofia e
Psicanalise). Esta pesquisa foi concebida e desenvolvida durante intercimbio académico na Katholische Privat-
Universitit Linz, na Austtia, sob a valiosa orientagao da Professora Dra. Verena Lorber, a quem expresso meus
sinceros agradecimentos. Agradeco também ao Mauthausen Archive, em Viena, pela oportunidade de acesso aos
arquivos do campo de concentracido de Mauthausen.

E-mail: contactme.marcos@gmail.com | ORCID: 0000-0002-6767-7484

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

145


mailto:contactme.marcos@gmail.com

EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

1. INTRODUCAO

thou shalt not go near, thou shalt not touch, thou shalt not consume, thou shalt not
experience pleasure, thou shalt not speak, thou shalt not show thyself; ultimately thou
shalt not exist, except in darkness and secrecy. (Foucault 1973: 84)

O regime totalitario nazista foi construido com base em ideologias complexas e propaganda
politica, que se mostraram ferramentas eficazes na criacdo das narrativas que desejava estabelecer em torno
de seus inimigos e de si proprio. Esse sistema foi estruturado e desenvolvido a partir de diferentes dinamicas
de poder, algumas das quais este artigo se propoe a analisar. Nosso objetivo aqui é abordar a construcao de
bordéis dentro dos campos de concentracio como forma de exploracio sexual e controle. Mais
especificamente, exploraremos o Campo de Concentracao de Mauthausen, cujo bordel foi estabelecido em
1942.

Adotaremos uma leitura das ideologias nazistas em consonancia com as analises de Hannah Arendt
em “Origens do Totalitarismo” (1951). Assim, compreendemos o nazismo como uma ideologia cujo escopo
ndo se limitava a um espago geografico restrito pela no¢do de "nacionalismo”, mas que almejava o 4mbito
internacional? (2024, p. 9). E dificil identificar uma tnica linha de pensamento ou uma ideologia unificada
por tras de todo o sistema. Podemos, contudo, destacar a expansao nacionalista e o uso do terror como
ferramenta de controle das massas — especialmente, como se observa na andlise da situacdo dos judeus —
, sendo estes colocados deliberadamente no centro da ideologia, o que estabelecia uma nova ordem
sociogovernamental e o futuro de suas instituicoes. Esse processo envolvia a transformacio de "classes em
massas" e a “transferéncia do poder do exército para a policia” (2024, p. 498).

A ideologia nazista, ou totalitdria, pode ser entendida como autofigica’ seu movimento, ao
pretender seguir as "leis da natureza", setia a principio infindavel, pois, 2 medida que os considerados aptos
para viver fossem eliminados, novos alvos setiam selecionados, numa tentativa de alcangar uma suposta
realizaciio da prépria "natureza" — ao menos daquilo que concebiam como natureza humana. Afirma ela:

“Em outras palavras, a lei do exterminio, pela qual os movimentos totalitarios conquistam e exercem o

2 Isso nos permite compreender a ampla adesdo que o nazismo obteve, a época, por diferentes grupos ao redor do
mundo, bem como as continuas insurgéncias de movimentos neonazistas apés o colapso do governo nacional-
socialista. Tal influéncia extrapola os campos politico e social, penetrando também no imaginario e nas praticas sexuais,
ao retomar antigos modelos de adoragdo a autoridade e fetichizar ideais "atianos" — inclusive por individuos nao
caucasianos, algo a ser explorado futuramente.

3 A partir do momento em que necessita da constante criacio de inimigos e adversarios a serem culpabilizados e
destruidos, o regime totalitirio atinge um ponto em que seus proprios membros passam a agir com cautela uns em
relacdo aos outros, em razdo da auséncia de confianca. Em tal contexto, qualquer individuo pode ser convertido em
inimigo, mesmo dentro das estruturas do préprio regime.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

146



MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

poder, permaneceria como uma lei do movimento, mesmo que eles conseguissem submeter toda a
humanidade a0 seu dominio” (Arendt, 2024, p. 502, traducdo nossa)*.

Esse movimento ¢ exemplificado de maneira significativa se considerarmos a estrutura do Castelo
de Hartheim. A chegada dos novos "pacientes" ocottia por um portdo que dava acesso as salas de exame
médico. Ali, eram despidos para a avaliagdo e, em seguida, redirecionados — sem conhecimento do destino
que os aguardava — para outra sala, conectada a anterior, onde eram exterminados e seus corpos,
posteriormente, cremados. Era um processo que se repetia incessantemente: a chegada, o exterminio e a
eliminaco dos restos mortais de centenas de pessoas com deficiéncias fisicas ou "transtornos psicologicos”,
seguido pela renovagio do ciclo com a chegada de novos prisioneiros. Essas questdes sempre suscitam
discussdes sobre a "indiferenca" de seus vizinhos. Tal reflexio nos remete as origens da ideologia do terror
e pode, em parte, explicar essa indiferenca, bem como a adesao de muitos austriacos ao nazismo e a simpatia
que demonstraram por sua anexacido ao reich. Devemos ter esses elementos em mente ao longo da leitura
que se segue, a fim de nos orientar diante das multiplas estratégias de difusio adotadas pelo regime.

Além de Mauthausen, haviam sete bordéis conhecidos em campos de concentragio em todo o
Reich, mais especificamente em Auschwity (1943), Buchenwald (1943), Dachan (1944), Dora-Mittelban (1944),
Sachsenbausen (1944), Nenengamme (1944) e Flossenbiirg (1943—44). O Campo de Mauthausen foi erguido em
1938 e esta localizado em Mauthausen, a 18 quilémetros de Linz, na Alta Austria. Na primavera de 1949, o
campo foi transformado em um memorial dedicado a todas as vitimas dos horrores perpetrados pelos
nazistas. O Memorial de Mauthausen mantém-se como um dos mais importantes locais de homenagem a
memoéria dos sobreviventes do Holocausto; abriga diversos simbolos internacionais de lembranca das
vitimas de varios paises, como Franca, Russia, Ucrdnia, Espanha, entre outros. O memorial tem buscado
diferentes formas de homenagear e educar os visitantes sobre os horrores daquele petiodo. Além das visitas
a0 local do memorial, o Memorial de Mauthausen também mantém seus arquivos em Viena, abertos a
pesquisadores de todas as areas.

O bordel do campo foi o primeiro a ser construido; sua edificacio foi ordenada por Heinrich
Himmler em 1942 (Sommer, 20095), apds sua visita a0 campo no ano anterior, também registrada por
Francisco Boix Campo, prisioneiro espanhol e fotégrafo (Stanley 2011). O bordel de Mauthausen
representou o primeiro passo em um novo projeto da SS. Inicialmente, o projeto foi concebido para

incentivar os prisioneiros a trabalharem mais arduamente®, mas também para controlar a atividade sexual

4 “In other words, the law of killing by which totalitarian movements seize and exercise power would remain a law of
the movement even if they ever succeeded in making all of humanity subject to their rule” (Arendt, 2024, p. 502).

> KEMPIS, Franziska von. Bordellbesuch als Belohnung: Kulturwissenschaftler Sommer tiber erzwungene Sexdienste
in den Lagern der Nazis. Sueddeutsche, 2009. Disponivel em: https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-
bordelle-1.104717. Acesso em: 24 dez. 2024.

¢ Como observa Brotz: “Por determinagdo do Ministério de Armamentos, foi gradualmente adotada uma politica de
‘preservacio da forga de trabalho’ por meio da melhoria das condig¢ées de vida e da redugio da perseguiciao. Medidas
para melhorar o abastecimento dos prisioneiros [..] e para aumentar a sua eficiéncia (bonus, bordéis, atividades
culturais no tempo livre, etc.) foram introduzidas, embora variando consideravelmente no tempo e no local.” (Brotz,
2001, p. 26-27).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

147


https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717
https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717

EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

dentro do campo, regulando a sexualidade masculina em fun¢io do trabalho e explorando a sexualidade
feminina como um direito concedido ao prazer masculino (Sommer, 2009); contudo, nem todos os
prisioneiros tiveram acesso ao bordel em um primeiro momento. No inicio, ele era destinado aos chamados
prisioneiros Capo. Esses detentos recebiam um tratamento levemente melhor do que os demais, pois
colaboravam com a SS na organizagdo do campo, atuando como guardas substitutos e desempenhando
outras func¢des de supervisao. Esse sistema estabelecia uma linha ténue entre os prisioneiros comuns e o0s
prisioneiros Capo, estes tltimos sendo, por vezes, também considerados perpetradores.

No entanto, esses prisioneiros selecionados eram apenas uma pequena parte de uma engrenagem
muito maiot que nos revela como, mesmo dentro dos campos de concentragao, as relagoes de poder eram
articuladas ndo apenas por meio da SS, mas também entre os préprios prisioneiros. Goeschel e Wachsmann
(2010) explicam que:

Entre os muitos legados deixados pelos campos de guerra, destacam-se a formacio da SS
dos campos como um grupo coeso de soldados politicos implacaveis; o estabelecimento
dos campos como espacos extralegais destinados a pratica de um terror politico e racial
extremo; a concepcdo dos campos como espacos flexiveis e expansiveis; e a criacio de
suas estruturas administrativas internas, com papéis claramente definidos para os oficiais
da SS e a promogao temporaria de determinados prisioneiros a posi¢oes de autoridade
sobre os demais — sistema frequentemente referido como o sistema Kapo (Goeschel;
Wachsmann, 2010, p. 518, traducdo nossa).”

Os autores oferecem uma explicagio detalhada sobre o funcionamento dos campos de
concentracdao em sua histéria inicial, especialmente quanto as suas origens e estruturas por vezes irregulares,
o que ajuda a compreender muitas das caracteristicas desses campos e suas dinamicas de poder. Os campos
sao hoje considerados uma das ferramentas de repressio (embora nio apenas isso) e terror mais bem
estruturadas do Terceiro Reich, mas, como explicam Goeschel e Wachsmann, os campos receberam
diferentes denominag¢des em seus primordios: “alguns centros de detencio passaram a ser conhecidos como
‘campos de concentragio’, enquanto outros eram chamados de ‘campos de coleta’, ‘campos de trabalho’ e
‘campos de transito’, entre outras descricdes” (Goeschel; Wachsmann, 2010, p. 522). Nesse periodo, os
campos destinavam-se prioritariamente a inimigos politicos e ideoldgicos, como foi o caso do Campo de

Mauthausen.

Figura 1 — O Bordel do Campo de Concentragdo de Mauthausen

7 “Among the many legacies for the wartime camps was the formation of the Camp SS as a tight-knit band of ruthless
political soldiers, the establishment of camps as extra-legal sites for the exercise of extreme political and racial terror,
the conception of camps as flexible and expandable spaces, and the creation of their inner administrative structures,
with clearly defined roles for SS officials and the temporary promotion of selected prisoners to positions of authority
over others (often referred to as the Kapo system).” (Goeschel; Wachsmann, 2010, p. 518).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

148



MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

Ferreira, Marcos Antonio. O Bordel do Campo de Concentragio de Mauthausen [Fotografia], 2024.
Inédito.

Figura 2 — Vista interna de um dos quartos do bordel do Campo de Concentracido de Mauthausen

Ferreira, Marcos Antonio. Vista interna de um dos quartos do bordel do Campo de Concentragao de
Mauthausen [Fotografia], 2024. Inédito.

Ap0s a liberagdo do campo em 5 de maio de 1945, pelas tropas norte-americanas, muitas partes do
campo foram desmontadas, especialmente o campo Gusen 11, para evitar epidemias de doengas, visto que
os prisioneiros doentes eram agrupados sem tratamento ou cuidados médicos adequados. A maioria dos
barracdes também foi destruida pelas forgas aliadas, com poucos restando, como ¢é o caso do barracio
nimero um, o bordel do campo.

Além disso, as mulheres forcadas a "trabalhat" nesses bordéis também eram prisioneiras que foram
prometidas com a liberdade apds um ano de trabalho no bordel, o que, como se pode imaginar, nunca
aconteceu. Victoria Harris explora o inicio dessa historia complicada em seu artigo "The Role of the
Concentration Camps in the Nazi Repression of Prostitutes, 1933-9" (2010). Harris reconstruiu parte da

histéria nazista de repressio as mulheres que eram vistas como sexualmente desviantes, como as prostitutas,

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

149



EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

mas também lésbicas e outras. Como escreve Hartis, as prostitutas eram, "afinal, talvez as mais
emblematicas dos desviantes. Embora suas agdes nem sempre sejam, ou consistentemente, criminalizadas,
suas infracoes aos codigos morais relacionados a decéncia sexual e a0 comportamento feminino adequado
constantemente as colocam a margem." (Hartis, 2010, p. 677).

A autora foca no inicio da histéria dessas mulheres no Reich, analisando a relagdo entre as
prostitutas e as pessoas que as efncarceraram €, COmMo veremos, essa historia também tomard um rumo
diferente®. Antes de nos aprofundarmos nessa discussio, é importante entender alguns dos aspectos
emblematicos do regime, como sua propaganda e as contradicGes em seus ideais e no tratamento dessas

mulheres.

2. PROPAGANDA E OS IDEAIS DO REGIME NAZISTA: UMA CONTRADICAO?

Um regime como o social-nacionalista tinha uma face marcante: a face de Hitler. Visto como um
lider carismatico por muitos, e para que isso fosse disseminado por toda a sociedade, também precisava ter
uma emocio compartilhada; tinha que ser reconhecido como um simbolo de progresso. Essa face precisava
ser amada e temida. A nog¢io de Hitler como um lider carismético pode soar irrazoavel para os ouvidos
contemporaneos, mas, no entanto, era assim que acontecia. Maurizio Bach argumenta que a ideia de carisma
depende nio apenas da personalidade individual, mas de uma combinacio de elementos, como ansiedades
sociais e econémicas, que podem levar a necessidade de um lider acreditado capaz de guiar os subordinados

rumo ao progresso. Ele escreve:

As esperangas que se voltam para um lider carismatico surgem tipicamente quando a
ordem social se fragmenta, as instituicGes dominantes perdem a confianca e as pessoas
buscam orientagdo. Em outras palavras: o carisma ndo ¢ um fenémeno individual, mas
sim social, resultante da dindmica de interagdo entre um pretendente ao carisma e os
crentes no carisma (Bach, 2014, p. 109, traducio nossa)°.

Isso nio deixa duvidas sobre o desenvolvimento inicial do regime nazista e sua relagio com o povo
alemio e austriaco, uma relacio que eles “de alguma forma buscavam ou precisavam” (Knox, 2012, p. 99).

Portanto, uma estrutura e um aparato inteiros foram utilizados para criar o que hoje é conhecido como um

8 Harris observa que mais de 4500 prostitutas foram presas em 1933. Ela escreve: “Entre 1° de marco e 31 de maio
de 1933, a policia de Hamburgo prendeu 3201 prostitutas utilizando a Ordem para a Protecdo do Povo e do Estado
de 28 de fevereiro de 1933 (Verordnung des Reichsprisidenten zum Schutz von Volk und Staat). Deste numero, quase
mil permaneceram sob custédia policial por um longo perfodo. Em dezembro de 1933, pelo menos outras 1527
prostitutas haviam sido ‘encarceradas permanentemente’; algumas foram enviadas para os campos de concentragiao
emergentes da Alemanha, que, neste momento, eram habitados principalmente por prisioneiros politicos masculinos.”
(Harris, 2010, p. 678, traducido nossa).

9 “Hoffnungen, die sich auf einen charismatischen Fuhrer richten, treten typischerweise dann auf, wenn die
gesellschaftliche Ordnung briichig geworden ist, die herrschenden Institutionen das Vertrauen verloren haben und die
Menschen nach Orientierung suchen. Mit anderen Worten: Charisma ist kein individuelles, sondern ein
gesellschaftliches Phinomen, das auf die Interaktionsdynamik zwischen einem Charisma-Pritendenten und den
Charisma-Gldubigen zuriickzufthren ist” (Bach, 2014, p. 109).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

150



MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

dos periodos mais sombrios da histéria humana. Um tempo que ainda poderia surgir das cinzas se nés, os
atuais corpos sociais, educacionais e politicos, ndo tomarmos cuidado suficiente para perceber os sinais'C.
Como aponta Hannah Arendt, as sementes desse regime ainda estdo disseminadas pela sociedade,
esperando para germinar.

Antes de discutir as dindmicas de poder dentro dos bordéis dos campos, gostarfamos de abordar
os primérdios do 111 Reich no que diz respeito as taticas de propaganda que adotaram. Tais taticas podem
nos levar a questionar como a construcdo de bordéis foi possivel em um regime que pregava valores de
pureza, cristios e familiares. Isso ndo seria uma contradicio? Verdade! F uma contradicdo, e facilmente
podemos encontra-las dispersas por todo o regime. A causa, argumentamos, pode ser encontrada nas
estruturas da propaganda nazista e em sua “filosofia”.

Primeiro, vamos analisar um pouco da propaganda criada e compartilhada por Joseph Goebbels
em seu jornal Der Angriff, fundado em 1927, ainda no NSDAP. Como vimos, em 1933, ano em que os
nazistas tomaram o poder, mais de 4500 prostitutas foram presas e muitas delas enviadas para campos de
concentra¢io na Alemanha (Harris, 2010), mas os ataques as mulheres "desviantes" comecaram anos antes.
Em seus esfor¢os propagandisticos, Joseph Goebbels publicou em 28 de janeiro de 1928 um ataque a

"depravagdo" intitulado "Ao redor da Igreja Memorial Kaiser Wilhelm", no qual ele afirma:

H4 muitos transeuntes que talvez nunca tenham olhado para sua torre. O esnobe em seu
casaco de pele e sapatos polidos passa vagarosamente, a mulher do mundo, uma Iésbica
de corpo inteiro, com seu mondculo, fumando um cigarro, de salto alto, caminha pela
calgada e desaparece em um dos milhares de lugares de fumaca e veneno cujas luzes
brilham de forma convidativa na luz do entardecer!'! (Goebbels, 23 January 1928, traducao
nossa, disponivel em: https://research.calvin.edu/german- propaganda-
archive/angrif18.htm)!2.

10 Esses sinais podem ser reconhecidos ao observar semelhangas ideoldgicas e retoricas entre o estado ideoldgico do
Reich Nazista e os discursos atuais em muitos paises. No Brasil, por exemplo, o sectetario da Cultura, Roberto Alvim,
foi acusado de copiar o discurso de Joseph Goebbels sobre as Artes Alemas para anunciar um prémio, também para
as artes, no Brasil, conforme relatado por jornais como The Guardian em janeiro de 2020. (Secretario da Cultura de
Bolsonaro imita fala de nazista Goebbels https://www.theguardian.com/world/ 2020/jan/17/brazil-culture-
minister-goebbels-roberto-alvim-nazi?CMP=share btn utl, acessado em 23 de dezembro de 2024) e E/ Pais Brasil, em

17 de janeiro de 2020 (Secretario da Cultura de Bolsonaro imita fala de nazista Goebbels e é demitido, E/ Pais Brasil,
https://brasil.elpais.com/brasil /2020-01-17 /secretario-da- cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-

e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy link, acessado em 23 de dezembro de 2024). Isso nio
deve ser uma grande surpresa, considerando que o Brasil foi, fora do Reich, o pais com o maior nimero de apoiadores
registrados do regime nazista, com 2.900 membros, principalmente imigrantes alemaes no, embora nio limitados ao,
sul do pais (Dietrich, 2005). Nos Estados Unidos e na Alemanha, existiam diferentes grupos neonazistas em atividade,
como: Artgemeinschaft ¢ Hammerskins, que se espalharam para além de suas fronteiras. Grupos como os Hammerskins,
fundados nos EUA, podem ser localizados na Alemanha e no Brasil, onde muitos homens foram presos em 2022 sob
a acusagio de fazer parte do grupo, conforme relatado por Julia Vargas Jones no The New York Times em 2023.

1 Fonte: “Rundum die Gedichtniskirche,” Der Angriff. Anfsitze aus der Kampfzeit Munich: Zentralvetlag der NSDAP.,
1935), p. 338-340. The illustration is the book’s dust jacket.

12 “There are many passers-by who perhaps have never looked up to her spite. The snob in his fur coat and polish
saunters past, the woman of the world, a Lesbian from tip to toe, with her monocle, smoking a cigarette, in high heels
walks along the sidewalk and disappears into one of the thousands places of smoke and poison whose lights shine
invitingly to the evening daylight” (Goebbels 23 January 1928, https://research.calvin.edu/german- propaganda-
archive/angrif18.htm)

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

151


https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goebbels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url
https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goebbels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm

EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

HEsse ataque nio foi apenas uma critica elaborada as homossexuais femininas, com uma referéncia
a publica¢ao lésbica Die Freundin, mas foi além. Goebbels culpa o chamado declinio da sociedade alema
pela influéncia de pessoas internacionais (indianos, saxoes, ingleses). Esse material de propaganda ajuda a
construit uma relacio cotrompida entre a sociedade alemi e os "outros"; e esses outros sdo os responsaveis
por decidir o futuro da Alemanha, suas politicas, economia e artes. Os outros, portanto, s30 uma ameaca.
Goebbels segue com uma clara distingdo: "O povo alemio ¢ estrangeiro e deslocado aqui. Quase se destaca
ao falar a lingua da nacdo. Pan-Europa, a Internacional, o jazz, a Franga e Piscator: esse ¢ o tema" (Goebbels,
23 de janeiro de 1928, traduc¢do nossa, https://research.calvin.edu rerman-propaganda-

archive/angrif18.htm). O aparato de propaganda estava 1a para possibilitar as futuras repressdes que seriam

operadas e expandidas durante os anos de tetror.

Harris (2010) estabelece de forma notavel o estado repressivo instaurado por Hitler e pelo regime
nazista em contraste com a atmosfera politica anterior da Republica de Weimar, que presenciou uma
exploragdo nunca antes vista da sexualidade em diversos campos, como medicina, cinema e cultura em
geral. Podemos nos referir ndo apenas ao periddico lésbico mencionado acima, Die Freundin, mas também
ao filme de Richard Oswald Anders als die Andern (1919), e ao filme Die Prostitution, 1. Teil - Das gelbe Haus
(1919), de Jacob Fleck e Luise Fleck, ambos escritos pelo renomado escritor e diretor Magnus Hirschfeld.

Na nona edi¢do da Dze Freundin, publicada em 1933, pode-se encontrar um pequeno artigo que ja
tenta chamar a aten¢io para uma melhor compreensio da homossexualidade e da criminalidade, intitulado
“Polizei und Homosexualitit"'3 de Paul Weber!4. Isso pode indicar uma forma de preocupagio e percepgio
sobre o estado das coisas. Weber observa que muitas esferas da vida social precisam lidar com a sexualidade
em diferentes instancias, seja no setor educacional, na sadde e entre trabalhadores juvenis, ou investigadores
criminais (Weber, 1933), mas frequentemente nio possuem a capacidade de lidar com essas questdes
quando nio hd desenvolvimento em seus entendimentos sobre a sexualidade. No ano anterior, em 1932,
Paul Weber ja havia publicado um apelo para que a homossexualidade fosse retirada do cédigo legal da
Alemanha, de maneira similar a Polonia (Ein nenes Strafgesetzbuch obne Homosexualititsparagraphen im
"V erordnungsweg'" erlassen!'s).

Na Austria, nos deparamos com uma paisagem cultural mais distinta. Sendo um pais
majoritariamente catélico, tinha uma forma de viver mais conservadora, mas, a0 mesmo tempo, a cidade
de Viena era um efervescente centro de novas ideias na década de 1900. A cidade testemunhou o surgimento
da psicanalise freudiana e de suas “mulheres histéricas”. As pinturas de Rudolf Wacker, com mulheres e
homens nus, incluindo desenhos de uma mulher se masturbando (de 1922) e um Falo (de 1917), ilustram

esse periodo. Nesse mesmo contexto, quando Magnus Hirschfeld visitou Viena para uma conferéncia sobre

3 WEBER, Paul. Polizei und Homosexualitit. Die Freundin, Berlin, 1933, v. 9, p. 2.

14O texto pode ser encontrado no Forum Queeres Archiv Miinchen, em https://archiv.forummuenchen.org/ objekt/die-
freundin-1933-ausgabe-9/, acessado em 03/12/24.

15 Disponivel no Forum Queeres Archiv Miinchen:  https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1932-

ausgabe-35/. Acessado em 22/12/24

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

152


https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1933-ausgabe-9/
https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1933-ausgabe-9/
https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1932-ausgabe-35/
https://archiv.forummuenchen.org/objekt/die-freundin-1932-ausgabe-35/

MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

sexualidade, ele foi atacado por um grupo de apoiadores nazistas em 4 de fevereiro de 1923; noticias sobre
o ataque podem ser encontradas no jornal Wiener Morgenzeitung de 5 de fevereiro de 192316, Dagmar Herzog
analisa, no entanto, que a hist6ria da sexualidade na Austria esteve por muito tempo a sombra da Alemanha
e de seus estudos (Herzog, 2016, p. 161).

Alguns pesquisadores, como Jason Crouthamel'” (2011) e Robert Biedron'® (2017), também
apontam que a homossexualidade e outros tipos de "desvios" na Republica de Weimar foram
responsabilizados pelos nazistas pela derrota da Alemanha na Primeira Guerra Mundial, incluindo também
os judeus! (Crouthamel, 2011). Além do foco na pureza pelos nazistas, como vimos acima no ataque de
Gocebbels de 23 de janeiro de 1928, um aspecto crucial da época foi a crise financeira, que apenas aumentou
a insatisfagdo de muitos. A liberdade sexual e a exploracido foram alvos ficeis para os nazistas, pois poderiam
ser definidas como um declinio dos valores alemaes?. Um contraponto a isso pode ser encontrado em uma
edi¢do do periédico Der Eigene de 1930, intitulado Freandesliebe als Kulturfaktor: Ein Wort an Dentschlands
mannliche Jugend, de Adolf Brand; ele argumentava que, mais do que se preocupar com os assuntos privados
de homens e mulheres e seus amantes, o Estado deveria se preocupar com a punicio de pais ausentes e
criminosos?.

Esse foi, ¢ claro, outro passo na construcdo de narrativas que funcionariam ao longo do tempo.

Um apelo importante frequentemente destacado pela propaganda de Goebbels era a questio da identidade,

16 Esse texto pode ser encontrado online em: https://anno.onb.ac.at/cgi-content/annoraid=wrm&datum=
19230205&seite=1&zoom=33&querv=%22macnus%2BHirschfeld%22&ref=anno-search. Acessado em 22/12/24.
(ANNO: Historische osterreichische Zeitungen und Zeitschriften).

17 CROUTHAMEL, Jason. ‘Comradeship’ and ‘Friendship’: Masculinity and Militarisation in Germany's
Homosexual Emancipation Movement after the First World War. Gender & History, v. 23, n. 1, p. 111-129, 2011.

18 BIEDRON, Robert. Nazism's Pink Hell. Auschwitz-Birkenau. Acesso em: 5 dez. 2024.

19 "A guerra gerou uma imagem de ‘masculinidade militar’, finalmente santificada pelos nazistas, que celebrava
guerreiros heterossexuais de nervos de ago unidos pela camaradagem. A cultura dominante percebia os homens
homossexuais como traidores efeminados responsaveis pela ‘facada nas costas’, uma lenda que também culpava
socialistas, judeus, mulheres e outros pela derrota militar de 1918" (Crouthamel, 2011, p. 111, tradu¢ao nossa).

20" Biedron escreve que: "Na metade da década de 1920, a inflagdo crescente ¢ a recessdo econdmica fortaleceram o
nazismo. A direita nacionalista enfatizou Das 170lk, a pureza da raca e do sangue, e o papel e a santidade da vida
familiar. A Republica de Weimar passou a ser cada vez mais atacada por tolerar um grau excessivo de laxismo sexual."

(Biedron, 2017, https://www.auschwitz.org/en/history/categories-of-prisoners/ homosexuals-a-separate-category-

of-prisoners/robert-biedron-nazisms-pink-hell/, acessado em 5 de dezembro, traduc¢io nossa).

21 "Que escandalo seria, porém, desencadeado sobre a Alemanha, se todos esses chamados homens normais fossem
publicamente expostos a vergonha ou até mesmo enviados a prisdo, aqueles que se endividaram gravemente nesta
diregao!" (Brand, 1930, p. 1, traducido nossa). No entanto, estarfamos inclinados a acreditar que, como defensor de
causas sexuais, Brand estaria mais disposto a defender outras pessoas ou grupos marginalizados além dos
homossexuais. Isso ndo poderia estar mais distante da verdade! No mesmo texto, o autor faz as mesmas observa¢oes
que os nazistas no que diz respeito a pureza e a eugenia. Brand declara que os doentes mentais e deficientes sio uma
vergonha para a raca humana e culpa sua existéncia pelos baixos niveis de moralidade cristd. Além disso, o mesmo
autor que defende a aceitagio do amor homossexual, defende que "A morte rapida seria uma grande béncio para eles”
(Brand, 1930, p. 4, traducio nossa). Além disso, o autor também alerta sobre a necessidade de advertir os jovens sobre
a companhia de prostitutas e optar por outras formas de buscar prazer. A proibi¢ao das relagées homossexuais s6
serviria para jogar os jovens nos bracos da prostituicao, ele afirma que “E necessario que um diga ao outro que a
proibi¢ao de todas as relagdes homossexuais para a juventude masculina é uma fraude monstruosa contra o povo e
um grande pecado mortal contra nossa raca, pois com tais medidas reacionarias se emputra os jovens em massa para
os bracos da prostituicio e para o banho venenoso da contaminacio geral do povo” (Brandt, 1930, p. 8, traducio
nossa).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

153


https://anno.onb.ac.at/cgi-content/anno?aid=wrm&datum=19230205&seite=1&zoom=33&query=%22magnus%2BHirschfeld%22&ref=anno-search
https://anno.onb.ac.at/cgi-content/anno?aid=wrm&datum=19230205&seite=1&zoom=33&query=%22magnus%2BHirschfeld%22&ref=anno-search
https://www.auschwitz.org/en/history/categories-of-prisoners/homosexuals-a-separate-category-of-prisoners/robert-biedron-nazisms-pink-hell/
https://www.auschwitz.org/en/history/categories-of-prisoners/homosexuals-a-separate-category-of-prisoners/robert-biedron-nazisms-pink-hell/

EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

a identidade do "verdadeiro alemao". Esse ponto era o mais importante, pois poderia levar a associagao de
uma ideia ou ideologia com a identidade de uma nacio. Isso também inclui os homossexuais, pois eles
(diferentes organizacdes) argumentaram contra a ideia de que os homossexuais eram efeminados e, na
verdade, soldados patriotas. Crouthamel escreve que eles "compartilhavam uma fé na camaradagem como
meio de destruir a ideia predominante de que os homossexuais eram degenerados e nio alemies"

(Crouthamel, 2011, p. 112). Quanto a Joseph Goebbels, ele declarou em 25 de julho de 1927 no Der Angriff:

O povo alemio é um povo escravizado. Sob a lei internacional, ele ¢ infetior a pior colonia
de negros no Congo. Todos os direitos soberanos nos foram tirados. Somos bons o
suficiente para que o capital internacional nos permita encher seus sacos de dinheiro com
pagamentos de juros (Goebbels, Der Angriff, 25 de julho de 1927. Disponivel em:
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm, Acesso em 1 de
dezembro de 2024, traducio nossa)?.

Os primeiros passos eram claros: oprimir os opositores politicos, reprimir a expressdo sexual
(homossexualidade — masculina ou feminina —, prostituicao, etc.), e controlar a narrativa sobre a perversao
sexual desde o inicio com material de propaganda. Quando os nazistas tomaram o poder em 1933, uma
continua repressio foi instaurada em todas essas esferas, e muitas mais viriam. Em um periodo posterior, a
propaganda ainda foi uma ferramenta eficaz na repressao das prostitutas, como podemos ver na proxima

imagem.

Figura 3 - “Washington in Kriegzeiten”

Fonte: Cartaz de propaganda nazista intitulado " Washington in Kriegzeiten", emitido pela "Parole der Woche",
um jornal mural (Wandzeitung) publicado pelo escritorio de propaganda do Partido Nacional Socialista em Munique.
Arquivos Fotogrificos do Museu Memorial do Holocausto dos Estados Unidos. Copyright do Museu Memorial do
Holocausto dos Estados Unidos.

22 “The German people is an enslaved people. Under international law, it is lower than the worst Negro colony in the
Congo. One has taken all sovereign rights from us. We are just good enough that international capital allows us to fill
its money sacks with interest payments” (Goebbels, Der Angriff, 25 de julho de 1927. Disponivel em

https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive /angrif05.htm, Acesso em 1 de dezembro de 2024)

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

154


https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm

MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

No cartaz acima, podemos ver ndo apenas o ataque as prostitutas, mas também o destaque para
casos de estupro e roubo em Washington. "A prostituicao floresce aqui, ao contrario de quase qualquer
outra cidade, e cerca de metade das prostitutas sofre de doencas venéreas. Os bordéis de Washington
competem com as cenas de guerta no Pacifico na incapacitacio dos soldados americanos" (Museu Memotial
do Holocausto dos Estados Unidos, acessado em 12 de dezembro de 2024, disponivel em:

collections.ushmm.org/search/catalog/pal156177, tradugio nossa).

A campanha contra pessoas "preguicosas" (bebedores, prostitutas e outros®) facilitou
enormemente o encarceramento de prostitutas, como apontado por Harris (2010). Com as prostitutas,
pode-se argumentar diferentes razOes para sua prisio e sentenciamento aos campos de concentragiao. O
estilo de vida "associal" que elas levavam, de acordo com os ideais nazistas de comportamento social
aceitavel para as mulheres. A ideia de que as atividades sexuais deveriam ser destinadas apenas a procria¢ao
foi ainda mais aprofundada com a adog¢io da Ordem da Proctiacido de Heinrich Himmler em 1939, logo no
inicio da guerra, e ndo se pode ignorar a longa histéria de repressio da sexualidade feminina, mesmo antes
da Segunda Guerra Mundial.

Notavelmente, a sexualidade foi discutida (para o bem ou para o mal) em muitos niveis antes,
durante e apds a ascensio nazista, seja por ativistas politicos gueer, artistas e outros. Periédicos e outros
tipos de material sobre sexualidade eram prolificos na Republica de Weimar, assim como em Viena, embora

esta ultima tivesse maneiras diferentes de abordar tais topicos. Britta McEwen afirma que:

[..] Um amplo espectro de atores se envolveu no projeto de tornar publicas informagoes
basicas sobre sexo. Catolicos, socialistas e outros trabalharam para melhorar a saude do
povo, tanto mental quanto fisica, criando e disseminando conhecimento sexual. Mas,
particularmente na Primeira Republica, a informagdo sobre sexo se tornou politizada. Os
catolicos enfatizavam a pureza e a castidade (para a gléria de Deus) ao explicar o sexo para
seu publico; os socialistas, em grande parte, ecoavam essas mensagens ao apelar para a
saude da populagdo em geral e a importincia de uma vida reta e limpa. Assim, embora
ambos os lados possam ter justificado suas agdes de maneira diferente, o objetivo final era
muito semelhante. Como muitos de seus colegas da Weimar, os reformadores sexuais em
Viena estavam comprometidos em criar um Volk viavel por meio da higiene ¢ da
educacao. (McEwen, 2012, p. 8, tradu¢do nossa)?*.

23 Hannah Arendt, no manuscrito A Grande Tradi¢do e a Natureza do Totalitarismo (escrito em 1953, e arquivado na
Biblioteca do Congtesso. Foi traduzido e publicado em portugués pelo Nucleo Hannah Arendt em 2019), afirma que:
"A sobrevivéncia da raga ou da classe mais apta prenuncia (ou expressa) a no¢io de que os homens podem ser
supérfluos e parasitas. Quem nio for util para esse processo nao é ‘apto para viver’. Isso estd, em ultima instancia,
baseado na nova sociedade dos trabalhadores. Quem nio teve seu trabalho dado a ele pela sociedade ¢ supérfluo, é
um parasita, etc. Isso termina na liquidacio daqueles que ndo sdo mais necessarios. O conceito revolucionario do
Trabalho, que é comum a todas as novas doutrinas." (Arendt, 2019, p. 130).

24 “[...] a wide range of actors were drawn to the project of making public basic information about sex. Catholics,
socialists, and others worked to improve the health of the people, mental and physical, by creating and disseminating
sexual knowledge. But particularly in the First Republic, sex information became politicized. Catholics emphasized
purity and chastity (for the glory of God) when explaining sex to their audiences; socialists largely echoed these
messages while appealing to the health of the greater population and the importance of upright, clean living. So while
both sides may have justified their actions differently, the end goal was very similar. Like many of their Weimar
colleagues, sex reformers in Vienna were committed to creating a viable Volk through hygiene and education”
(McEwen, 2012, p. 8).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

155


https://collections.ushmm.org/search/catalog/pa1156177

EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

A Igreja Catdlica tinha, entdo, maior poder dentro do corpo social austriaco, mas até a propria
igreja estava ciente da necessidade de conhecimento sexual dentro de seu circulo de fiéis. Portanto, a visio
catélica da prostituicdo ou pornografia como uma violagio da pureza do corpo ¢é bastante compreensivel.

Material de propaganda pode ser encontrado nas bases dos processos repressivos a serem
executados pelos nazistas; durante o regime totalitario, os ataques da higiene social contra prostitutas e
pornografia foram executados com punhos de ferro (externamente). O material pornografico era, por
exemplo, objeto de repressdo, mas também utilizado como material de propaganda para o antissemitismo
(Ferreira, 2024, p. 65). Além dessa histéria contraditoria, ¢ bem conhecido o infame interesse de Julius
Streicher (editor-chefe do jornal anti-semita Der Stirmer) pela coleta de material pornografico.

Temas como os destacados acima, além de questes econdmicas e politicas, estavam fortemente
ligados as emog¢Oes das massas e as suas preocupagdes. Joseph Goebbels estava plenamente ciente disso,
como se pode observar em sua “pratica” propagandistica. Em seu discurso durante o comicio de

Nuremberg de 1927, ele declarou que:

Existem dois tipos de propaganda, uma voltada para o entendimento e a outra pata os
sentimentos. Ambas dependem de fatores imponderaveis. Movimentos de visio de
mundo visam aos sentimentos. A for¢a por tras dos movimentos de visio de mundo
nunca foi o entendimento, mas sim a fé. Por exemplo: Cristo nunca escreveu um programa
de partido, mas pregou o Sermdo da Montanha. Nele, ele langou as bases de um novo
mundo, resumido na simples frase “Amaras o teu préximo como a ti mesmo.” As palavras
de Rousseau foram a base da Revolucido Francesa, mas se um agitador nio tivesse estado
ao seu lado, sua teoria teria permanecido adormecida nas estantes das bibliotecas.
(Goebbels 1927, https://research.calvin.edu/german- propaganda-archive/rpt27cl.htm,
traducio nossa)?.

E essa ideia nio nasceu nem foi aplicada apenas durante o periodo nazista na Alemanha, mas também nos
Estados Unidos da América, com a ajuda de Edward Bernays e sua teoria das Relagdes Publicas. Bernays
criou o conceito de Relagdes Publicas justamente para suavizar as conotagdes negativas associadas ao termo
“propaganda”, fortemente ligado ao nazismo?. O que Bernays fez foi particularmente influente por sua
abordagem baseada nas teorias de seu tio, Sigmund Freud, sobre o inconsciente e os desejos inconscientes
das massas. Sua teoria da propaganda pode ser encontrada no livro Propaganda (1928).

O uso da propaganda, em todo esse esquema, tem como objetivo estabelecer regras, preparar o

terreno para leis futuras e definir de que maneira a prostitui¢iao e a sexualidade, em geral, deveriam ser

% “There are two kinds of propaganda, one aimed at the understanding, #be other the feelings. Both depend on
imponderables. Worldview movements aim for the feelings. The force behind worldview movements has never been
understanding, but rather faith. For example: Christ never wrote a party program, but did preach the Sermon on the
Mount. In it he laid the foundations of a new world, summarized in the simple phrase ‘Love your neighbor as yourself.’
Rousseau’s words were the foundation of the French Revolution, but if an agitator had not stood at his side his theory
would have slumbered on the bookshelves” (Goebbels 1927, https://research.calvin.edu/german-propaganda-
archive/rpt27c1.htm).

26 "HEstou ciente de que a palavra 'propaganda’ carrega para muitas pessoas uma conotac¢io desagradavel. No entanto,
se, em qualquer caso, a propaganda ¢ boa ou ruim depende do mérito da causa defendida e da correcio das
informagdes publicadas" (Bernays, 1928, p. 20, traducio nossa).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

156


https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm

MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

ocultadas das esferas sociais do regime totalitirio do Reich. As questes relacionadas as contradi¢bes
revelam-se particularmente marcantes no jogo de forcas entre o regime instituido e a sociedade da época.
O filésofo francés Michel Foucault analisa aquilo que denominamos contradi¢do como algo que opera a
favor da aceitacdo do poder — e, como argumentamos aqui, também da aceitacio de um regime como esse.
Ele escreve:

A razdo geral e a tatica que parece ser 6bvia: é sob a condi¢do de mascarar uma parte
significativa de si mesmo que o poder ¢é toleravel. Seu sucesso é proporcional ao que
consegue esconder de seus mecanismos. O poder seria aceito se fosse completamente
cinico? O segredo ndo estd para ele no ambito do abuso; ele ¢ indispensavel para seu
funcionamento (Foucault, 1976, p. 113, tradugdo nossa).>’

Assim, as “contradi¢cGes” encontradas podem nio ser consideradas verdadeiras contradi¢oes, mas
sim meras facetas dos jogos encenados pelas relacdes de poder e de algumas de suas manifestagSes. Annette
F. Timm também observa essa postura como uma sensibilidade estratégica para nio perturbar a opinido
publica em relacdo ao regime e “ndo ofender as sensibilidades burguesas” (Timm, 2002, p. 227, tradugio
nossa). Passemos, entdo, a explora¢io dessas relagdes e das distintas dindmicas presentes no bordel de

Mauthausen.

3. RELACOES DE PODER E O BORDEL

Como foi brevemente explicado, a relacdo entre as prostitutas e o regime nazista sempre foi
marcada por uma fragilidade fraturada. A prisdo de muitas mulheres e sua condena¢io aos campos de
concentragio representava apenas um dos aspectos dessa relacio. Outras mulheres foram “poupadas” da
perseguicio, mesmo apos terem sido detidas diversas vezes sob diferentes acusacdes (Dillon, 2010).

Neste ponto, gostarfamos de abordar a no¢io foucaultiana de relagdes de poder. Essa concepcio
de poder ¢ tratada como algo que atravessa todos os corpos sociais, ndo como uma for¢a que flui de cima
para baixo, mas como um fenémeno horizontal, por assim dizer. As relagdes de poder ocorrem dentro e
entre diferentes instancias, entre distintos sujeitos e institui¢des. Existem estruturas e relagdes de poder no
seio das familias, das corporacSes, das organizagdes religiosas, politicas, etc. O poder, enquanto fené6meno,
nao esta dissociado, contudo, de outros elementos, como o Saber e o Discurso, conforme assinala Seumas
Miller:

E evidente que a nocio de poder, por si s6, nio ¢ suficiente, pois o poder em si pressupde
uma série de fenémenos que nio sdo, eles mesmos, poder. Por exemplo, pressupbe algo
que exerce o poder; propriedades pelas quais é possivel que essa coisa exer¢a poder; outra
coisa sobre a qual o poder ¢ exercido — e isso necessariamente incluiria mudangas nessa
coisa como resultado do exercicio do poder sobre ela —, e, de fato, toda uma variedade

27 “Raison générale et tactique qui semble aller de soi : c'est a la condition de masquer une part importante de lui-
méme que le pouvoir est tolé rable. Sa réussite est en proportion de ce qu'il parvient a cacher de ses mécanismes. Le
q P p quip
ouvoir serait-il accepté s'il était entierement cynique? Le secret n'est pas pour lui de l'ordre de l'abus; il est
p ynuq
indispensable a son fonctionnement” (Foucault, 1976, p. 113).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

157



EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

de outras relagdes que nio sao reduziveis a relagdes de poder. (Miller 1990: 120, traducio
nossa)?8.

Michel Foucault destaca que a forma como o fascismo (e o stalinismo, que ele denomina como
“doencas do poder”) operou baseou-se em diversas ferramentas e mecanismos ja previamente instalados

em diferentes corpos sociais e politicos — como a propaganda, por exemplo. Ele escreve:

Gostaria de mencionar apenas duas “formas patolégicas” — essas duas “doengas do
poder” — o fascismo e o stalinismo. Uma das indimeras raz&es pelas quais eles sio, para
nés, tdo desconcertantes é que, apesar de sua singularidade histérica, ndo sdo totalmente
originais. Eles utilizaram e ampliaram mecanismos ja presentes na maioria das outras
sociedades. Mais do que isso: apesar de sua propria loucura interna, utilizaram em grande
medida as ideias e os dispositivos da nossa racionalidade politica. (Foucault, 1982, p. 779,
traducdo nossa)?.

O periodo nazista levou tais mecanismos e os ampliou a um grau jamais visto anteriormente. Essas
ferramentas de controle visavam, como também explora Hannah Arendt, a erradicar qualquer forma de
subjetividade, qualquer vestigio de humanidade de suas vitimas; ¢ nesse ponto que as relagdes — ou lutas
— de poder se tornam ainda mais complexas dentro dos campos de concentragdo. Para os nossos
propésitos, é necessario destacar que uma energia especifica (ainda que nio a tnica, como veremos) deveria
ser controlada, regulada e niio apenas reprimida. Trata-se, em especial, da energia sexual masculina, uma
vez que tais bordéis foram concebidos para homens heterossexuais. Como expressa Michel Foucault em
sua Histoire de la sexualité (1976): “Tanto mais longamente, sem davida, quanto o préprio do poder — e
particularmente de um poder como o que funciona em nossa sociedade — ¢ ser repressivo e reprimir com
especial atencdo as energias inuteis, a intensidade dos prazeres e as condutas irregulares.” (Foucault, 1976,
p. 17, traducdo nossa)’. Annette F. Timm, em seu artigo “Sex with a Purpose: Prostitution, Venereal
Disease, and Militarized Masculinity in the Third Reich” (2002), argumenta de forma convergente ao
analisar como os regimes totalitarios tentam alterar o estatuto da vida privada de seus sujeitos, “nio apenas
para definir comportamentos sexuais aceitaveis, mas para redefinir os atos sexuais como atos com
significado publico — e ndo simplesmente privado” (Timm, 2002, p. 223, tradugdo nossa).

A ideia de relagdes de poder neste artigo, apds nossa introducio aos discursos construidos pelos

materiais de propaganda, ¢ orientada pela noc¢do de que o poder (seja ele forgado, violento ou nio) esta

28 “clearly the notion of power alone will not do, for power in itself presupposes an array of phenomena which are
not themselves power. For example, it presupposes something that is exercising the power; properties in virtue of
which it is possible for that thing to exercise power; another thing over which the power is exercised, and this would
necessarily include changes in the thing as the result of the exercise of power upon it; and indeed all manner of other
relationships which are not reducible to power relations” (Miller, 1990, p. 120).

2 “I'd like to mention only two ‘pathological forms’ — those two ‘diseases of power’ — fascism and Stalinism. One of
the numerous reasons why they are, for us, so puzzling is that in spite of their historical uniqueness they are not quite
original. They used and extended mechanisms already present in most other societies. More than that: in spite of their
own internal madness, they used to a large extent the ideas and the devices of our political rationality” (Foucault, 1982,
p- 779).

30 <All the longer, no doubt, as it is in the nature of power — particularly the kind of power that operates in our society
— to be repressive, and to be especially careful in repressing useless energies, the intensity of pleasures, and irregular
modes of behavior.” (Foucault 1978: 9).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

158



MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

intrinsicamente relacionado ao sexo. As vidas sexuais dos sujeitos estdo estreitamente ligadas a maneira

como o poder pode ser organizado dentro de diferentes sistemas, escreve Foucault:

O poder seria essencialmente aquilo que, ao sexo, dita sua lei. Isso significa, antes de tudo,
que o sexo se encontra, por ele, submetido a um regime binario: licito e ilicito, permitido
e proibido. Isso significa, em seguida, que o poder prescreve ao sexo uma “ordem” que
funciona ao mesmo tempo como forma de inteligibilidade: o sexo se decifra a partir de
sua relagdo com a lei. Isso significa, por fim, que o poder age enunciando a norma: a
tomada de poder sobre o sexo se daria pela linguagem, ou melhor, por um ato de discurso
que ctia, pelo fato mesmo de se articular, um estado de direito. (Foucault, 1976, p. 110,
traducio nossa)3l.

A criacdo de bordéis dentro dos campos foi uma forma de incentivar os prisioneiros a trabalharem
mais arduamente. Como jd apontamos, o0 acesso a esses lugares era concedido a poucos prisioneiros,
conhecidos como Capos. A relagio entre os Capos e os prisioneiros comuns também era complexa, ja que
alguns deles poderiam ser tio abusivos de seu poder quanto os SS, ou até mais; muitos testemunhos
destacam essas tendéncias em alguns Capos. Esta discussao por si s6 poderia nos levar a varios argumentos
éticos sobre a culpabilidade desses funcionarios prisioneiros, levando em consideragido, por exemplo, sua
nacionalidade e o tempo de permanéncia no campo. Como um prisioneiro relata, a situa¢do em Mauthausen
foi um pouco melhor para ela porque os espanhdis eram um grupo maior no campo, em compara¢ao com
sua experiéncia anterior em Ravensbriick, onde o grupo maior era o polonés.

O sistema de Capos pode ser argumentado como uma forma de evitar ainda mais possiveis
resisténcias, ja que, como Michel Foucault descreve, o poder nao ¢ apenas uma for¢a que proibe, uma voz
que s6 diz nio; se fosse esse o caso, resisténcia e revolta seriam esperadas. Claro, na realidade dos campos
de concentracio, isso dificilmente ocortia, ja que a maioria dos prisioneiros nio tinha for¢a para reagir. No
entanto, tal sistema poderia, de fato, enfraquecer ainda mais os animos. Para alguns prisioneiros, ser capaz
de trabalhar como Capo era simplesmente uma forma de ajudar na sobrevivéncia de seus companheiros de
cativeiro.

Stanislaw Gorondowski recorda seu tempo em Mauthausen de formas distintas. Primeiro, ele foi
reconhecido por suas habilidades na apicultura, sendo escolhido para cuidar das abelhas de um dos oficiais
da S§%2. Na primavera de 1944, foi nomeado Capo prisioneiro (Gartnerkommandos), responsavel pelos
trabalhos de jardinagem; como ele lembra, eles eram levados a Linz todos os dias e voltavam todas as noites.
Enquanto trabalhavam perto do Dantbio, conseguiam roubar um pouco de comida e alcool do galpio.
Isso pode ter ajudado a salvar suas vidas, considerando em seu relato o nimero de prisioneiros nesse

trabalho—de 20 a 30 pessoas durante o inverno e quase 70 pessoas trabalhando durante o verio.

31 “Le pouvoir serait essentiellement ce qui, au sexe, dicte sa loi. Ce qui veut dire d'abord que le sexe se trouve placé
par lui sous un régime binaire : licite et illicite, permis et défendu. Ce qui veut dire ensuite que le pouvoir prescrit au
sexe un « ordre » qui fonctionne en méme temps comme forme d'intelligibilité : le sexe se déchiffre a partir de son
rapport a la loi. Ce qui veut dire enfin que le pouvoir agit en pro nongant la régle : la prise du pouvoir sur le sexe se fe
rait par le langage ou plutot par un acte de discours créant, du fait méme qu'il s'articule, un état de droit” (Foucault,
1976, p. 110).

32 “Dentschsprachige Zusammenfassung eines Interviews von Hans Marsalek it Stanislaw Gorondowski”

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

159



EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

Quanto ao bordel do campo, havia diferentes abordagens em relacio as mulheres que
"trabalhariam" 1a. Primeiro, Gerhard Kanthack afirmou que cerca de 10 mulheres foram levadas para o
bordel do campo, transferidas do campo de mulheres de Ravensbruck. De sua perspectiva, algumas dessas
mulheres sabiam o que estavam fazendo ali, enquanto outras estavam completamente cegas pela situacio;
ele afirma que algumas delas ja eram prostitutas antes de serem presas. Quanto aos homens que visitavam
o bordel, a grande maioria eram prisioneiros alemaies, sendo que, ocasionalmente, alguns estrangeiros
também eram autorizados a entrar. Eles precisavam preencher um formulario solicitando a visita, ¢ a
resposta viria no mesmo dia ou no dia seguinte, quando seriam autorizados a ir3> (ap6s pagar 2 RM3#). A
visita durava 20 minutos, apds os quais os homens eram desinfetados para evitar doencas. Isso pode parecer
uma das contradi¢cdes do sistema, mas tais prisioneiros eram vistos de forma mais favoravel e recebiam um
tratamento melhor da SS em compara¢iao com os outros; caso contrafssem alguma infec¢do, o bordel seria
visto como um lugar a ser evitado.

Notavelmente, Gerhard Kanthack afirma que havia, entre os prisioneiros, proxenetas para as
prostitutas; em sua entrevista, Kanthack menciona que os homens que visitavam o bordel tinham padrdes
morais mais baixos, chegando até a ter um relacionamento com uma dessas mulheres. Mulheres que usavam
"trajes de praia de seda com cal¢as" tinham melhor comida, joias e acesso a dlcool. Elas desfilavam e se
deitavam ao sol entre o bordel (bloco 1) e o bloco 2.

Curiosamente, o pessoal da SS também visitava as prostitutas. De acordo com o testemunho de
Kanthack, Bachmeyer e Riegler visitavam as prostitutas do bordel de vez em quando. Durante as visitas de
Bachmeyer, nio se ouvia nenhum som vindo do bordel, apenas tiros; o Hauptsturmfithrer disparava contra
as lampadas do bordel. Isso coloca o bordel de Mauthausen em uma posi¢do ainda mais andémala; ordens
dadas pelo SS-Obergruppentiibrer e General der Waffen-§S em 10 de novembro de 1943 indicaram que os bordels
e os cremato6rios ndao deveriam ser discutidos ou mostrados durante as visitas ao campo; o bordel de
Mauthausen, no entanto, estava localizado exatamente na entrada do campo! O primeiro prédio a ser visto
a0 se entrar no campo, como pode ser visto na imagem 1, pagina 5. Como ja mencionamos no comentario
de Michel Foucault sobre o poder como algo que também se oculta ou se esconde em algumas instancias,
"o segredo ndo esta na natureza do abuso; ele ¢ indispensavel para seu funcionamento” (Foucault, 1982, p.
806, traducio nossa); aqui, isso se torna mais claro.

Um relato interessante pode ser encontrado nos testemunhos de duas mulheres francesas, Claire

Line e Georgette Walle. Seus testemunhos (feitos em 31 de marco de 1945) podem enriquecer nossa

3 A confirmacio do pedido setia dada pelo SS-Hauptsturmfiihrer Georg Bachmeyer, pelo Unterscharfiibrer Josef Riegler
ou pelo Oberscharfiibrer Andreas Trum.

3 A mesma informacio ¢ fornecida por Franz Ziereis, o ultimo comandante de Mauthausen. Em sua confissio, ele
aborda a existéncia de um “bordel” em Mauthansen (p. 6) e explica que, dos 2 RM pagos pelo acesso ao bordel, 50
pfennigs eram destinados a mulher, enquanto os 1,50 RM restantes eram enviados a sede do campo de concentracio
em Berlim: “Quero dizer, POHL [Oswald Pohl] é quem recebia o dinheiro” (ConfissGes de Franz Ziereis, ltimo
comandante de Mauthausen. Acesso em:
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn5041722rsc=21675&cv=0&x=1322&y=299&2=3.8¢-4.  Acesso
em 15 de dezembro de 2024).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

160


https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn504172?rsc=21675&cv=0&x=1322&y=299&z=3.8e-4

MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

compreensdo tanto das experiéncias que tocamos quanto apontar para outra agdo contraditéria da SS.
Inicialmente, elas apresentam uma experiéncia comum das prisioneiras recém-chegadas a Mauthansen. Elas
foram despidas e obrigadas a tomar banho, sendo vigiadas por prisioneiros do sexo masculino, de quem

2

elas relatam uma observagdo de solidariedade: “Amie, je te regarde, mais je ne te vois pas” (“Eu olho para
vocé, mas nao a vejo”). Nesse momento, Walle e Line observaram a chegada de um soldado da SS que
queria voluntarias para trabalhar no bordel do campo, ao que elas puderam recusar.

Particularmente, elas destacam a preferéncia por mulheres jovens (Claire Line estava entdo na casa
dos vinte anos); isso pode parecer mais uma contradi¢do nas agoes da SS, ja que, como vemos, algumas
mulheres ndo tinham escolha, e outras foram convidadas a se voluntariar e puderam recusar sem sofrer
nenhuma reprimenda. No entanto, essa a¢do também foi calculada pela SS para brincar com a moralidade
dos prisioneiros masculinos, que acreditariam que as mulheres estavam ali por sua propria vontade, como
explica Robert Sommer: “Dessa forma, a culpa era delegada as vitimas. Além disso, podia-se sugerir aos
prisioneiros masculinos que as mulheres haviam feito o servi¢o voluntariamente. Assim, potenciais duvidas
dos visitantes do bordel eram dissipada e, além disso, as mulheres eram tornadas mais submissas até certo
ponto” (Sommer, 2009, traducio nossa)®.

A segunda situa¢io comum que ocorria era que os prisioneiros eram deixados do lado de fora no
frio intenso do inverno, de modo que alguns morriam logo apds sua chegada. A seguir, temos as relagdes
nacionais em jogo, mas, nesse caso, as duas mulheres francesas destacam a ajuda que receberam das
prisioneiras espanholas, que as alimentaram e vestiram, retirando de sua prépria comida escassa para lhes
dar.

Até agora, conseguimos discutir as diferentes dindmicas entre: SS e prisioneiros, prostitutas e
ptisioneiros, prisioneiros Capo e prisioneiros comuns, e entre prisioneiros de diferentes nacionalidades.
Agora, dois usos interessantes do bordel do campo também devem ser destacados: os experimentos
médicos e o papel das prostitutas como espias.

De acordo com outro telatotio, "Bericht des Prof. Dr. Vratislav Busek betreffend das Manthansener
Sanitdtswesen und medizinische 1 ersuche", o bordel do campo foi utilizado como parte de um experimento sobte
a possibilidade de reverter a castracdo. Tratamentos hormonais foram administrados em criminosos e um
prisioneiro politico. Os homens eram entdo levados ao bordel e forcados a ter relagGes sexuais com as
prostitutas sob a ameaca de serem mortos. No entanto, os resultados nio foram bem-sucedidos.
Infelizmente, o relatério nido fornece mais explicagdes sobre a natureza médica dos experimentos, os
produtos quimicos utilizados ou a duragio de tais experimentos. No entanto, isso nos oferece uma ideia da

magnitude das areas que de alguma forma estavam conectadas a existéncia do bordel.

% “Dessa forma, a culpa era delegada as vitimas. Também era possivel sugerir aos prisioneiros homens que as mulheres
haviam prestado o servico voluntariamente. Isso eliminava quaisquer duvidas potenciais dos frequentadores dos
bordéis e também tornava as mulheres submissas em certa medida.” A entrevista completa pode ser lida em: KEMPIS,
Franziska von. Bordellbesuch als Belohnung: Kulturwissenschaftler Sommer tiber erzwungene Sexdienste in den
Lagern der Nazis. Siiddeutsche Zeitung, 2009. Disponivel em: https://www.sueddeutsche.de/politik /himmler-kz-
bordelle-1.104717. Acesso em 24 de dezembro de 2024.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

161


https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717
https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717

EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

Além disso, as prostitutas foram ainda mais exploradas e utilizadas como espids pelos oficiais da
SS, ja que mantinham relagdes estreitas com os prisioneiros. Elas deveriam constantemente relatar quaisquer
comentarios ou atividades suspeitas de outros prisioneiros aos oficiais, o que as colocava novamente em
uma posicio sensivel de serem vitimas e "perpetradoras", entre aspas, dado o nivel de pressio a que essas

mulheres estavam submetidas para sobreviver.
CONSIDERAGOES FINAIS

Este artigo buscou examinar a exploracdo sexual das prisioneiras no campo de concentragio de
Mauthausen e as articulagdes subjacentes das dindmicas de poder. Através dessa andlise, chegamos a
reconhecer que a relagdo entre sexualidade e poder sob o regime nazista estava longe de ser simples ou
meramente uma questio de proibigdo. Pelo contrario, foi marcada por uma légica dual: por um lado, apelava
aos ideais de uma sociedade "civilizada", na qual a prostituicio e os chamados comportamentos
"desviantes" eram condenados; por outro, regulava e manipulava ativamente as vidas sexuais dos
individuos—tanto dos prisioneiros confinados aos campos quanto dos membros e soldados do Partido
Nazista.

No geral, o conceito de poder e controle sob o regime nacional-socialista é profundamente
alienigena a vida cotidiana contemporinea, o que torna dificil para aqueles fora dos campos especializados
da histéria do nacional-socialismo compreenderem suas complexidades. Representou uma instincia
extrema da usurpac¢do da subjetividade de seus chamados "inimigos", a0 mesmo tempo em que construia e
moldava a subjetividade entre seus apoiadores dentro do Reich, particularmente na Alemanha e na Austtia.

Mesmo apés 79 anos do fim da Segunda Guerra Mundial e da libertagdo do campo de concentracio
de Mauthausen pelos Aliados americanos, poucos—se é que existem—documentos oferecem uma
investigacdo aprofundada sobre a existéncia e a fun¢iio dos bordéis nos campos. Essa auséncia pode ser
atribuida a varios fatores, incluindo a destrui¢ido deliberada de documentos oficiais, fotogratias e outros
registros. Além disso, a vergonha profunda associada ao fato de ter sido forcado a trabalhar nos bordéis do
campo, juntamente com o trauma duradouro causado por tais experiéncias, contribuiu para esse siléncio.
Com este artigo, buscamos contribuir para um maior reconhecimento e lembranga de algumas das vitimas
frequentemente negligenciadas do Holocausto: mulheres forcadas a prostituicio e também individuos

queer.

Bibliografia

TIMM, Annette F. Sex with a Purpose: Prostitution, Venereal Disease, and Militarized Masculinity in the
Third Reich. Journal of the History of Sexuality, v. 11, n. 1, Special Issue: Sexuality and German Fascism,
p. 223-255, 2002.

ARENDT, Hannah. A grande tradigido e a natureza do totalitarismo. Cadernos Arendt, v. 2, n. 3, p.

121-135, 2019.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

162



MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

Arendt, Hannah. The origins of totalitarianism: With a new introduction by Anne Applebaum. Boston:
Mariner Books Classics, 2024.

Arendt, Hannah. Eichmann in Jerusalem: A report on the banality of evil. London: Penguin Classics,
2006.

Bach, Maurizio. Mussolini und Hitler als charismatische Fiithrer: Was kann Max Webers Modell der
charismatischen Herrschaft zur Erklirung der Dynamik faschistischer Bewegungen beitragen?. In: Der
Faschismus in Europa. De Gruyter Oldenbourg, 2014. p. 107-122.

BERNAYS, Edward. Propaganda. New York: Horace Liveright Inc., 1928.

BOTZ, G. Terror, death and labour in the Mauthausen concentration camp. In: Memorial Sites for
Concentration Camp Victims in Upper Austria. Landesverlag Druckservice Linz, 2002. p. 15-28.
CROUTHAMEL, Jason. ‘Comradeship’ and ‘Friendship’: Masculinity and Militarisation in Germany's
Homosexual Emancipation Movement after the First World War. In: Gender & History, v. 23, n. 1, 2011.
p. 111-129.

DIETRICH, Ana Maria. Organizagdo politica e propaganda Nazista no Brasil (1930-1945): O
Nazismo tropicalizado. ANPUH — XXIIT SIMPOSIO NACIONAL DE HISTORIA — Londrina, 2005. p.
1-8.

DILLON, Christopher. ‘Tolerance means weakness’: the Dachau concentration camp S.S., militarism
and masculinity. In: Historical Research, v. 86, n. 232, 2013. p. 373-389.

EL PAIS BRASIL. Secretario da Cultura de Bolsonaro imita fala de nazista Goebbels e ¢ demitido.

El Pafs Brasil, 2020. Disponivel em: https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17 /secretario-da-cultura-de-

bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-

stf.html#?prm=copyv_link. Acesso em: 23 dez. 2024.

ERTL, Michael. Germany cracks down on neo-Nazi sect Artgemeinschaft for targeting children.
BBC, 2023. Disponivel em: https://www.bbc.com/news/world-europe-66934411. Acesso em: 23 dez.

2024.

FERREIRA, Marcos Antonio da Silva Santos. Uma incursio sobre a obra de arte, a tecnologia e a
pornografia. In: Revista Itaca, Dossié Pornografia, Filosofia e Psicanalise, v. 42, 2024. p. 59-73.
FOUCAULT, M. The Subject and Power. Critical Inquiry, v. 8, n. 4, 1982. p. 777-795. Disponivel em:
http://www.jstor.org/stable/1343197.

GOEBBELS, ]. Around the Kaiser Wilhelm Memorial Church. German Propaganda Archive.

Recuperado em 30 nov. 2024, de https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm.

GOEBBELS, J. Goebbels’ Speech at the 1927 Nuremberg Rally. German Propaganda Archive.

Recuperado em 30 nov. 2024, de https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1l.htm.

GOEBBELS, J. Knowledge and Propaganda. German Propaganda Archive. Recuperado em 30 nov.

2024, de https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/goeb54.htm.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

163


https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-01-17/secretario-da-cultura-de-bolsonaro-imita-discurso-de-nazista-goebbels-e-revolta-presidentes-da-camara-e-do-stf.html#?prm=copy_link
https://www.bbc.com/news/world-europe-66934411
http://www.jstor.org/stable/1343197
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif18.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/rpt27c1.htm
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/goeb54.htm

EXPLORACAO SEXUAL E DINAMICAS DE PODER: O BORDEL DE MAUTHAUSEN

GOEBBELS, J. We Demand. German Propaganda Archive. Recuperado em 30 nov. 2024, de
https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm.

GOESCHEL, Christian; WASCHSMANN, Sulamith. Before Auschwitz: The Formation of the Nazi

Concentration Camps, 1933-9. In: Journal of Contemporary History, v. 45, n. 3, p. 515-534, 2010.
GRAEFENSTEIN, Sulamith. After the Nation? Memory Work at Mauthausen Memorial in
(Trans)National Perspective. Australian Humanities Review, v. 59, p. 155-173, 2016.

HARRIS, Victoria. The Role of the Concentration Camps in the Nazi Repression of Prostitutes,
1933-9. In: Journal of Contemporary History, v. 45, n. 3, p. 675-698, 2010.

HAUSMAIR, B. Identity Destruction ot Survival in Small Things? Rethinking Prisoner Tags from
the Mauthausen Concentration Camp. International Journal of Historical Archeology, v. 22, p. 472-491,
2017.

HERZOG, D. Sexuality in Austria: An Update. In: BISCHOF, G.; KARLHOFER, F. (Ed.). Austrian
Studies Today. v. 25, p. 161-169. University of New Otleans Press, 2016. Disponivel em:
https://doi.org/10.2307 /j.cttln2txjc.15. Acesso em: 23 dez. 2024.

JONES, Julia Vargas. Brazil Cracks Down on Surprising New Threat: Neo-Nazis. The New York

www.nvtimes.com/2023/11/07 /wotld/americas/brazil-neo-nazis-

Times, 2023. Disponivel em: https:

extremism.html?smid=url-share. Acesso em: 23 dez. 2024.

KEMPIS, Franziska von. Bordellbesuch als Belohnung: Kulturwissenschaftler Sommer tber
erzwungene Sexdienste in den Lagern der Nazis. Sueddeutsche, 2009. Disponivel em:

https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717. Acesso em: 24 dez. 2024.

KNOX, MacGregor. Mussolini and Hitler: Charisma, regime, and national catastrophe. In: Political
Leadership, Nations and Charisma, p. 98-112, 2012.
MARKIEWICYZ, J. Recollections of a doctor imprisoned in Mauthausen-Gusen. Medical Review —

Auschwitz, 25 maio 2020. Disponivel em: https://www.mp.pl/auschwitz. (Publicado originalmente como

“Wspomnienia lekarza z Mauthausen-Gusen”. Przeglad Lekarski — Oswigcim, 1965, p. 144—148).
McEWEN, B. Introduction: Vienna as a Laboratory for Sexual Knowledge. In: Sexual Knowledge:
Feeling, Fact, and Social Reform in Vienna, 1900-1934, New York; Oxford: Berghahn Books, 2012. p. 1-
25. Disponivel em: https://doi.org/10.1515/9780857453389-002.

FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité I: la volonté de savoir. Paris: Gallimard, 1976.
FOUCAULT, Michel. The History of Sexuality Volume I: An Introduction. New York: Pantheon
Books, 1978.

MUHLENFELD, Daniel. Was hei3t und zu welchem Ende studiert man NS-Propaganda? Neuere

Forschungen zur Geschichte von Medien, Kommunikation und Kultur wihrend des »Dritten Reichesc.
Archiv fur Sozialgeschichte, v. 49, p. 527-559, 2009.

MUHLHAUSER, R.; SPENGLER, J. Sex and the Nazi Soldier. In: Sex and the Nazi Soldier. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 2021.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

164


https://research.calvin.edu/german-propaganda-archive/angrif05.htm
https://doi.org/10.2307/j.ctt1n2txjc.15
https://www.nytimes.com/2023/11/07/world/americas/brazil-neo-nazis-extremism.html?smid=url-share
https://www.nytimes.com/2023/11/07/world/americas/brazil-neo-nazis-extremism.html?smid=url-share
https://www.sueddeutsche.de/politik/himmler-kz-bordelle-1.104717
https://www.mp.pl/auschwitz
https://doi.org/10.1515/9780857453389-002

MARCOS ANTONIO DA SILVA SANTOS FERREIRA

SCHIKORRA, Christa. Prostitution of Female Concentration Camp Prisoners as Slave Labor: On
the situation of "Asocial" Prisoners in the Ravensbruck Women's Concentration Camp. In: Dachau and
the Nazi Terror II: 1933-1945 Studies and Reports. Alemanha: Dachau, 2002.

MILLER, Seumas. Foucault on Discourse and Power. Theoria: A Journal of Social and Political Theory,
n. 76, p. 115-125, 1990.

THE GUARDIAN. Brazil culture secretary fired after echoing words of Nazi Goebbels. Disponivel
em: https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17 /brazil-culture-minister-goeb -bels-roberto-alvim-

nazi?CMP=share btn utl. Acesso em: 23 dez. 2024.

WEBER, Paul. Polizei und Homosexualitit. Die Freundin, Berlin, n. 9, p. 2, 1933.

WIESEL, E. et al. DACHAU MAIN CAMP. In: MEGARGEE, G. P. (Ed.). The United States Holocaust
Memorial Museum Encyclopedia of Camps and Ghettos, 1933-1945, Volume I: Early Camps, Youth
Camps, and Concentration Camps and Subcamps under the SS-Business Administration Main Office
(WVHA). Indiana: Indiana University Press, 2009. p. 441-447. DOL
https://doi.org/10.2307 /j.cttl6gzb17.19.

WILDMANN, Daniel. Desired Bodies: Leni Riefenstahl’s Olympia, Aryan Masculinity and the Classical
Body. In: BRILL’S Companion to the Classics, Fascist Italy and Nazi Germany. Holanda: Brill, 2017. v. 12,
p. 60-81.

ZULEHNER, P. M. Religion in Austria Revisited. In: BISCHOF, G.; KARLHOFER, F. (Ed.). Austrian
Studies Today. New Otleans: University of New Orleans Press, 2016. v. 25, p. 147-159. DOL:
https://doi.org/10.2307 /j.cttln2txjc.14.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

165


https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goeb-bels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url
https://www.theguardian.com/world/2020/jan/17/brazil-culture-minister-goeb-bels-roberto-alvim-nazi?CMP=share_btn_url
https://doi.org/10.2307/j.ctt16gzb17.19
https://doi.org/10.2307/j.ctt1n2txjc.14

O PROBLEMA DA FUNDACAO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS
COMMUNIS

O PROBLEMA DA FUNDACAO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS
COMMUNIS
THE PROBLEM OF THE FOUNDATION OF THE STATE: FROM THE SOCIAL
CONTRACT TO THE SENSUS COMMUNIS

Clademir Araldi!

Fabricio Fonseca Machado?

Resumo: Trata-se de resenha da seguinte obra: DUTRA, André. A vida em comum: contrato social, sensus
communis ¢ o problema da fundagio do Estade. Sdo Paulo: Dialética, 2024.
Palavras-chave: Filosofia Politica; contrato social; sensus communis; Hannah Arendt.

Abstract: This is a review of the following book: DUTRA, André. Life in common: social contract, sensus
communis azd the problem of the foundation of the State. Sio Paulo: Dialética, 2024.
Keywords: Political philosophy; social contract; sensus communis; Hannah Arendt.

Com a obra intitulada A vida em comum: contrato social, sensus communis e o problema da fundacao do
Estado (2024), André Dutra procura interpelar, como macroquestdo, o motivo pelo qual as normas legais
devem ser obedecidas, ou seja, a legitimidade estatal para impingir o cumprimento das leis. Néo se trata,
todavia, de uma perquiri¢io da autoridade juridico-politica com vistas a uma eventual desobediéncia civil
thoureaniana, tampouco a uma Révo/ution liberal e iluminista, a francesa, contra um monarca investido de
poderes absolutos, nem a recente tentativa de destitui¢éo, a brasileira, de um governo legalmente constituido,
por oponentes politico-militares inconformados. O livro recenseado, antes pelo contrario, inquieto com as
ordinarias descrencas dos individuos em relagdo ao Lepiatd, incumbe-se do encargo de refletir acerca da
vulnerabilidade dos pressupostos sobre os quais as comunidades politicas estio assentadas.

Em suas raizes, a origem da indagacao politico-filosofica de André remonta as teorias contratualistas
do séc. XVII, precipuamente as de Thomas Hobbes (1588-1679), John Locke (1632-1704) e Jean-Jacques
Rousseau (1712-1778). Sustentam os contratualistas, cada qual a seu modo, que os seres humanos, para
superar o hipotético estado de natureza, formaram corpos politicos a partir de um pacto entre as pessoas, O
chamado contrato social. Na hipotese contratualista sobre a criacdo da Commonwealth (Sociedade Civil, Estado
Moderno, Republica etc.), a legitimidade estatal para estabelecer o direito positivo e reivindicar o seu
cumprimento, porquanto apoiada na vontade individual, ainda que livre e racional, decorreria do recurso a
uma lei natural, oriunda de uma espécie de poder absoluto. Para Hobbes, um poder absoluto sob a forma
de um deus mortal abaixo do deus imortal, para Locke, de uma vontade divina; para Rousseau, de uma religido civil.

A contrapelo disso, o livro em analise sugere um novo critério ético-politico para a justificaciao da
autoridade: o sensus communis, isto é, o senso de pertencimento a comunidade, conceito ja invocado sobretudo

por Cicero na Roma Antiga. Para chegar a tal solugio, o autor imerge no pensamento politico de Hannah

! Doutor em Filosofia pela USP e Professor titular da UFPEL-RS
2 Mestre e doutorando em Filosofia pela UFPEL-RS

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

166



O PROBLEMA DA FUNDACAO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS
COMMUNIS

Arendt (1906-1975), que, por sua vez, resgatou importantes elementos da filosofia politica de Immanuel
Kant (1724-1804). Desse modo, André centra seus esfor¢os na obra péstuma arendtiana Ligdes sobre a Filosofia
Politica de Kant (1982), cujo apice argumentativo encontra-se, principalmente, no § 40 da Critica da faculdade
do_juizo (1790), de autoria do filésofo de Konigsberg. Esse nicleo fundamental, obviamente, é subsidiado
por relevantes reflexdes da autora em classicos como As origens do totalitarismo (1951), A condigdo humana
(1958), Entre 0 passado ¢ o futuro (1961) e Eichmann em Jerusalém (1963), dentre outros.

Preliminarmente ao exame do corpus do trabalho, alguns aspectos extratextuais merecem destaque.
André Dutra possui graduacio em Histéria e Direito, especializacdo em Psicanalise, mestrado em Filosofia
e doutorado em andamento em Filosofia. Tem-se aqui, portanto, um estudo de natureza transdisciplinar
cujo epicentro ¢ a Filosofia Politica, mas com amplos desdobramentos em campos epistemoldgicos afins.
Em Nota preliminar, chama a atencio que o autor agradece, em forma de dedicatoria, i memoriam, a Hannah
Arendt, Hobbes, Locke e Rousseau, destacando igualmente Sécrates, Platio, Aristételes e Kant, pela
relevancia de seus pensamentos para toda a espécie humana. Logo na sequéncia, percebe-se que o livro é
prefaciado e endossado pela Profa. Dra. S6nia Maria Schio, uma das maiores estudiosas do pensamento
arendtiano no Brasil e orientadora do autor no empreendimento em questdo. De resto, revendo o banco de
dissertacdes e teses da Capes, constata-se que, na ocasido da defesa, o texto de André passou também pelo
ctivo do Prof. Dr. Nuno Castanheira, um europeu, e do Prof. Dr. Evandro da Fonseca Costa, duas
inconcussas autoridades na obra da pensadora alema. Dito isso, passa-se agora a uma breve analise do
itinerdrio argumentativo palmilhado pelo autor.

No capitulo de abertura, designado A Era Moderna ¢ o contrato, partindo de exemplos da realidade
empirica e da Literatura, o autor procura justificar a preméncia de se repensar os fundamentos ideativos das
comunidades politicas da atualidade. Para tanto, efetua uma imersao critica no Leviati (1651), de Hobbes;
nos Dois tratados do governo civil (1689), de Locke; no Discurso sobre a origem ¢ os fundamentos da designaldade entre
os homens (1755) e em Do contrato social (1762), de Rousseau. Passando em revista o contratualismo classico,
e instigado por David Hume, André objurga que “a hipdtese contratualista contém em si uma
indeterminagdo, ou seja, ela nio resolve o problema do fundamento do contrato social, da sua autoridade
sobre os contratantes™. Isso porque o instrumento coercitivo ultimo para compelir os contratantes ao
cumprimento de promessas, acordos ou pactos, ao fim e ao cabo, seria a violéncia, precisamente aquilo que
o ideario contratualista pretende suprimir. Dessa maneira, ainda segundo o autor, “[...] porquanto nao
disponha de forga coercitiva em si mesmo, o contrato ndo pode ser o fundamento das comunidades
politicas, consistindo, no maximo, no instrumento de sua institui¢ao.”*.

Na secao final do capitulo vestibular, O contrato e o deslocamento da esfera privada para a esfera priblica,
depois de suscitar elementos da filosofia de Paul Ricoeur (1913-2005), o autor, como alternativa para

suplantar a hipétese contratualista, insere na discussio o pensamento politico de Hannah Arendt,

3 DUTRA, André. A vida em comum: contrato social, sensus communis e o problema da fundagéo do Estado. Sdo Paulo: Dialética, 2024, p. 71.
4 Ibidem, p. 78.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

167



O PROBLEMA DA FUNDACAO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS
COMMUNIS

preparando o terreno para o capitulo seguinte. Nao sendo uma tedrica contratualista, tampouco tendo
sustentado um eventual estado primordial prévio a instituicdo formal das associacbes humanas, nem
recorrido ao contrato para justificar a obrigatoriedade do cumprimento das leis, a pensadora alema, de
origem judaica, conforme André, é capaz de oferecer subsidios expressivos para a superacido da metafora
do contrato social como fundamento dos corpos politicos.

Na trilha de Arendt, o segundo capitulo, denominado O advento da esfera do social, sustenta
fundamentalmente que, na Grécia Classica, e também em sociedades medievais ¢ do comeco da
Modernidade, havia uma nitida distingao entre pd/is e vikos, quer dizer, entre a vida publica e a vida privada.
Ambos os dominios, todavia, tal é o ponto fulcral da questio, coexistiam de forma harmonica e
essencialmente alinhados um ao outro. Na Modernidade, com a expansio do liberalismo econémico e com
a predominancia do homo faber, o anterior equilibrio entre o publico e o privado ndo apenas é rompido como
também hd uma sobreposicdo deste em relagdao aquele. Nas palavras do autor, “[...] aquilo que era publico
— ¢, nesse sentido, politico, desapareceu, porque se tornou social”.

A confluir para isso, ademais, refor¢ando a critica de Arendt a tradicdo do pensamento Ocidental,
concorreu igualmente o fato de que, a certa altura, ao enaltecer apenas a vita contemplativa, 0 homem tornou-
se uma individualidade atomizada, isolada, uma mera unidade consumidora. Assim sendo, os individuos

alijaram-se profundamente da esfera dos assuntos humanos, da vita activa, da res publica. No dizer de Arendst,

[...] onde a vida estd em jogo, toda ac¢do se encontra [...] sob o jugo da necessidade,
e o ambito adequado para cuidar das necessidades vitais ¢ a gigantesca e sempre
crescente esfera da vida social e econémica, cuja administragdo tem obscurecido
o ambito politico desde os primérdios da época moderna.S.

Nesse sentido, a conclusio a que chega o segundo capitulo ¢ a de que a esfera social instituiu-se a partir da
premissa da prevaléncia do econdémico sobre o politico e, por conseguinte, da propria supressio do politico.

No capitulo derradeiro, designado Contrato social e sensus communis, o autor retoma o problema do
contrato social, da funda¢io do Estado e do fundamento da politica. Ora, a questdo do interesse privado,
que esta na origem da metafora do contrato social (Capitulo 1), reforcada pelo alargamento do ambito
econdmico sobre a esfera politica (Capitulo 2), ““|...] mesmo sendo condi¢io necessaria, nio € a justificativa
para, ou a razdo por que, uma comunidade de seres humanos resolve renunciar sua liberdade, ou parte dela,
para constituir um aparato juridico ou politico.”””. Em lugar disso, amparado no pensamento de Arendt,
André assevera que o fundamento dos corpos politicos e a legitimidade juridico-politica da Commonwealth
precisa residir no sensus communis, no senso de pertencimento a comunidade, “[...] uma espécie de sexto

sentido que orienta o estar junto e o agir no mundo, e que consiste no fundamento da comunidade [...]”’8,

5 Ibidem, p. 121.

6 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. 6. ed. S3o Paulo: Perspectiva, 2009 [1961], p. 202.

7 DUTRA, André. A vida em comum: contrato social, sensus communis e o problema da fundagéo do Estado. Sdo Paulo: Dialética, 2024, p.
142.

8 Ibidem, p. 87.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

168



O PROBLEMA DA FUNDACAO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS
COMMUNIS

que permitiria aos homens, para além do sensus privatus, conceberem-se também como pluralidade, enquanto
pessoas que partilham de uma mesma realidade em comum.

Em sua interpretacio do pensamento politico kantiano, mormente a partir do § 40 da Critica da
Sfaculdade do juize, Arendt defende que a dimensdo politica da existéncia humana, o sensus communis, é, acima
de tudo, um problema atrelado ao juizo estético, a faculdade do gosto. Para André, no entrelacamento entre
0 sensus communis e o juizo reflexionante estaria o pilar fundamental para a superagao do pacto social enquanto
fundamento do Estado. Somente a possibilidade de se colocar no lugar do outro, mediante o juizo estético,
poderia permitir a vida em conjunto com os demais individuos e a instituicdo, a posteriori, de um corpo
politico legitimo, porque sustentado nao em uma pressuposta vontade livre de individuos autbnomos entre
si, mas na vontade de pessoas que, mesmo cientes de suas individualidades, sabem-se partes integrantes de
um todo que as antecede em existéncia. Em desfecho ao argumento, isso significa dizer que “[...] um
hipotético contrato social somente poderia ter sido pactuado por individuos ja integrados em uma
comunidade e, nesse sentido, cientes de algo anterior a, e maior do que, sua simples vontade individual
[.]77°.

A obra recenseada, com diligente linha argumentativa, a partir de classicos da historia do
pensamento politico moderno, consegue suscitar um tema imprescindivel para o debate publico atual. Para
elaboragbes porvindouras, algumas questoes permanecem em aberto, pois o texto nio esgota o assunto,
sequer a isso se propde. Por exemplo: como efetivar a transicdo de um corpo politico institucionalizado,
juridicamente constituido, para um Estado erigido com base no sensus communis? Em época de intolerancias,
de supressao mesmo do outro, de dissensus communis, nao setia justamente o aparato juridico-politico estatal
que, tanto quanto possivel, inibiria a ascendéncia de regimes totalitarios? A capacidade universal do juizo
reflexionante nio teria sido propositadamente abandonada em beneficio dos designios pessoais de cada um?

Trata-se de provocacOes candentes, inadiaveis, desafiadoras, engendradas a partir de um livro que,
sem duvida alguma, consegue extravasar os muros académicos e inserir-se de forma precisa e incontestavel
na razdo publica contemporinea. Demonstrar a importincia do senso comunitario é, para André Dutra,
“tarefa fundamental a ser empreendida no ambito da Filosofia Politica contemporanea”. Evocando o Nobel
de Literatura Bob Dylan, na iconica cangdo The times they are a-changin’, o autor por fim arremata: “o que esta
por vir, vira mediante o agir livre e espontineo ou sob as ordens de um ou uns, mas sempre um agir em

conjunto, que implica tanto uma escolha quanto a responsabilidade ética decorrente desta.”10.

BIBLIOGRAFIA
ARENDT, Hannah. Entre 0 passado ¢ o futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. 6. ed. Sio Paulo: Perspectiva, 2009
[1961].

° Ibidem, p. 187.
10 |pidem, p. 195.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

169



O PROBLEMA DA FUNDACAO DO ESTADO: DO CONTRATO SOCIAL AO SENSUS
COMMUNIS

DUTRA, Andté. A vida em comum: contrato social, sensus communis ¢ o problema da fundagao do Estade. Sio Paulo:

Dialética, 2024.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

170



