
ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

19 

 

QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

What Republic? Arendt, from the classical legacy to modern republicanism 

 

Antonio Batista Fernandes1 

 

RESUMO: Este artigo tem como centralidade a análise da influência teórica exercida pelos autores 
do republicanismo clássico sobre o pensamento de Hannah Arendt. Entendemos que é no horizonte 
dessa tradição que Arendt busca identificar as raízes que inspiraram os homens das Revoluções 
modernas, não com o intuito de defender um retorno ao passado, mas de utilizá-lo como recurso 
para pensar o presente. Nosso objetivo, portanto, é cotejar o diálogo e a influência dos autores do 
republicanismo clássico no pensamento arendtiano, contribuindo, assim, para elucidar a gramática 
republicana presente em seus escritos. 
Palavras-chave: Hannah Arendt, Republicanismo, Tradição, Modernidade. 
 
ABSTRACT: This article has as its centrality the analysis of  the theoretical influence exerted by the 
authors of  classical republicanism on the thought of  Hannah Arendt. We understand that it is within 
the horizon of  this tradition that Arendt seeks to identify the roots that inspired the men of  the 
modern revolutions, not with the intention of  defending a return to the past, but of  using it as a 
resource to think the present. Our objective, therefore, is to compare the dialogue and the influence 
of  the authors of  classical republicanism on arendtian thought, thus contributing to elucidate the 
republican grammar present in her writings. 
Keywords: Hannah Arendt, Republicanism, Tradition, Modernity. 
 

INTRODUÇÃO: QUESTÕES PRELIMINARES 

A expressão ciceroniana retomada no título desse artigo, “Que República”, objetiva 

identificar alguns dos elementos do republicanismo clássico presentes na leitura arendtiana das 

Revoluções Modernas. Marcus Tullius Cícero (106-43 a.C.) é, inegavelmente, um filósofo por quem 

Arendt tecia notória admiração2. Como hipótese inicial, defendemos que os escritos de Arendt sobre 

as Revoluções setecentistas, por um lado, resgatam alguns dos conceitos centrais da tradição 

republicana clássica e, por outro, identificam sua influência teórica sobre o pensamento dos homens 

das revoluções modernas. A leitura de Arendt do legado da tradição (passado) e das revoluções (futuro), 

nos permite identificar muitos dos elementos republicanos presentes em suas obras. Com efeito, tal 

identificação nos leva da tradição greco-romana à modernidade, percebendo nesse percurso um 

diálogo profícuo entre o pensamento de Arendt e alguns dos principais pensadores desses períodos, 

bem como suas influências e contribuições na elaboração do conceito arendtiano de República. 

Ao discutir o significado das revoluções, em sua obra Sobre a Revolução, Hannah Arendt 

é visivelmente uma autora preocupada com as garantias efetivas de permanência e manutenção do 

espaço público, sobretudo, diante da fragilidade dos assuntos humanos e do perigo da ascensão de 

 
1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Professor Adjunto da Universidade Estadual 
do Ceará (UECE). Contato: batista.fernandes@uece.br 
2 Conforme esclarece Porcel, “a autora cultiva uma franca admiração pela personalidade de homem político, de 
filósofo e de historiador que Cícero oferece, e sempre dá como certo ao conhecimento de seus leitores tanto 
de suas obras como do contexto de referência” (2015, p. 30). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

20 

 

governos tiranos, o que pode pôr em risco os espaços de pluralidade humana, sem os quais o 

aparecimento dos sujeitos e de sua singularidade, bem como o exercício da liberdade política não 

seriam possíveis. Inevitavelmente, para termos garantias efetivas de preservação do espaço público, 

seria necessário a criação de instituições que, de um lado, conservasse o espaço político, mas que 

também, por outro, mantivessem viva a chama da novidade que impulsionou as revoluções modernas, 

isto é, nas palavras de Lang Jr, que fossem ao mesmo tempo, concretas e mundanas, capazes de 

preservar as instituições e abertas às mudanças oriundas da capacidade humana de iniciar coisas novas 

no mundo (Cf. Lang Jr, 2020, p. 269).  

É, portanto, diante da fronteira entre a permanência e a novidade, o concreto e o 

mundano, que Arendt desenvolve sua leitura dos principais acontecimentos que marcaram a cena da 

política moderna e contemporânea, estando próxima e, ao mesmo tempo, distante da moldura teórica 

das principais correntes políticas de sua época. Em Sobre a Revolução, Arendt propõe ressignificar o 

fenômeno revolucionário a partir do político e não do social, da liberdade e não da violência ou 

dominação, do público e não do privado. O objetivo de Arendt parece consistir em capturar o que há 

de efetivamente positivo e novo nas experiências concretas das revoluções, e não simplesmente em 

diagnosticar seu fracasso ou sucesso, hipótese que levou muitos historiadores e sociólogos a uma 

compreensão limitada de suas análises.  

Desta feita, atentos a essas peculiaridades do modo ensaístico arendtiano de escrever e 

refletir sobre a política, o problema sobre o qual nos deteremos nesse artigo deriva das seguintes 

questões: Quais são as influências efetivas do republicanismo clássico que podemos identificar no 

pensamento político de Hannah Arendt? Como se estabelece o diálogo entre o republicanismo 

clássico e as revoluções modernas nos escritos arendtianos? Nossa autora pode ser lida, contrariando 

seu próprio entendimento3, como uma pensadora do republicanismo? E, além disso, em que medida 

a obra Sobre a Revolução assume um lugar de destaque na compreensão dos elementos do 

republicanismo presentes em Arendt? 

 

A HERANÇA CLÁSSICA DO IDEÁRIO REPUBLICANO 

De início, é importante pontuar que as questões e conceitos que perpassam o ideário 

republicano estão em boa parte presentes nos textos de Arendt e se destacam, principalmente, nas 

páginas da obra Sobre a revolução, fato que não pode passar despercebido ao olhar de um leitor atento. 

 
3 Arendt costumava definir seu pensamento como livre de amparos ou corrimão, sem os “ismos” em que 
costumeiramente vinculamos os autores da filosofia. Assim, ao ser indagada por Hans Morganthau (1972), 
sobre em qual posição se encontrava dentro das possibilidades contemporâneas, Arendt respondeu: “Não 
pertenço a grupo algum [...] não estou na atual corrente dominante do pensamento político atual ou em 
qualquer outra” (Arendt, 2010, p. 157-159). De acordo com Vallespín, Arendt é uma “autora que resiste a ser 
subsumida ao bojo das categorias tradicionais e das posições teóricas em uso” (Vallespín, 2006, p. 107), a 
originalidade de seu pensar é a principal característica de sua obra.  



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

21 

 

Contudo, embora não seja possível explicar a partir de um único prisma a gramática republicana4, se 

recorremos a um conceito sintético, entenderemos, em linhas gerais, que “o republicanismo se 

caracteriza como uma corrente de pensamento que concede grande valor à política e à vida ativa” 

(Bignotto, 2013, p. 9), ou, nas palavras de Carlos Kohn “uma concepção de liberdade entendida, 

principalmente, como oposição a tirania; a convicção da permanência da comunidade política 

acompanhada de uma dignificação da atividade política” (2005, p. 140). Tais perspectivas são 

recorrentes também nos escritos de Arendt, isto é, a liberdade e a felicidade pública, o mundo comum, 

o público e o privado, a vita activa, o direito e demais categorias que compõem a tradição do 

pensamento republicano.  

Ao observar a análise arendtiana do fenômeno revolucionário moderno, percebemos, 

com frequência, um retorno às matrizes clássicas do pensamento republicano romano e renascentista, 

bem como aos textos de autores consagrados da época, com ênfase nos escritos de Cícero, Virgílio, 

Políbio e Maquiavel. Não por acaso, acreditamos que tal retorno não visa simplesmente resgatar uma 

experiência pretérita, tão pouco tê-la como modelo acabado para as experiências presentes, mas tem 

por objetivo lançar luz sobre o legado do republicanismo clássico e perceber suas influências teóricas 

sobre as revoluções do século XVIII5. Assim, ao analisar o diálogo arendtiano com a tradição do 

republicanismo clássico, em especial a de matriz romana, e considerando a influência dessa matriz 

sobre os homens das revoluções modernas, acreditamos ser possível encontrar um caminho para 

elucidar alguns dos principais elementos do republicanismo em Arendt, bem como compreender o 

significado desses eventos para o pensamento político moderno. 

Nessa direção, a título introdutório, defendemos que os escritos de Arendt sobre as 

revoluções, em sua maioria, representam um esforço na direção de retomar muitos dos ideais 

presentes na tradição republicana; assim, conforme corrobora Bignotto, as análises de Arendt “foram 

fundamentais para o ressurgimento do interesse por temas e problemas que estiveram no coração da 

tradição republicana” (Bignotto, 2013, p. 9). Ou ainda, como observa Adverse ao afirmar que Arendt 

apresenta “elementos que podem ser facilmente reconhecidos na tradição republicana” (Adverse, 

2012, p. 40), como exemplo, a discussão em torno da liberdade e da felicidade pública, da fundação 

e constituição da República, da dicotomia entre o público e o privado, dos conceitos de promessa, 

poder e autoridade, que serão abordados no decurso desse texto, bem como de outras categorias que 

compõem a gramática republicana. 

Por outro lado, ao tratarmos da tradição republicana, faz-se necessário esclarecer que 

nos referimos, sobretudo, às matrizes que fundamentaram os conceitos e a linguagem próprios dos 

 
4 Sobre as diferentes posturas republicanas, conferir: KOHN W., Carlos. Teoría y práctica del republicanismo 
cívico: La perspectiva arendtiana. Filosofia Unisinos, v. 6, n. 2, p. 138-148, maio/ago, 2005. 
5 Segundo Canovan, as influências republicanas a qual Arendt se volta constantemente tem como referência 
primeira “uma versão do republicanismo clássico” (1992, p. 202), e isso podemos comprovar a partir de uma 
observação atenta de algumas de suas principais obras: Origens do Totalitarismo (1951), A condição humana (1958), 
Entre o passado e o futuro (1961) e Sobre a Revolução (1963).  



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

22 

 

ideais republicanos, abrangendo desde sua formulação na Antiguidade grega e romana até suas 

reelaborações nas experiências modernas de republicanismo6. Segundo Pettit, toda essa tradição ainda 

permanece viva atualmente, e contribui para modelar nossos hábitos e reflexões sobre o pensamento 

político, tendo sempre como objetivo principal “a causa da liberdade como não-dominação” (Pettit, 

1997, p. 23). Quanto à temática da liberdade como fenômeno político, tema central à leitura 

republicana, Arendt observa que foi nas cidades-estados gregas onde os cidadãos fizeram a primeira 

experiência de viver “juntos na condição de não domínio, sem divisão entre dominantes e 

dominados” (Arendt, 2011, p. 58). A polis grega era, portanto, o lugar de igualdade (isonomia) onde 

acontecia a atividade política e onde os homens na companhia de seus pares assumiram a condição 

de cidadania. Nesse contexto, Arendt entende que igualdade e política, assim como política e 

liberdade, não podiam jamais serem pensadas separadamente7. 

Mais ainda, Arendt acrescenta que compreender a liberdade como não-dominação é 

essencial para percebê-la não como algo natural, mas como resultado do esforço e das relações 

humanas. Por essa razão, ela avalia que o fenômeno das revoluções, ao defender a constitutio libertatis, 

torna-se, sem sombra de dúvidas, a experiência política mais significativa da modernidade. O advento 

das revoluções tornou possível a experiência moderna da fundação e permitiu que a ideia de liberdade 

como não-dominação emergisse e projetasse sua luz sobre o século XVIII. No entanto, para Arendt, 

a manutenção dessa experiência demandava “a instauração de uma forma de governo que fosse nova 

ou, pelo menos, redescoberta; [...] exigia a constituição de uma república” (Arendt, 2011, p. 61). A 

nova realidade vivenciada pelos homens das revoluções precisaria, necessariamente, encontrar um 

modo de estabilidade capaz de preservar a liberdade e felicidade pública recém-conquistada e, 

simultaneamente, manter a novidade e a espontaneidade do início, que permitiu tal acontecimento. 

Com esse propósito, na França, os hommes de letrres, que viviam no ócio e no distanciamento da vida 

pública8, mas que nutriam um profundo apreço pela liberdade e pelo espaço público, se voltaram para 

“o estudo de autores gregos e romanos [...] para se instruir sobre as instituições políticas ali descritas” 

(Arendt, 2011, p. 167-168), à procura da liberdade política e de princípios inspiradores para suas ações. 

 
6 Para um maior aprofundamento das matrizes do pensamento republicano, conferir: BIGNOTTO, Newton 
(org). Matrizes do republicanismo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 
7 É importante esclarecer que o conceito de igualdade (isonomia) entre os gregos difere completamente da 
concepção moderna de igualdade por nascimento. Ele não se refere à igualdade de todos os homens diante da 
lei natural, mas sim a uma igualdade de caráter político. Conforme esclarece Arendt, entre os gregos “a liberdade 
não requer uma democracia igualitária no sentido moderno, mas uma oligarquia ou aristocracia muito 
estritamente limitada, uma arena na qual pelo menos uns poucos, ou os melhores, possam interagir entre si 
como iguais entre iguais”. (Arendt, 2008, p. 173). 
8 Arendt esclarece que os homens de letras eram homens preparados para o poder e para aplicar seus estudos, 
viviam no mais completo ócio, não no sentido grego, mas romano (otium), para eles “o ócio era mais um peso 
do que uma benção, mais um exílio involuntário da esfera da verdadeira liberdade do que a liberdade em relação 
à política que os filósofos reivindicavam na Antiguidade, para se dedicar as atividades que consideravam mais 
elevadas do que as que ocupam os homens nos assuntos públicos” (Arendt, 2011, p. 167). 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

23 

 

Segundo Arendt, na busca por um princípio estabilizador, os homens das duas 

principais revoluções modernas foram conduzidos a diferentes caminhos e ao seguimento de 

diferentes influências teóricas. Aqui, interessa-nos investigar o legado da tradição republicana clássica 

na teoria política de Arendt e em suas análises das revoluções modernas; claro, considerando sempre 

que, embora Arendt retorne a muitas das teorias e pensadores da tradição republicana, sobretudo à 

tradição romana e renascentista, nossa autora defende uma visão estritamente moderna da ideia de 

liberdade, enfatizando a espontaneidade e a novidade, bem como o surgimento de realidades 

inteiramente novas e até então inexistentes (Cf. CANOVAN, 1992, p. 214). É também inegável nessa 

discussão, que a ideia de constituição da liberdade e de fundação da República, discutidas a partir das 

revoluções modernas, ocupam um lugar privilegiado nos escritos políticos de Arendt e representam 

uma porta para compreender os elementos republicanos presentes em seu pensamento.  

Em A condição humana, obra que, segundo Frateschi, se diferencia significativamente de 

Sobre a Revolução, “principalmente no que diz respeito à noção de ‘ação’ e de ‘espaço público’” 

(Frateschi, 2016, p. 38, nota de rodapé), Arendt dialoga profundamente com a tradição política grega ao 

diferenciar e analisar as três atividades da vita activa: trabalho, obra e ação. Tal diferenciação tem por 

objetivo enfatizar o lugar da ação entre os atenienses, enquanto atividade equivalente à “condição 

humana da pluralidade, ao fato de que os homens, e não o Homem, vivem na terra e habitam o 

mundo” (Arendt, 2016, p. 9). No entanto, embora os gregos e a polis ateniense configurem uma 

referência para a teoria política da ação em Arendt; de acordo com Avritzer, nossa autora identifica 

na experiência ateniense de ação política uma fragilidade ou incapacidade, que resulta, sobretudo, do 

pouco interesse dedicado à “institucionalização da ação e da política” (Avritzer, 2007, p. 156), talvez 

por isso, nas palavras de Canovan (Cf. 1992, p. 116), Atenas não constitui para Arendt um modelo 

político num sentido exclusivo, fato que conduz nossa autora ao gênio político de Roma9, tendo como 

objetivo analisar as instituições e estruturas políticas romanas, como formas capazes de preservar o 

espaço de ação e a espontaneidade dos agentes. 

No capítulo A tradição do pensamento político, presente na compilação de textos de Arendt 

feita por Jerome Kohn, intitulada: A promessa da política (2008), nossa autora defende que a experiência 

grega da ação representa o começo de toda experiência política ocidental, tendo como pressuposto 

político básico a pluralidade das ações humanas. No entanto, essa experiência encontra seu limite na 

fragilidade grega de garantir durabilidade à ação, que, segundo Arendt,  

 

Sem a santificação romana da fundação como acontecimento único, a civilização 
grega, incluindo a filosofia grega, nunca teria se convertido em fundação de uma 

 
9 Essa expressão é utilizada por Arendt com o propósito de estabelecer uma comparação entre a experiência 
política grega e a romana. Segundo a autora, embora os gregos tenham promovido “o ato de legislar e a 
construção da cidade ao mais alto nível da vida política”, não conseguiram ampliar a experiência “da ação e da 
política para incluir aquilo que mais tarde viria a ser o gênio político de Roma: a legislação e a fundação” (Arendt, 
2016, p. 242). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

24 

 

tradição, ainda que fosse preservada de um modo não coercitivo e não 
impositivo pelos esforços dos eruditos de Alexandria” (Arendt, 2008, p. 100-101). 

 

Em outras palavras, como acrescenta Jerome Kohn (Cf. 2008, p. 34), Arendt acredita 

que sem a incorporação do mundo contido na pólis grega pela República romana através da fundação 

e preservação da civitas10, a experiência da ação política grega não se converteria em tradição, mesmo 

diante de todo esforço dos grandes eruditos gregos, Heródoto e Homero, que com suas obras 

buscaram imortalizar os feitos humanos através da história e da poesia. Logo, para Arendt, foram os 

romanos que nos ensinaram por meio da experiência de fundação que “a tradição preservava o 

passado legando de uma geração a outra o testemunho dos antepassados” (Arendt, 2007, p. 166). E, 

assim, inclinando-se sobre a tradição romana e em sua experiência de fundação11, Arendt não apenas 

visa resgatar seu legado de preservação e testemunho das ações e feitos dos antepassados, mas 

também identificar a presença dessa tradição nas grandes revoluções do século XVIII, não enquanto 

repetição da experiência romana, mas enquanto legado que possibilitou uma nova experiência de 

fundação e conservação da ação e da pluralidade humana, dando início a novas instituições estáveis 

e duradouras, isto é, a constituição de um Novus ordo saeclorum, enquanto início absolutamente novo. 

É importante destacar que a tradição romana e seu ideal de fundação esteve presente 

nas duas revoluções modernas, desempenhando papéis distintos nos dois lados do atlântico. No que 

se refere à constituição da República na França, Arendt esclarece que a “solução romana foi a fonte 

efetiva de inspiração para o ‘despotismo da liberdade’ de Robespierre” (Arendt, 2011, p. 265), que 

visava justificar a ditadura através da defesa da constituição da liberdade. Tal justificativa também 

esteve presente nos pensamentos de teóricos como Maquiavel e James Harrington. Temos, nessa 

visão e justificativa, a teoria da defesa de um ditador na formação política de uma república, tese a 

qual Arendt se posiciona fortemente contrária. Todavia, tanto os romanos como Maquiavel, 

entendiam a nova fundação apenas como um ato de reforma ou restauração e não como um ato de 

fabricação, pois conforme esclarece Arendt, “na linguagem de Virgílio, a fundação de Roma foi o 

restabelecimento de Tróia, Roma seria efetivamente uma segunda Tróia” (Arendt, 2011, p. 266), isto 

é, nada mais do que a restauração de uma cidade antiga. Já o inglês James Harrington, seguindo a 

direção contrária, defendia a ideia de fabricação no âmbito da República e acreditava que apenas por 

meio da introdução de meios violentos, próprios desse processo, algo poderia ser criado, uma vez 

que, em seu entendimento, é “exatamente por que algo é criado não do nada, e sim de um 

determinado material que precisa ser violentado para se render aos processos de fabricação dos quais 

 
10 De acordo com Arendt, a experiência da polis grega está em agudo contraste com a experiência romana, 
onde “a ação política consiste na fundação e preservação da civitas” (Arendt, 2008, p. 94). 
11 Sobre esse aspecto, é importante considerar que “a história romana tinha como centro a ideia de fundação, e 
é impossível entender qualquer dos grandes conceitos políticos romanos, como autoridade, tradição, religião, 
lei etc., sem considerar o grande feito que está no início da história e da cronologia de Roma, o fato da urbs 
condita, a fundação da cidade eterna” (Arendt, 2011, p. 265). 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

25 

 

surge uma coisa, um objeto fabricado” (Arendt, 2011, p. 267) e, nessa linha, uma República é o 

resultado de uma ato violento de fabricação. No entanto, foi na Revolução Francesa, e mais 

especificamente na fase jacobina de Robespierre, que os meios de violência passaram a ser utilizados 

para fins de fabricação, ou seja, que a transformação do ditador romano em um ditador-fabricador 

se tornou possível, contrariando, assim, a própria tradição romana ao assumir a “posição de um 

‘arquiteto’ que construía com material humano uma nova casa, a nova república, para os seres 

humanos” (Arendt, 2011, p. 267). 

Contrariamente à experiência francesa, entre os americanos a influência da tradição 

romana lançou uma luz diferente nos assuntos políticos. De acordo com nossa autora, a influência 

romana entre os homens da Revolução Americana levou não, a uma réplica da experiência de 

fundação de Roma, mas a “uma variante do magnus ordo saeclorum virginiano, alterando-o para o novus 

ordo saeclorum, [assim, os americanos] admitiam que não se tratava mais de fundar ‘Roma de novo’, e sim 

de fundar uma ‘nova Roma’” (Arendt, 2011, p. 271). Arendt procura deixar claro, em sua leitura, que 

os homens da Revolução Americana haviam compreendido, embora não de imediato, que o início 

empreendido por eles por meio da Revolução “foi em larga medida não apenas a fundação de um 

novo corpo político como também o início de uma nova história nacional específica” (Arendt, 2011, 

p. 271). A Revolução, portanto, marcou o início dessa história independente, sem a presença de 

qualquer absoluto transcendente ou externo ao próprio ato de onde pudesse derivar sua validade12, 

pois “o absoluto ao qual o início há de derivar sua validade e que, por assim dizer, deve salvá-lo de 

sua arbitrariedade intrínseca é o princípio que fez seu aparecimento no mundo junto com ele” 

(Arendt, 2011, p. 272). E, esse princípio, segundo Arendt, não decorre da força ou violência de um 

arquiteto como propôs Robespierre, mas da deliberação fruto da decisão conjunta dos homens e do 

compromisso mútuo no espaço de pluralidade e liberdade próprio da ação política. 

A partir dessas exposições, visamos constatar, à luz do pensamento arendtiano, a 

inegável influência da tradição romana entre os homens das Revoluções modernas, mas também a 

grande estima atribuída por Arendt à tradução do republicanismo romano. Conforme esclarece 

Hammer, “a importância dos romanos para Arendt, como para Maquiavel e Montesquieu, é que eles 

fornecem uma maneira de pensar a política que dá forma às ideias políticas” (2002, p. 125). Arendt 

volta sua atenção para a tradição romana por perceber nessa tradição um modelo de autoridade, 

promessa e fundação capaz de iluminar os grandes teóricos políticos e lançar luz sobre os 

acontecimentos do mundo moderno e contemporâneo. Assim, embora alguns estudiosos de Arendt 

ignorem completamente a influência dessa tradição sobre seu pensamento13, somos levados a 

 
12 Aqui, Arendt esclarece que foi a partir da leitura da quarta Écloga de Virgílio, que os revolucionários 
americanos perceberam a existência de uma solução para as perplexidades do início, “a qual não requer nenhum 
absoluto para romper o círculo vicioso em que parecem presas todas as primeiras coisas” (Arendt, 2011, p. 
272). 
13 Para um maior aprofundamento, conferir: HAMMER, Dean. Hannah Arendt and roman political thought: 
the practice of  theory. Political Theory, v. 30, n. 1, pp. 124-149, feb., 2002. 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

26 

 

concordar com Hammer, ao defender que “Cícero, Virgílio e os historiadores desempenham um 

papel fundamental no pensamento de Arendt” (Hammer, 2002, p. 125), principalmente no que se 

refere à maneira como Arendt percebe as contribuições desses autores para a compreensão do 

pensamento político e dos ideais de fundação e constituição da república, conceitos-chave para 

entender o republicanismo em sua obra. 

Por certo, Cícero é uma grande referência teórica para Hannah Arendt14. De acordo 

com Beatriz Porcel, o pensador romano oferece a Arendt “a oportunidade de aprofundar na 

passagem da filosofia grega à latina termos centrais para o repertório filosófico-político, como 

‘auctoritas’, ‘humanas’, ‘religio’ e ‘historia’” (Porcel, 2015, p. 30). Nesse sentido, acreditamos que o 

legado transmitido por Cícero ao pensamento arendtiano contribuiu de maneira significativa para 

iluminar sua visão das influências conceituais adotadas pelos homens das Revoluções modernas, 

principalmente, no que concerne aos temas da fundação, ampliação e conservação da República. 

Cícero acreditava que a virtude dos homens se aproxima do caminho dos deuses no que se refere à 

“fundação de novas comunidades e a preservação das já fundadas” (Arendt, 2007, p. 163). Conforme 

esclarece Porcel, para o filósofo romano “fundar e conservar comunidades políticas é a virtude 

humana mais próxima ao gênio dos deuses” (Porcel, 2015, p. 30), e tal virtude só é possível através 

da atividade política, uma vez que se assemelha completamente a ela. Desse modo, não podemos 

negar a notória influência do filósofo romano sobre os homens das Revoluções modernas e, mais 

especificamente, sobre Hannah Arendt, nomeadamente no que concerne aos conceitos de fundação 

e autoridade. 

Em Virgílio, grande historiador e poeta romano, Arendt encontra os fundamentos do 

modelo de fundação de Roma, que marca o início de um novo tempo. “Virgílio fornece uma imagem 

de fundação que organiza a compreensão dos romanos de seu passado” (Hammer, 2002, p. 128). Nas 

páginas da Eneida, ao narrar a história de Eneias, o poeta reconta a história de Tróia; nesse contexto, 

é importante notar que, para Virgílio, a fundação de Roma não deve ser entendida como um início 

absolutamente novo, pois “ela era o ressurgimento de Tróia e o restabelecimento de alguma cidade-

estado que existira antes e cujo fio de continuidade e tradição nunca se rompera” (Arendt, 2011, p. 

269), portanto, a constituição e fundação de Roma aparece não como início absolutamente novo, mas 

como restauração ou restabelecimento da ordem dos períodos. Virgílio é, também, para Arendt, o 

primeiro a associar natalidade e política, tendo legado tal visão ao pensamento agostiniano, quando 

em seu poema Écloga, o autor professa “um hino a natividade, um louvor ao nascimento de uma 

criança e o anúncio de uma nova geração” (Arendt, 2011, p. 270). Por essa razão, concordamos com 

Hammer quando afirma que Virgílio representa para Arendt “a expressão política romana da forma 

 
14 As referências a Cícero estão presentes em boa parte das obras e textos de Hannah Arendt, aqui podemos 
destacar: A condição humana; Sobre a Revolução; Entre o passado e o futuro, A vida do Espírito e o Diário Filosófico. 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

27 

 

mais pura” (Hammer, 2002, p. 131), fornecendo uma forma de pensamento político puro, baseado 

na fundação e nas experiências da ação política no mundo. 

 

DA TRADIÇÃO ROMANA À EXPERIÊNCIA MODERNA DE FUNDAÇÃO 

Posto isso, convém que agora, na esteira de nosso objetivo, avancemos na direção de 

aprofundar o sentido atribuído pelos romanos à tradição e a ideia de fundação, bem como sua 

influência sobre as revoluções modernas. Para tanto, é mister iniciarmos pela discussão em torno da 

centralidade do conceito de autoridade política, uma vez que para os romanos “a fonte de autoridade 

repousava exclusivamente no passado, na fundação de Roma e na grandeza dos antepassados” 

(Arendt, 2007, p. 136). De acordo com Arendt, a palavra auctoritas teve sua origem em Roma, não 

existindo na língua grega. No sentido etimológico, ela deriva do substantivo auctor, que significa autor, 

e do verbo grego augere, que significa aumentar, e aquilo que “os de posse dela aumentam é a 

fundação” (Arendt, 2007, p. 164). A grande importância da inclusão dessa palavra no vocabulário, 

deriva do conceito romano de autoridade, que consiste na preservação e manutenção do ato inicial 

de fundação. Assim, com base na concepção romana de autoridade, podemos obter duas conclusões: 

primeiro, que a autoridade deriva da fundação e preserva o ato de fundação enquanto início da 

República; segundo, que a autoridade “aumenta” esse ato para atingir as gerações futuras, e dessa 

forma a fundação é santificada por meio da tradição15. 

Ademais, é preciso considerar ainda que para os romanos, conforme esclarece Rubiano, 

“os atos de fundação estão ligados aos deuses” (2016, p. 193), ou seja, a experiência de fundação é 

fruto da ação dos deuses entre os mortais. É assim que Cipião, no livro II, da obra Da República, de 

Cícero, ao narrar o mito da fundação de Roma, afirma: “Que República – continuou – terá uma 

origem tão esclarecida, tão sabida de todos como esta cidade, que deve sua fundação a Rômulo, filho 

de Marte?” (Cícero, 2011, p. 48). Ou ainda, na mesma obra, Lélio, ao recordar a famosa frase de 

Catão, afirma: “A constituição da República não foi obra de um homem nem de um tempo” (Cícero, 

2011, p. 61). Em ambos os casos, seja pela identificação de Rômulo com a figura divina responsável 

pela fundação de Roma, ou pela observação de que a constituição de uma República está para além 

do tempo e das ações humanas, podemos perceber claramente o elemento divino e a santificação do 

ato fundacional, que se expande pelo tempo e tradição como fonte de grandeza e de toda autoridade 

política. 

Ainda sobre o conceito romano de autoridade, Arendt nos lembra ser preciso considerar 

a distinção existente entre a categoria do poder, central para se pensar a política e a vocação 

republicana em nossa autora, e a categoria da autoridade. Arendt observa, que para os romanos “a 

autoridade, em contraposição ao poder (potestas), tinha suas raízes no passado, mas esse passado não 

 
15 Esse aumento significa crescimento, que “ao contrário de nosso conceito de crescimento, em que se cresce 
para o futuro, para os romanos o crescimento dirigia-se no sentido do passado” (Arendt, 2007, p. 166). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

28 

 

era menos presente na vida real da cidade do que o poder e a força dos vivos” (Arendt, 2007, p. 164). 

Assim, recorrendo novamente ao pensamento de Cícero, Arendt acrescenta que “a característica mais 

proeminente dos que detém autoridade é não possuir poder. Cum potestas in populo auctoritas in senatu 

sit” (Arendt, 2007, p. 164), isto é, enquanto o poder reside no povo, a autoridade repousa no Senado. 

O poder, portanto, encontra-se nas mãos do povo, resultando da ação política e da liberdade; já a 

autoridade, tem seu fundamento no passado e no ato de fundação da República, sendo mantida por 

meio do Senado e passiva de acréscimos pelas novas gerações16, sempre tendo como referência o 

passado e o ato inicial de Fundação. De acordo com Karin A. Fry, na Roma clássica, “o Senado 

Romano detinha sua autoridade por meio dos cidadãos que valorizavam a tradição dos ancestrais e 

transmitiam tal referência aos senadores” (Fry, 2010, p. 105), encontrando-se no passado e no ato de 

fundação a raiz de toda autoridade. 

Segundo Lafer, para Arendt, a relevância do conceito de autoridade na modernidade 

surge, principalmente, no contexto das Revoluções Francesa e Americana, que buscaram, cada uma 

a seu modo, “instituir pelo ato de fundação, que separa o não-mais (o passado) do ainda-não (o 

futuro), uma novus ardo saeculorum, que legitime a comunidade política e preencha a lacuna entre o 

passado e o futuro” (Lafer, 2003, p. 66). Lafer acredita, na esteira da interpretação arendtiana, que o 

fenômeno revolucionário significa um momento de retomada da tradição romana e, nesse sentido, o 

conceito de autoridade política e a ideia de fundação são indispensáveis, embora a experiência 

revolucionária moderna nos ensine que “a fundação deixou de ser um evento do passado – ab urbe 

condita – e passou a construir uma possibilidade presente ou futura” (Lafer, 2003, p. 66). 

Não temos dúvidas que Arendt é precisa ao identificar o grande legado da tradição 

romana para as revoluções do século XVIII, uma vez que, em suas palavras, “as ações dos homens 

das revoluções foram em altíssimo grau inspiradas pelos exemplos da Antiguidade romana” (Arendt, 

2011, p. 253). E isso, certamente, não reduz em nada a novidade do ato iniciado por eles, embora, 

seja possível também concluir com Arendt que, “sem o exemplo clássico reluzido pelos séculos, 

nenhum dos homens das revoluções dos dois lados do atlântico teria tido a coragem para aquilo que 

se demonstrou ser uma ação sem precedentes” (Arendt, 2011, p. 253). Foi a busca por reviver o ardor 

republicano do passado, presente, seja na experiência política da antiguidade greco-romana ou 

renascentista, que seguramente animou os homens das duas revoluções setecentistas a começarem 

algo sem precedentes na história da modernidade, ainda que, a princípio, eles próprios não 

 
16 Conforme afirma Cícero nas páginas da obra Da República (54 a.C.), “a autoridade do Senado estava no teu 
esplendor e o povo a suportava com paciência” (2011, p. 72). De acordo com Arendt, no contexto romano, o 
Senado era a representação da autoridade da República, nas palavras de Plutarco, podia funcionar como “um 
peso central, que, à maneira do lastro em uma embarcação, mantém as coisas sempre no justo equilíbrio” 
(Arendt, 2007, p. 165-166). No contexto romano, segundo Klusmeyer, o Senado era constituído por “um corpo 
seleto de distintos anciãos de nobre linhagem, cujo papel central era aconselhar os assuntos do Estado” (2020, 
p. 189) 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

29 

 

conseguissem perceber a novidade do que estavam iniciando, recorrendo frequentemente à referência 

basilar do modelo de “república romana e sua grandeza histórica” (Arendt, 2011, p. 254). 

Segundo Arendt, o que os homens das duas revoluções modernas buscavam na 

experiência política grega e na tradição romana eram lições e precedentes que pudessem iluminar suas 

ações. Dos gregos, a experiência fundamental era começar e conduzir a ação até o final; dos romanos, 

a experiência fundamental era fundar e conservar o que, para Arendt, “levou à tradição e à autoridade 

na política ocidental” (Arendt, 2006, p. 354). O retorno ao conceito romano de autoridade e às 

instituições políticas romanas atendiam a esse propósito. Contudo, é preciso lembrar que ao resgatar 

o conceito de autoridade, os revolucionários operaram uma mudança circunstancial na natureza de 

algumas dessas instituições. No que se refere ao conceito romano de autoridade, este nunca esteve 

fundado nas leis, mas “estava incorporada numas instituições políticas, o Senado romano – potestas in 

populo, mas autoritas in senatu” (Arendt, 2011, p. 256), e teve sua natureza radicalmente alterada pelos 

revolucionários norte-americanos. Nesse ponto em específico, Arendt explica que os revolucionários 

norte-americanos foram mais bem-sucedidos do que os romanos, onde o Senado funcionava como 

a instituição que mantinha a autoridade da República. A grande inovação norte-americana consiste 

na  

 

mudança do locus da autoridade, passando do Senado (romano) para a esfera 
judiciária do governo; mas o que continuou próximo ao espírito romano foi que 
julgaram necessário e criaram uma instituição concreta que, distinguindo-se 
claramente dos poderes legislativo e do executivo, era especificamente destinada 
aos fins da autoridade. (Arendt, 2011, p. 257). 

 

Dito de outra forma, embora os norte-americanos tenham se mantidos fiéis ao exemplo 

da tradição romana e conservado o Senado, Klusmeyer observa que os revolucionários americanos 

“preferiram dar ênfase à novidade de sua empreitada, e basear sua abordagem criando uma 

constituição na própria experiência política” (Klusmeyer, 2020, p. 200). Assim, mesmo preservando 

a distinção romana entre poder e autoridade, “investiram a Suprema Corte dessa última, e não, como 

os romanos haviam feito, o Senado, e ao fazê-lo transformaram o caráter dessa forma de autoridade, 

de política para legal” (Klusmeyer, 2020, p. 200). O Senado, portanto, tornou-se um poder ao lado 

dos poderes já existentes e, passando à esfera da legislatura, segundo Arendt, tornou-se “inapto para 

exercer a autoridade” (Arendt, 2011, p. 257); por sua vez, a Suprema Corte, destituída de poder e 

permanente no cargo, “sinaliza que a verdadeira sede da autoridade na República Americana é a 

Suprema Corte” (Arendt, 1990, p. 200), detentora de autoridade legal e responsável por conservar e 

ampliar o ato inicial de fundação. Em outras palavras, assevera Adverse, “quem fica encarregado de 

interpretar a Constituição será a sede da autoridade na nova república, vale dizer, a da Suprema Corte, 

cuja função não é legislativa, mas jurídica” (2012, p. 53). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

30 

 

A grande diferença entre a experiência norte-americana e a tradição romana, consiste 

no fato que “em Roma, a fundação da autoridade era política e consistia em dar conselhos, ao passo 

que na república americana a função da autoridade é judiciária e consiste na interpretação” (Arendt, 

2011, p. 258). Portanto, de acordo com Arendt, de um lado temos a tradição do Senado romano 

enquanto encarnação dos founding fathers, que liga a fundação da cidade aos ancestrais, de onde emana 

toda sua autoridade; e, de outro lado, temos a Constituição Americana, um documento escrito que é 

fonte de toda autoridade da Suprema Corte (Cf. Arendt, 2011, p. 258). Em ambos os casos, é 

perceptível a preocupação com a conservação do ato inicial de fundação e sua ampliação; nesse 

sentido, é perceptível também a influência da tradição romana antiga sobre os homens da Revolução 

Americana, preocupados em conferir permanência e legitimidade ao corpo político da república 

recém-fundada, o que, segundo Arendt, fez “parecer que tudo isso encontrara uma solução simples 

e como que automática na Roma antiga” (Arendt, 2011, p. 260). Por isso, ao recorrerem aos antigos, 

esses homens não buscavam apenas rememorar uma experiência pretérita ou uma tradição que se 

havia perdido e deixado de iluminar as gerações vindouras, mas também encontrar um modelo capaz 

de servir de referência para suas experiências políticas presentes. 

Portanto, aponta Arendt que foi por meio desse movimento de retorno dos americanos, 

de “olhar o passado com os olhos dos séculos futuros” (Arendt, 2011, p. 256), que a Revolução 

Americana teve sucesso onde as outras falharam, isto é, na “fundação de um novo corpo político 

com estabilidade suficiente para sobreviver às investidas dos séculos seguintes” (Arendt, 2011, p. 256), 

algo que se tornou possível apenas por meio da instituição de um novo princípio de autoridade, a 

Constituição, que não estava fundada num absoluto transcendente advindo da religião, mas que, 

conforme esclarece Karin A. Fry, fundava-se em uma nova instituição política, a “Corte Suprema, 

cujos magistrados não têm poder legislativo ou executivo, mas têm a autoridade de interpretar a 

Constituição” (Fry, 2010, p. 106). Desse modo, nas palavras de Arendt é possível concluir que 

 

foi a autoridade que o ato de fundação trazia dentro de si, mais do que a crença 
num Legislador Imortal, ou as promessas de recompensas e ameaças de castigo 
num ‘futuro estado’, ou mesmo na duvidosa autoevidência das verdades 
enumeradas no preâmbulo da Declaração de Independência, que assegurou a 
estabilidade da nova república” (Arendt, 2011, p. 256). 

 

Os americanos, inspirados no modelo romano, conseguiram estabelecer no ato de 

fundação da República um novo princípio de autoridade, não uma autoridade política como existia 

em Roma, mas judiciária, que, dispensando a necessidade de um absoluto transcendente, se 

estabeleceria a partir de uma instituição responsável pela interpretação das leis, derivando sua 

“autoridade da Constituição como documento escrito” (Arendt, 2011, p. 258). Para Lefebve, ao 

refletir sobre a posição da lei dentro da República, é possível perceber o lugar central que a lei ocupa 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

31 

 

no modelo teórico republicano de Arendt, onde a autoridade aparece como sendo o conceito chave 

para o entendimento da lei (Cf. Lefebve, 2016, p. 99).  

Em Sobre a Revolução, Arendt esclarece que tanto o νόμος grego como a lex romana não 

tinha origem divina, “o conceito de legislação dos gregos e dos romanos não precisa de inspiração 

divina” (Arendt, 2011, p. 241), a palavra νόμος, reflete, segundo Arendt, “o caráter ‘artificial’, 

convencional, de lavra humana das leis” (Arendt, 2011, p. 242), e, para os gregos, o estabelecimento 

das leis não era um gesto político, porém pré-político, portanto, o legislador não precisa pertencer à 

comunidade política, mas apenas está quantificado para a elaboração de suas leis. Por sua vez, a lex 

romana, ao contrário, não era uma atividade pré-política, sendo que “o sentido original da palavra lex 

é relação ou ‘ligação íntima’, ou seja, algo que liga duas coisas ou dois parceiros reunidos em 

circunstâncias externas” (Arendt, 2011, p. 243). Assim, para os romanos, a lex constituía uma atividade 

propriamente política, pois através dela eram estabelecidos “tratados e acordos com que se constituía 

uma nova aliança, uma nova unidade” (Arendt, 2011, p. 243). 

No entanto, a principal influência de Arendt no que concerne ao entendimento do da 

lei, não vem dos gregos nem dos romanos, mas da teórica política de Montesquieu, sobretudo, no 

que concerne a compreensão do conceito de lei emergente a partir da modernidade. Conforme nos 

esclarece Adverse, parafraseando Arendt, “Montesquieu foi o único político a retomar o sentido 

romano de lei, isto é, o de relação (rapport), abstendo-se, por causa disso, de introduzir no domínio 

político um poder despótico ou absoluto” (Adverse, 2012, p. 51)17. Portanto, segundo Arendt, “para 

Montesquieu, as leis religiosas ou as leis naturais não constituem, estritamente falando, uma ‘lei 

superior’” (Arendt, 2011, p. 244), posicionando, Montesquieu, como referência para o secularismo 

moderno. É desse modo, que no livro primeiro de O Espírito das Leis, o filósofo afirma, “as leis, em 

seu sentido mais extenso, são as relações necessárias que derivam da natureza das coisas; e, nesse 

sentido, todos os seres têm suas leis” (Montesquieu, 2005, p. 11). O conceito de lei, tanto para os 

romanos como nas palavras de Montesquieu, não necessita de uma fonte absoluta de autoridade, 

sendo a lei “apenas aquilo que relaciona duas coisas” (Arendt, 2011, p. 244). 

É visível a contribuição de Montesquieu tanto para o republicanismo moderno, embora 

não seja ele propriamente um teórico do republicanismo, como para a retomada dos conceitos antigos 

que serviram de referência aos homens das Revoluções. Ademais, conforme aponta Bignotto, “ao 

estudar os regimes e suas qualidades, ele ofereceu uma definição de república que será influente ao 

longo de todo o século XVIII” (2013, p. 180); e, mais ainda, é preciso considerar que “para ele o 

regime republicano se define, em primeiro lugar, pelo fato de que nele a soberania se encontra nas 

mãos do povo” (Bignotto, 2013, p. 180), visão que influenciou não só os revolucionários americanos, 

 
17 Em Sobre a Revolução, Arendt esclarece que dentre os teóricos pré-revolucionários apenas Montesquieu 
recusou introduzir um ideal de absoluto na esfera política, isso porque optou por usar a lei num sentido romano, 
“definindo-a no primeiro capítulo de L’esprit des lois como o rapport, a relação que subsiste entre entidades 
diferentes” (SR, p. 244). 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

32 

 

como também exerceu forte influência sobre os revolucionários franceses, uma vez que na definição 

francesa de democracia, “a lei só pode ter por origem na vontade popular” (Bignotto, 2013, p. 184). 

Por isso, defendemos a importante influência do pensamento de Montesquieu na leitura republicana 

de Arendt; a princípio, em sua recusa ao problema do absoluto enquanto fonte de validade das leis; 

e, depois, em sua contribuição para alterar o sentido vigente da palavra lei, que passa a adquirir um 

novo significado, agora fundada nos consentimentos e acordos mútuos e distante da sanção religiosa 

do absolutismo moderno. 

Nessa direção, Arendt aponta em Origens do Totalitarismo, que “no governo 

constitucional, as leis positivas destinam-se a erigir fronteiras e a estabelecer canais de comunicação 

entre os homens, cuja comunidade é continuamente posta em perigo pelos novos homens que nelas 

nascem” (Arendt, 1989, p. 517). As leis são a base de sustentação dos regimes republicanos e 

constitucionais, ao mesmo tempo, em que assegura a liberdade oriunda dos novos começos da política 

e do mundo comum. Aqui, encontramos em Arendt novamente uma recusa ao absolutismo de matriz 

religiosa como fonte de legitimidade das leis, mas também uma defesa dos regimes constitucionais de 

base republicana fundados nos acordos e pactos, conforme aconteceu no famoso pacto de Mayflower, 

o que nos leva a afirmar, com Arendt, que “a estabilidade das leis corresponde ao constante 

movimento de todas as coisas humanas, um movimento que jamais pode cessar enquanto os homens 

nasçam e morram” (Arendt, 1989, p. 517). Para Arendt, as leis e as constituições, os tratados e as 

alianças, representam os negócios políticos por excelência, asseguram estabilidade para com as 

gerações futuras, à medida que preservam o espaço de ação e pluralidade humana dos indivíduos 

dentro da República e, com isso, segundo Aguiar, respeitam “a diversidade e as diferenças humanas, 

a convivência entre os homens” (Aguiar, 2018, p. 26), enquanto pressupostos necessários à efetividade 

do mundo comum e partilhado. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Em linhas gerais, neste artigo, buscamos demonstrar o quanto é perceptível, nos textos 

de Arendt e, mais especificamente, em suas análises das revoluções, o legado da tradição republicana 

de Roma, assim como sua notável influência sobre os teóricos das revoluções modernas. Mais ainda, 

que Arendt pode ser lida como uma pensadora do republicanismo, dado seu diálogo constante com 

as matrizes do republicanismo clássico e moderno na defesa da liberdade e do espaço público. De 

Cícero a Montesquieu, observamos a grande influência teórica que os conceitos republicanos de 

fundação, república, liberdade, autoridade e lei exercem sobre o pensamento de Arendt, sustentando 

nossa defesa de um republicanismo arendtiano. 

 

 
REFERÊNCIAS 



ANTONIO BATISTA FERNANDES 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

33 

 

 
ADVERSE, Helton. Uma república para os modernos. Arendt, a secularização e o republicanismo. 
Filosofia Unisinos, n. 13, p.39-56, janeiro 2012. 
 
AGUIAR, Odílio Alves. A lei e a pluralidade em Hannah Arendt. Pensando: Revista de Filosofia, v. 
09, n. 17, p. 18-35, 2018. 
 
ARENDT, Hannah. A condição humana. Trad. Roberto Rapouso; revisão técnica Adriano Correia. 
13. Ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2016. 
 
ARENDT, Hannah. A promessa da política. Trad. Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: Difel, 2008.  
 
ARENDT, Hannah. Diario Filosófico 1950-1973. Trad. Raúl Gabás. Barcelona: Herder, 2006.  
 
ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. São Paulo: Perspectiva, 
2007. 
 
ARENDT, Hannah. On Revolution. Nova York: Pinguim, 1990. 
 
ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1989. 
 
ARENDT, Hannah. Sobre Hannah Arendt. Revista Inquietude, Goiânia, v. 1, n. 2, ago/dez, p. 123-
162, 2010.  
 
ARENDT, Hannah. Sobre à Revolução. Trad. Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 
2011.  
 
AVRITZER, Leonardo. Ação, Fundação e Autoridade em Hannah Arendt. Lua Nova, São Paulo, n. 
68, p.147-167, 2007. 
 
BIGNOTTO, Newton. A matriz Francesa. In: BIGNOTTO, Newton (org). Matrizes do 
republicanismo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 
 
CANOVAN, Margareth. Hannah Arendt: a re-interpretation of  her political thought. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1992. 
 
CÍCERO, Marco Túlio. Da República. Trad. Amador Cisneiros. São Paulo: EDIPRO, 2011. 
 
FRATESCHI, Yara. Liberdade política e cultura democrática em Hannah Arendt. Cadernos de 
Filosofia Alemã, São Paulo, v. 21, n. 3, p. 29-50, 2016. 
 
FRY. Karin A. Compreender Hannah Arendt. Trad. Paulo Ferreira Valério. Petrópolis: RJ: Vozes, 2010. 
 
HAMMER, Dean. Hannah Arendt and roman political thought: the practice of  theory. Political 
Theory, v.. 30, n. 1, pp. 124-149, feb., 2002. 
 
KLUSMEYER, Douglas B.. Hannah Arendt sobre autoridade e tradição. In: HAYDEN, Patrick 
(ed). Hannah Arendt: conceito fundamentais. Tradução de José Maria Gomes de Souza Neto. 
Petrópolis: RJ: Vozes, 2020. 
 
LAFER, Celso. Hannah Arendt: pensamento, persuasão e poder. 2 Ed. São Paulo: Paz e Terra, 2003. 
 



QUE REPÚBLICA? ARENDT, DO LEGADO CLÁSSICO AO REPUBLICANISMO 
MODERNO 

 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 

34 

 

LANG JR. Arendt e a questão da revolução. In: HAYDEN, Patrick (ed). Hannah Arendt: conceitos 
fundamentais. Tradução de José Maria Gomes de Souza Neto. Petrópolis: RJ: Vozes, 2020. 
 
LEFEBVE, Vincent. Politique des limites, limites de la politique: la palce du droit la pensée de Hannah 
Arendt. Bruxelles: Editions de l'ULB, 2016. 
 
MONTESQUIEU. O espírito das leis. Trad. Cristina Muracho. 3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 
 
PETTIT, Philip. Republicanismo. Una teoría sobre la libertad y el gobierno. Barcelona: Paidos, 1997. 
 
PORCEL, Beatriz. Arendt e o legado de Cícero e Maquiavel. In: BRANCO, Guilherme Castelo; 
ADVERSE, Helton (Org). Clássicos e contemporâneos da filosofia política: de Maquiavel a Antonio Negri. 
Belo Horizonte: Relicário, 2015. 
 
RUBIANO, Mariana de Matos. Revolução em Hannah Arendt: compreensão e história. 2016. 280 f. 
Tese (Programa de Pós-Graduação em Filosofia). Departamento de Filosofia, Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2016. 
 
VALLESPIN, Fernando. Hannah Arendt y el republicanismo. In: CRUZ, Manuel (comp.). El siglo de 
Hannah Arendt. Barcelona: Paidós, 2006. 
 

 
 
 


