
ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
56 
 

ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 
Islands Of Freedom: Politics In The Practices Of Restorative Justice 

 
Aline Soares Lopes1 

João Salm2 

 
RESUMO: O espaço das práticas restaurativas vistos como ilhas de liberdade fundamenta-se 
primeiramente na teoria política de Hannah Arendt, bem como na construção teórica em torno da 
Justiça Restaurativa. Como objeto de estudo os processos circulares e suas características 
correspondem a uma forma de organização política emancipatória a ser analisada. O objetivo geral 
desta pesquisa encontra-se na aproximação da filosofia da teórica política Hannah Arendt e dos 
estudos desenvolvidos recentemente em torno dos processos circulares utilizados na Justiça 
Restaurativa. Como objetivos específicos pretende-se apontar as conceituações pertinentes presentes 
na teoria de Arendt, e nos teóricos de Justiça Restaurativa, como Elizabeth Elliot e Howard Zehr. 
Os principais resultados desta pesquisa foram a problematização dos espaços de liberdade na 
atualidade e a potencialidade dos processos circulares na contemporaneidade. 
Palavras-chave: Ilhas de Liberdade; Práticas Restaurativas; Políticas emancipatórias; Processos 
circulares. 
 
ABSTRACT: The space of restorative practices seen as islands of freedom is based primarily on 
Hannah Arendt's political theory, as well as on the theoretical construct surrounding Restorative 
Justice. As an object of study, circular processes and their characteristics correspond to a form of 
emancipatory political organization to be analyzed. The general objective of this research is to bring 
together the philosophy of political theorist Hannah Arendt and recent studies on circular processes 
used in Restorative Justice. The specific objectives are to highlight the relevant concepts present in 
Arendt's theory and in the work of Restorative Justice theorists such as Elizabeth Elliot and Howard 
Zehr. The main results of this research were the problematization of spaces of freedom today and 
the potential of circular processes in contemporary times. 
Keywords: Islands of Freedom; Restorative Practices; Emancipatory Policies; Circular Processes. 

 

 
INTRODUÇÃO 

Este artigo é parte essencial de minha tese de doutoramento, onde problematizo alguns 

aspectos da Justiça Restaurativa, como se ela está sendo articulada como uma política pública ou não? 

Se ela está consciente das diferentes violências existentes em nossa sociedade? E, se ela é capaz de 

 
1 Doutora em Ciências Sociais Aplicadas pela Universidade Estadual de Ponta Grossa. Mestre em Direitos 
Humanos e Políticas Públicas pela Pontifícia Universidade Católica do Paraná. Bacharela em Direito pela 
Universidade Estadual de Ponta Grossa. Aprofundamento em Direitos Humanos pela Universidad Pontifícia 
de Comillas Madrid-Espanha. Pesquisadora na área de Filosofia do Direito. Atualmente é Professora de Direito 
Constitucional e Advogada. Contato: alinesoareslopes89@gmail.com; 
2 Doutor pela Escola de Justiça e Investigação Social da Arizona State University. Professor assistente no 
Departamento de Justiça Criminal da Governos State University, em Chicago. Instrutor de Justiça Restaurativa 
para Simon Fraser University (SFU), em Vancouver , British Columbia, Canadá onde também é Membro do 
Comitê de Direção do Centro de Justiça Restaurativa. Consultor do Ministério das Relações Exteriores do 
Canada para cooperação internacional entre o Canadá e Brasil na área da Justiça Restaurativa. Consultor para 
o Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento - PNUD, na área da Justiça Restaurativa em Fiji e 
outros países do Pacifico Sul. Email: jsalm@govst.edu e joaos@sfu.ca. 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
57 

 

construir um espaço propício para a ação política? Esta última questão muito ligada à reflexão 

arendtiana sobre a política no mundo contemporâneo e as ilhas de liberdade.  

Falo que este enxerto é parte essencial da minha tese, porque foi as reflexões de Arendt 

que me impulsionaram a pensar espaços onde a política pudesse de fato acontecer, irrompendo com 

a lógica das necessidades, e possibilitando a criação de algo novo, uma nova dinâmica de 

relacionamentos, sem que nada seja imposto, mas que algo seja criado simultaneamente com base no 

diálogo e no engajamento dos sujeitos participantes. 

Encontro na teoria de Arendt, uma crítica sobre a modernidade. Após o advento do social 

e a inauguração da modernidade, os espaços públicos, dedicados às questões públicas e com a 

liberdade de agir, inerente a política, se tornaram cada vez mais raros, fazendo com que na concepção 

da autora, restassem ao nosso tempo apenas Ilhas de Liberdade. 

Tendo assim o duplo aspecto, da tragédia, mas também da esperança. Estes espaços 

restritos apresentam certos elementos políticos que serão trabalhados neste artigo e que fazem com 

que os “círculos de construção de paz”, um dos modelos das práticas restaurativas existentes, se 

aproximem do pensamento político de Arendt.  

Elementos como a horizontalidade, a presença do discurso, mas também de uma escuta 

ativa, e posterior a isso, a possibilidade da ação conjunta, torna tal prática, uma potencial ilha de 

liberdade. Para melhor entender tal hipótese de aproximação da filosofia de Arendt com os 

fundamentos dos processos circulares, apresentar-se-á a conceituação e o entendimento de Arendt 

sobre alguns elementos como: advento do social, espaço público, liberdade, ação, discurso e 

pluralidade. Bem como, o majoritário entendimento sobre os processos circulares e as práticas de 

justiça restaurativa, isso tendo como marco teórico autores como Elizabeth Elliot, Howard Zehr, e 

documentos internacionais sobre JR.  

 

CONCEITOS ESSENCIAIS 

 

A compreensão de alguns conceitos apresentados por Arendt se faz mister antes de 

iniciarmos uma articulação com a hipótese de Ilha de Liberdade. Arendt pensa que a política teve 

profundas rupturas e transformações na modernidade. O advento do social transformou o espaço público. 

O domínio total inaugurado pelos regimes totalitários trouxe uma ruptura para o mundo como o 

conhecíamos. E a Revolução Francesa, principal revolução liberal, deu o tom político qual iriamos 

seguir como modelo. 

Todas essas transformações alteraram o espaço de se fazer política, o que não significa que 

esses espaços foram extintos, para Arendt houve-se uma redução. Se hoje observam-se muito mais 

espaços dedicados a questões de ordem privada, poucos espaços, entendidos como Ilhas de Liberdade, 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
58 
 

ainda podem preservar a dignidade política pensada por Arendt, fornecendo liberdade para seus 

atores. 

Ao apropriar-se dos termos utilizados por Arendt em sua obra, identificam-se 

essencialmente alguns mais pertinentes a compreensão e uma possível conceptualização de Ilhas de 

Liberdade. Para tanto inicia-se o entendimento que Arendt exprime sobre o Espaço Público. 

O Espaço Público seria aquele espaço que inicialmente na antiguidade era destinado a tratativa 

de questões públicas. Como exemplo Arendt recorre a ágora, onde os gregos destinavam aquele 

espaço especificamente, para que questões da vida pública pudessem ser dirimidas. Sabendo que 

questões privadas poderiam atrapalhar, estes cidadãos tentavam despir-se de suas personalidades, 

para que se sentissem livres do peso das necessidades vitais, podendo assim fazer política de um 

modo livre.  

A liberdade advinha da possibilidade de todos ali naquele espaço escolherem tratar-se como 

iguais. Não tratando-se de uma igualdade fictícia, como a que temos formalmente empregada em 

nossas Constituições. 3Mas uma igualdade entendida pelos gregos como isegoria. Tal igualdade 

acontecia quando os cidadãos, independente de suas diferenças e consciente das mesmas, escolhiam 

tratar-se como iguais. Dando uns aos outros o mesmo espaço de fala e a mesma oportunidade de 

aparição. 

Utilizando-se da fala, do discurso e da persuasão todos tinham as mesmas chances de 

convencer os outros participantes em torno de uma ideia, a ponto de levar os mesmos a um tipo de 

deliberação e a partir dali a agir conjuntamente. Os Espaços de liberdade são vistos por Arendt como 

constructos humanos. Tal ideia será mais bem elaborada ao longo do texto. 

Para Arendt, mesmo após o advento do social, crítica que a pensadora emprega a algumas 

transformações aparentes na modernidade, a ação, atividade humana por excelência, não se perdeu 

completamente. A crítica da autora é de que as três principais atividades humanas vivenciadas na victa 

activa: trabalho, obra e ação, tiveram seus valores invertidos. Se a ação antes era vislumbrada com maior 

admiração, na atualidade o trabalho tem ocupado o papel de destaque. 

Se na antiguidade o trabalho era visto como algo necessário para a sobrevivência, mas ainda 

assim, algo que gerava certa vergonha, mesmo tendo de ser realizado publicamente. Hoje ele é o 

centro da nossa vida pública, evoluindo para um outro patamar, entendido por Arendt como o 

Consumo. Se na antiguidade a pessoa era admirada por seus feitos na vida pública, como seu discurso 

e poder de persuasão. Hoje somos admirados e julgados pelo nosso poder econômico ou de 

 
3No caso da Constituição brasileira: “ Art. 5º Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, 
garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, 
à igualdade, à segurança e à propriedade, nos termos seguintes...” Constituição da República Federativa do 
Brasil, 1988. Tal trecho é o que chamamos de igualdade formal perante a legislação, algo muito passível de 
críticas, já que a maioria dos governos têm dificuldades de torná-la real e eficaz. 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
59 

 

consumo. Se o cidadão é transformado em consumidor, e os espaços públicos foram absorvidos 

pelos mercados, qual espaço nos restaria para fazermos política? 

Mesmo Arendt não tendo esquematizado o conceito ilhas de liberdade ela apresenta indícios 

do que corresponderia a estes espaços de aparecimento.  

 

Espac ̧os estes onde a condição humana da ação pode irromper a nossa vida dedicada 

ao consumo de absolutamente tudo. Em uma sociedade de massas, espac ̧os 
reduzidos, ilhas, mas onde pode-se experimentar a liberdade pública, conhecida 
como a liberdade dos antigos. (Lopes, 2022, p.20) 
 

Embora diversos possam ser os espaços a serem compreendidos como ilhas de liberdade, este 

artigo concentra-se em articular a possibilidade de os espaços construídos em práticas restaurativas 

circulares. 

A partir do advento do social, que seria a entrada violenta de questões de ordem social na 

esfera pública (2010a). A hibridização das esferas pública e privada, que hoje constitui o que se 

entende por sociedade. A mescla dos espaços, causa prejuízos à ação. Isso porque alguns pré-requisitos 

são importantes para que a ac ̧ão possa ocorrer de maneira qualificada. Um espaço público propício, 

facilita que essa atividade da vita activa se realize.  

A hibridização dos limites público e privado é vista por Arendt (2010a) como algo 

irreversível. E para tal problema, a autora não apresenta uma solução, apenas uma compreensão, para 

que se for de nossa escolha, possamos de algum modo nos reconciliarmos com o passado.  

Para Arendt, “ninguém é capaz de formar opinião própria sem o benefício de uma 

multiplicidade de opiniões dos outros” (ARENDT, 2011, p. 286), ou seja, antes de se formular uma 

opinião, é preciso que se escute as demais perspectivas. Ademais, uma opinião solitária não constitui 

a força necessária para a ação conjunta no âmbito político, pois “a razão do homem, como o próprio 

homem, é tímida e cautelosa quando sozinha, e adquire firmeza e confiança em proporção ao número 

a que se associa”. (Arendt, 2011, p. 289). Mais uma vez, é necessário ressaltar a importância de um 

espaço em que opiniões plurais e diversificadas possam coexistir. Apenas a diversidade de opiniões 

pode garantir um espaço em que a liberdade impere.  

A terminologia arendtiana nunca significa algo isoladamente, os termos se distinguem, 

porém, sempre se relacionam. A gramática da ação demonstra que a ação política é a única faculdade 

humana que requer uma pluralidade de homens. Para Arendt, numa sintaxe do poder: “...o poder é 

o único atributo humano que se aplica exclusivamente ao entremeio mundano onde os homens se 

relacionam entre si, unindo-se no ato de fundação em virtude de fazer e manter promessas, o que, na 

esfera da política, é provavelmente a faculdade humana suprema.” (Arendt, 2011, p. 228).  

A conceituação moderna de liberdade difere e muito dos conceitos estabelecidos na 

Antiguidade. Os significados reconhecidos hoje em dia perderam seu vínculo com o significado 

original, reconhecido como algo público. As deformações conceituais, compatíveis com um mundo 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
60 
 

mais utilitário e individualista, fazem com que rompamos com a ideia de que a liberdade é algo 

público, relacionado a uma experiência coletiva, e nos impelem a acreditar que a liberdade é algo 

interior e que pode ser sentida isoladamente. Em uma tentativa de reconciliação com o pensamento 

antigo, em sua obra Entre o Passado e o Futuro, Arendt buscou elaborar como a liberdade já representou 

algo de mais digno e significativo para a política. Para a filósofa alemã, a liberdade está ligada apenas 

à política, e não ao âmbito privado e nem a um livre-arbítrio, algo interior. (Arendt, 2014). Na 

Antiguidade, a liberdade era entendida como a ação conjunta exercida entre os homens em certa 

condição de igualdade.  

A liberdade necessita de um espaço para que possa acontecer, e esse espaço é a esfera 

pública, o qual permite aos homens exercerem sua condição humana, sua pluralidade. O exemplo 

grego, utilizado por Arendt, demonstra as características de um espaço destinado à liberdade. “A polis 

grega foi outrora precisamente a ‘forma de governo’ que proporcionou aos homens um espaço para 

aparecimentos onde pudessem agir — uma espécie de anfiteatro onde a liberdade podia aparecer.” 

(Arendt, 2000a, p. 201).  

Para que a liberdade pudesse aparecer, os legisladores, como arquitetos, definiam um 

espaço público destinado à ação. A lei era vista como a estrutura, mas a verdadeira polis não era o 

espaço determinado, e sim as pessoas reunidas para o exercício de cidadania. (Arendt, 2010a, p. 243). 

Em certa medida, era preciso que as pessoas que ocupassem o espaço público deixassem seus 

interesses privados para trás.  

Além de um espaço a ser assegurado, outra questão, completamente relacionada com a 

necessidade de um espaço diferenciado, é a igualdade. Para Arendt, os homens não nascem iguais. É 

um erro recorrente nas doutrinas modernas pensar que os homens nascem iguais, ou querer tratá-los 

como se fossem iguais. Como se a igualdade fosse algo dado e que não precisasse ser constituído ou 

estabelecido.  

Para a filósofa política, os homens se tornam iguais à medida que decidem garantir 

reciprocamente direitos de igualdade. “A igualdade na esfera pública é uma igualdade de desiguais, 

uma enorme equalização de diferenças produzida pela cidadania.” (Ribas, 1999, p. 6). A igualdade e 

a liberdade não eram entendidas como qualidades inerentes à natureza humana, não eram  ́, 

dadas pela natureza e brotando por si sós; eram ó, isto é, convencionais e artificiais, frutos do 

esforço humano e qualidades do mundo feito pelos homens. (Arendt, 2011, p. 59).  

Uma condição humana básica é a pluralidade, portanto, por mais que os homens optem 

por tratarem-se como iguais, a ação e o discurso de cada indivíduo aparecem de forma única no 

espaço público. A pluralidade humana, como nos explicou Arendt, apresenta o duplo aspecto da 

igualdade e da diferença.  



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
61 

 

Se não fossem iguais, os homens não poderiam compreender uns aos outros e os 
que vieram antes deles, nem fazer planos para o futuro, nem prever as 
necessidades daqueles que virão depois deles. Se não fossem distintos, sendo cada 
ser humano distinto de qualquer outro que é, foi ou será, não precisariam do 

discurso nem da ac ̧ão para se fazerem compreender. Sinais e sons seriam 

suficientes para a comunicac ̧ão imediata de necessidades e carências ide ̂nticas. 
(Arendt, 2010a, p. 119). 

Arendt explica o que ocorria na polis grega. Lá acontecia a isonomia e não uma democracia. 

A democracia seria o governo da maioria e não de todos. Apenas no caso da isonomia da polis 

podemos observar a liberdade como sinônima da igualdade. “A igualdade existia apenas neste campo 

especificamente político, em que os homens se encontravam como cidadãos, e não como pessoas 

privadas.” (Arendt, 2011, p. 59). Para que fossem livres, os gregos sustentavam que era necessário 

estar entre seus pares, e essa igualdade estabelecida requer que não se sujeite nem domine outrem. 

Caso contrário, a liberdade seria rompida e o espaço público destruído. (Arendt, 2011, p. 59). Arendt 

se mostrou contrária ao pensamento de que “a essência da política seria o domínio e a principal 

paixão política seria a paixão de dominar.” (Arendt, 2011, p. 345).  

A liberdade como fenômeno político nasceu com as cidades-estado gregas. Desde 

Heródoto, ela foi entendida como uma forma de organizac ̧ão política em que os 

cidadãos viviam juntos na condic ̧ão de não domínio, sem divisão entre 

dominantes e dominados. Essa noc ̧ão de não domínio se expressava na palavra 
“isonomia”, cuja principal característica entre as formas de governo, tais como 

foram enumeradas pelos antigos, consistia na ause ̂ncia completa da noc ̧ão de 
domínio [...]. (Arendt, 2011, p. 58).  

A filósofa alemã̃ sofreu diversas críticas por recorrer ao pensamento antigo para discutir a 

política atual. Arendt justificou que, não por apego à erudição, recorreu aos significados antigos, e 

sim, por ter sido uma época de maior dignificação da política. A política, na antiguidade, coexistia 

com institutos como o da escravidão, e a pensadora deixou claro que tamanha desigualdade deve ser 

combatida e criticada. Mas o que despertou maior interesse em Arendt foi a forma como, mesmo em 

um ambiente de tamanha desigualdade, se pode encontrar um modo de organização política para 

dirimir outras desigualdades. 

Como se, de alguma forma, os gregos tivessem compreendido a necessidade do espaço 

público e a pluralidade como condição humana. A busca por igualdade no âmbito político é 

compreendida de maneira equivocada. Conforme Arendt, a pluralidade é uma condição 

fundamentalmente humana e jamais poderá ser descartada do campo político. A proposição de 

igualdade no espaço público deve ser pensada como uma característica de exercício da liberdade 

dentro desse âmbito. Para que este tenha êxito, os homens devem ser igualmente livres.  

A condição de não domínio, apresentada na polis, está relacionada ao poder. O poder era 

entendido como uma potência, os homens, ao agirem juntos, exerciam o poder. Na modernidade, o 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
62 
 

poder em muitos casos significa o domínio de outros homens pelo exercício da força ou da violência, 

dois elementos que de maneira alguma poderiam estar presentes no cenário político, pois o espaço 

público é um lugar destinado à persuasão. “A cidade-estado grega definia-se explicitamente como um 

modo de vida fundado apenas na persuasão e não na violência” (Arendt, 2011, p. 36).  

O poder só é efetivado onde a palavra e o ato não se divorciam, onde as palavras 
não são vazias e os atos não são brutais, onde as palavras não são empregadas 

para velar intenc ̧ões, mas para desvelar realidades, e os atos não são usados para 

violar e destruir, mas para estabelecer relações e criar novas realidades. É o poder 

que mantém a existe ̂ncia do domínio público, o espac ̧o potencial da apare ̂ncia 
entre homens que agem e falam. A própria palavra, como o seu equivalente grego, 

dynamis, e o latino, potentia, com suas várias derivac ̧ões modernas, ou o alemão 

macht (que vem de mögen e möglich, e não de machen), indica seu caráter de 
“potencialidade”. O poder é sempre, como diríamos hoje, um potencial de poder, 
não uma entidade imutável, mensurável e confiável como a força [force] e o vigor 
[strength]. Enquanto o vigor é a qualidade natural de um indivíduo isolado, o poder 
passa a existir entre os homens quando eles agem juntos, e desaparece no instante 
em que eles se dispersam. (Arendt, 2010a, p. 250).  

Ainda sobre a importância da fala no espaço público, para Arendt, a ação e o discurso têm 

um caráter específico de revelação. (Ribas, 2010, p. 167). Os homens descobrem-se no pensar, mas 

revelam-se no agir e no julgar. Cada indivíduo, como ser singular, revela-se e confirma-se de modo 

único no espaço público, e pode, assim, expressar a pluralidade de identidades existentes no mundo.  

É com palavras e atos que nos inserimos no mundo humano, e essa inserc ̧ão é 
como um segundo nascimento, no qual confirmamos o fato simples do nosso 
aparecimento físico original. Não nos é imposta pela necessidade, como o 
trabalho, nem desencadeada pela utilidade, como a obra. Ela pode ser estimulada 

pela presenc ̧a de outros a cuja companhia possamos desejar nos juntar, mas nunca 

é condicionada por eles; seu impulso surge do comec ̧o que veio ao mundo quando 

nascemos e ao qual respondemos quando comec ̧amos algo novo por nossa 
própria iniciativa. (Arendt, 2010a, p. 221).  

No trecho de Entre o Passado e o Futuro, Arendt talvez demonstre o ponto no qual seja mais 

difícil compreender o que é liberdade. Afinal, a liberdade e a ação coexistem, uma não acontece sem 

a outra, e ambas só podem ser demonstradas e compreendidas no momento de sua realização. “Os 

homens são livres — diferentemente de possuírem o dom da liberdade — enquanto agem, nem antes 

nem depois; pois ser livre e agir são uma mesma coisa.” (Arendt, 2000a, p. 199).  

Mais uma vez ressalta-se que o campo por excelência da liberdade é o âmbito político. O 

espaço público é destinado para a ação, o discurso, o poder, a pluralidade, mas a característica que dá 

significado à vida política é a liberdade. De acordo com a filósofa, a razão de ser da política é a 

liberdade.  

O campo em que a liberdade sempre foi conhecida, não como um problema, é 

claro, mas como fato da vida cotidiana, é o a ̂mbito da política. E mesmo hoje em 
dia, quer o saibamos ou não, devemos ter sempre em mente, ao falarmos do 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
63 

 

problema da liberdade, o problema da política e o fato de o homem ser dotado 

com o dom da ac ̧ão; pois ac ̧ão e política, entre todas as capacidades e 
potencialidades da vida humana, são as únicas coisas que não poderíamos sequer 

conceber sem ao menos admitir a existe ̂ncia da liberdade, e é difícil tocar em um 
problema político particular sem, implícita ou explicitamente, tocar em um 
problema de liberdade humana. A liberdade, além disso, não é apenas um dos 

inúmeros problemas e fenômenos da esfera política propriamente dita, tais como 

a justic ̧a, o poder ou a igualdade; a liberdade, que só raramente — em épocas de 

crise ou de revolução — se torna alvo direto da ac ̧ão política, é na verdade o 
motivo por que os homens convivem politicamente organizados. Sem ela, a vida 
política como tal seria destituída de significado. A raison d’être da política é a 

liberdade, e seu domínio de experiência é a ação. (Arendt, 2000a, p. 191).  

Segundo a filósofa alemã, ao se pensar em liberdade política, como pensavam Condorcet e 

outros homens das revoluções, não é apenas pensar nas liberdades constitucionais, a liberdade política 

é algo maior do que a garantia dos direitos civis. Para Arendt, as liberdades encontradas na 

Constituição Francesa e outras que seguiram seu exemplo, tratam de liberdades negativas e resultam 

da libertação, mas não são a liberdade em si. Assim, a liberdade é a participação nos assuntos públicos 

ou a admissão na esfera pública. “Se a revolução visasse apenas a garantia dos direitos civis, estaria 

visando não a liberdade, e sim a libertação de governos que haviam abusado de seus poderes e violado 

direitos sólidos e consagrados.” (Arendt, 2010a, p. 61).  

Neste sentido, ressalta-se que a positivação de leis que favoreçam a organização política é 

importante e parte fundante no estabelecimento de um espaço institucional que favoreça o 

acontecimento da liberdade, mas deve ser diferenciada. Assim como Arendt buscou deixar claro que 

uma reforma é diferente de uma revolução, a criação de leis ou de políticas públicas nunca constituirá́ 

por si só́ uma ilha de liberdade. A cada prática restaurativa, com seus diferentes atores e seus diferentes 

temas, a liberdade pode vir a ocorrer ou não. A constituição de um espaço favorável seria um primeiro 

passo, mas a experiência real da ação e da liberdade só́ poderia ser constatada em cada prática.  

Hannah Arendt explicou que a liberdade, em todos os lugares em que existiu como 

realidade concreta, sempre teve limitações espaciais. (Arendt, 2011, p. 344). Em seu sentido positivo, 

a liberdade só́ é possível entre iguais, e a igualdade, por não ser um princípio de validade universal, 

precisa ser artificialmente construída. (Arendt, 2011, p. 344).  

As desigualdades sociais, quanto maiores, mais difíceis de serem olvidadas para 

que se possa “fazer política”. A isonomia criada pelos gregos, garantia a ó, 
a igualdade, mas não porque todos os homens nasciam iguais. Ao contrário, 
porque os homens eram, por natureza, não iguais e precisavam do auxílio de uma 

instituição artificial, a polis, que, em virtude de seu ó, os tornaria iguais. 
(Arendt, 2011, p. 58).  

 Essa isonomia era, portanto, uma igualdade artificial que existia apenas no campo 

especificamente político, no qual os homens encontravam-se como cidadãos, e não como sujeitos 

privados. “Nunca é demais frisar a diferença entre esse antigo conceito de igualdade e nossa noção 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
64 
 

de que os homens são feitos ou nascem iguais e se tornam desiguais em virtude de instituições sociais 

e políticas, ou seja, criadas pelos homens.” (Arendt, 2011, p. 59).  

Considerado o tesouro perdido das revoluções, o sistema de conselhos apresentava uma 

horizontalidade mais coerente com a liberdade pública, mas, infelizmente, foram extintos devido à 

soberania do sistema partidário.  

Conselhos populares no registro de suas histórias tratavam-lhes como meros 

órgãos essencialmente passageiros na luta revolucionária pela libertac ̧ão, isto é, 
não entendiam em que medida o sistema de conselhos lhes mostrava uma forma 

de governo inteiramente nova, com um novo espac ̧o público para a liberdade que 

se constituía e se organizava durante o curso da própria revoluc ̧ão. (Arendt, 2011, 
p. 314).  

A ideia de que os espaços constituídos nas práticas restaurativas formariam pequenas ilhas 

de liberdade, nas quais existiria a possibilidade de um espaço livre ao discurso e à ação conjunta. Esta 

ideia apareceu após se realizar um curso de capacitação em justiça restaurativa, no qual alguns 

elementos pertinentes da teoria arendtiana surgiram como pontos de contato da justiça restaurativa 

e da filosofia política pensada por Arendt.  

As práticas restaurativas utilizam uma metodologia que visam a obter uma fala e uma escuta 

qualificadas. Diferentes metodologias permitem que as pessoas falem sobre conflitos ou eventuais 

problemas sem se utilizar da violência. Embora a Justiça Restaurativa utilize-se de algumas técnicas 

ela jamais pode ser reduzida a uma técnica, seu efeito e potência surge da sinergia criada a cada 

encontro, envolvendo muitas variáveis, como a conexão e comprometimento dos participantes com 

as diretrizes construídas conjuntamente. 

Tais espaços de aparecimento — como a própria esfera política, podem ser pensados como 

ilhas no oceano ou oásis num deserto. No fim da obra Sobre a Revolução, Arendt entendeu que a política 

moderna criou como principal exemplo de organização os sistemas partidários, bem como as 

democracias, formas de governo extremamente hierarquizadas e com pouca liberdade ou com 

liberdade para poucos. Mas irrupções nesse meio são possíveis e talvez não sejam tão raras quanto 

costumamos pensar.  

 

CÍRCULOS RESTAURATIVOS COMO ILHAS DE LIBERDADE 

Agora que já entendemos a construção do pensamento de Arendt em torno do termo ilhas 

de liberdade, podemos seguir e compreender por que este termo faz tanto sentido quando pensamos 

na Justiça Restaurativa e suas práticas. Não necessariamente a terminologia ilhas de liberdade deva ser 

utilizada apenas para um tipo de ação, mas acreditamos aqui, que as práticas circulares de Justiça 

Restaurativas podem ser identificadas como uma delas. Ao trazer os espaços das práticas restaurativas 

como ilhas de liberdade, ensaia-se apresentar algo novo dentre nossos modelos políticos modernos. 

Talvez um espaço onde mais pessoas possam sentir a felicidade pública.  



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
65 

 

O que está em primeiro plano não é um trabalho da filosofia de Arendt, mas sim a 

apropriação de suas reflexões para interpretar o objeto em questão, que seriam as práticas 

restaurativas. Ao final da obra Sobre a Revolução, Arendt afirmou que alguns espaços ainda expressam 

a sonhada liberdade pública na esquemática do respeitar-se mutuamente pela escolha de tratarem-se 

como iguais. “Em termos atuais, é no Parlamento e no Congresso onde ela se move entre seus pares.” 

(Arendt, 2011, p. 345). Espaços como Senado ou Câmara Legislativa seriam exemplos a serem 

considerados. Mas outros espaços podem ser pensados e constituídos, para que a liberdade funcione 

como a pensada por Arendt. 

Não só́ as práticas restaurativas, e nem sempre as práticas restaurativas. Um exemplo 

pequeno e rico de ilha de liberdade são as assembleias escolares, onde alunos podem sentar-se em 

círculo para discutirem assuntos de seu interesse comum. Essas disposições já ocorrem em nossa 

sociedade, podemos voltar nossos olhares a elas e valorizá-las como ilhas de liberdade.  

A dinâmica de uma prática restaurativa circular se apresenta como uma ilha de liberdade na 

medida em que estabelece um espaço onde todos os participantes escolhem respeitar-se 

simultaneamente, e para que depois deste espaço de aparição, onde exercem a pluralidade humana 

eles podem agir conjuntamente recuperando o sentido antigo da palavra ação e liberdade. 

A Justiça Restaurativa surge como um enfrentamento à violência, e a busca pela 

dignificação da palavra Justiça. Pensar se estamos sendo justos ou não? Se o emprego da violência é 

excessivo? Se é possível justificar os sistemas prisionais e punitivos com base na segurança? São 

grandes questões morais.  

A sociedade das massas, com multidões isoladas entre si, nos leva a pensar que a questão 

da segurança é uma questão privada e que devemos fugir da violência urbana da maneira que 

pudermos, o que tem a consequência de que a sociedade de massas apresenta o individualismo como 

melhor expressão de liberdade. (Arendt, 2018a, p. 17). Mas a segurança como nos apresenta Elliott é 

uma pauta da coletividade, e deve ser pensada em comunidade. Muitas vezes o medo do “outro”, é 

maior do que os perigos verdadeiramente reais.  

A abordagem da justiça restaurativa é diferente da abordagem tradicional da justiça. 

Seguramente ambas buscam a responsabilização, mas cada uma tem um entendimento distinto acerca 

do que isso seja. “Ao invés de focar principalmente na punição do ofensor, a responsabilização está 

focada nas necessidades das vítimas, bem como nas necessidades e obrigações de quem causou o 

dano, de seus familiares e das comunidades.” (Toews, 2019, p. 12). 

O espaço propiciado pelas práticas restaurativas, que oportuniza a exposição de narrativas 

pessoais e de histórias, tende a humanizar os indivíduos, de modo que eles deixem de ser julgados 

apenas por um ato e passem a apresentar toda uma contextualização para que os demais envolvidos 

possam compreender melhor as demais implicações do que representa o conflito.  



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
66 
 

A Justiça Restaurativa apresenta o senso de horizontalidade, onde todos podem falar e 

serem ouvidos, o valor da humildade pode ser representado pela ideia de que ninguém é tão sábio 

que não possa aprender mais nada, e ninguém é tão ignorante, que não possa ensinar alguma coisa. 

Ouvir com atenção outras histórias têm a capacidade de nos reconectar com nós mesmos. Em um 

mundo, como já́ vimos, com constantes disputas por poder, espaços de igualdade apresentam-se cada 

vez mais raros. Como já vimos na teoria arendtiana, essa horizontalidade que nos aproxima da 

igualdade, não é algo dado, mas sim algo construído coletivamente. 

Em seu livro Trocando As Lentes: justiça restaurativa para o nosso tempo, Howard Zehr explicou 

que “a justiça restaurativa é uma bússola, não um mapa” (2018, p. 13), de modo que não 

encontraremos nela todas as respostas para nossos problemas. A justiça restaurativa tem como 

intenção nos afastar de uma visão binária de justiça, como explica Sujatha Baliga, ‘da noção de 

nós/eles, vencedor/vencido, ganhador/perdedor — para longe de uma justiça de lados e em direção 

a uma justiça que cura.’” (Baliga apud Zehr, 2018, p. 13).  

Essa mudança de perspectiva trazida pela Justiça Restaurativa, segundo a qual o crime se 

apresenta como violação de pessoas e de relacionamentos, traz uma visão muito mais complexa e 

ramificada dos acontecimentos. Como explicou Zehr, o crime pode vir a afetar nossa confiança uns 

nos outros, pode nos trazer sentimentos de suspeita e de estranheza, e pode até reforçar características 

sociais como o racismo. Não raramente pode afastar amigos, pessoas amadas, parentes e vizinhos. 

“Justiça Restaurativa não se resume a uma técnica especial voltada à resolução de conflitos — apesar 

de contar com um rol delas —, pois tem como objetivo principal a mudança dos paradigmas de 

convívio social.” (Elliott, 2018, p. 17). 

Para que a justiça restaurativa não se afaste de seus objetivos, é importante que sempre se 

tenha em vista seus valores fundantes e a transformação social. Sua principiologia está fundada no 

respeito, na corresponsabilidade e na honestidade, bem como está focada no resgate do valor da 

justiça (Elliott, 2018, p. 19).  

John Braithwaite afirma que a JR devolve uma pequena porção de poder a pessoas comuns. 

(Elliott, 2018, p. 118). O que é visto por nós com bastante interesse, já que analisamos tais práticas 

como parte possível de nossa organização política. Poder deliberar é algo que movimenta a autonomia 

dos indivíduos, além do senso de responsabilização. Deixar que um juiz decida é também não se 

responsabilizar. A decisão deste juiz pode não fazer o menor sentido tanto para as vítimas como para 

os próprios ofensores, que podem acabar por culpar o Estado pelo sofrimento imposto. “Essa 

característica de ‘controle do processo’ por cidadãos comuns gera um senso de justiça.” (Elliott, 2018, 

p. 118). O poder de deliberar traz luz novamente as reflexões de Arendt de que a política é realizada 

conjuntamente e não de uns sobre os outros, como forma de dominação, e sim de uns com os outros, 

como forma de ação. 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
67 

 

Como diz Arendt, o homem é sua capacidade de iniciar coisas novas, de modo que as coisas 

não precisam durar para sempre; “sanar o relacionamento entre vítima e ofensor deveria ser a segunda 

maior preocupação da justiça. O movimento de reconciliação vítima- ofensor chamou esse objetivo 

de reconciliação.” (Zehr, 2018, p. 191).  

O círculo traz para a prática uma sensação de acolhimento e de igualdade; todos podem se 

ver, podem ter a mesma oportunidade de fala, já que algumas técnicas preveem que a palavra seja 

dada a cada um de seus membros. Ninguém é mais importante do que ninguém, não existe “nós” 

nem “eles”. Ainda assim, cada indivíduo deve poder expressar sua individualidade. (Toews, 2019, p. 

20). Desta forma, a horizontalidade é trazida como feno ̂meno político, a isonomia, como a 

experimentada pelos gregos da pólis, pode ser passível de ser constituída a cada prática restaurativa.  

Os processos circulares de construção de paz foram estudados por Kay Pranis. Pranis nos 

ensina que, para além de serem uma representação geométrica, os círculos visam estabelecer uma 

conexão profunda entre os participantes da prática. Explorar as diferenças entre os participantes, ao 

invés de tentar exterminá-las, acaba por oferecer a todos uma igual e voluntária oportunidade de falar 

e de ser ouvido, para além de poderem participar sem serem interrompidos. Além disso, caso tenha-

se de tomar uma decisão, os círculos oferecem a construção do consenso ou a deliberação sobre 

qualquer questão. “A forma geométrica representada pela organização das pessoas simboliza os 

princípios fundamentais de liderança compartilhada: igualdade, conexão e inclusão, e proporciona 

foco, comprometimento e participação de todos em ambiente seguro e respeitoso.” (Pranis, 2010, p. 

11).  

A disposição circular valoriza a sabedoria coletiva de todos. Seus integrantes não são 

divididos em provedores e recebedores. Todos colaboram para a construção da prática. (Pranis, 2010, 

p. 18). Pranis explica que os processos circulares se difundiram muito mais por causa do interesse 

particular de alguns indivíduos, que, em certa medida, entraram em contato com a prática, do que 

devido a algum tipo de planejamento estratégico ou de implementação organizada. (Pranis, 2010, p. 

23). Traz em si uma sabedoria popular e de base. 

O formato espacial da prática circular “simboliza liderança partilhada, igualdade, conexão 

e inclusão. Também promove foco, responsabilidade e participação de todos.” (Pranis, 2010, p. 25). 

Os saberes explorados no círculo surgem das histórias de vida pessoais dos participantes. (Pranis, 

2010, p. 28). Já foi observado que os ouvintes absorvem as histórias trazidas no círculo de modo 

diferenciado, as histórias não soam como se fossem conselhos. (Pranis, 2010, p. 28).  

O círculo carrega um grande peso simbólico por uma série de razões. Como explicou 

Elliott, “em um círculo não há estrutura hierárquica, não há ninguém com mais sabedoria, não há 

começo nem fim. Os círculos conduzem para o diálogo porque sua estrutura aceita expressões 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
68 
 

individuais.” (Elliott, 2018, p. 126). A horizontalidade dá o tom de uma organização política mais 

equânime. 

Os principais elementos que compõe um círculo são: a cerimônia, as orientações, o bastão 

de fala, a coordenação/facilitação e as decisões consensuais. (Pranis, 2010, p. 49). “O bastão da fala 

distribui por toda a roda a responsabilidade de reagir e gerenciar as emoções difíceis.” (Pranis, 2010, 

p. 52). O bastão da fala, ou objeto da palavra, exige total atenção e escuta dos outros para com quem 

o tiver em sua posse, é todo um ritual, as pessoas pensam no que vão falar antes que o objeto lhes 

chegue às mãos, e todas respeitam mutuamente os espaços de fala decorrente do objeto. O objeto 

traz ainda implícito que todos têm algo importante a ofertar ao grupo. (Pranis, 2010, p. 52).  

O fato de as pessoas contarem histórias mobiliza uma escuta diferenciada. A fala “fica mais 

transparente para nós mesmos quando falamos em voz alta para os outros. Ouvir respeitosamente a 

história de alguém é honrar seu valor intrínseco e empoderá-lo construtivamente.” (Pranis, 2010, p. 

57). “Quando os participantes contam suas histórias, descobrem que são parecidos em aspectos 

inesperados.” (Pranis, 2010, p. 59).  

As histórias surgem com as perguntas realizadas pelos facilitadores, que são pensadas antes 

do círculo de acordo com a necessidade daquelas pessoas. É sempre fundamental computar se a 

segurança física e emocional dos envolvidos poderá ser garantida. (Pranis, 2010, p. 62). Para tanto, é 

interessante que se faça um pré-círculo, durante o qual as pessoas fiquem cientes do que será 

abordado na prática, e têm-se a possibilidade de esclarecer quaisquer dúvidas. É a partir desse pré-

encontro que os facilitadores podem pensar em como será formulada a prática.  

Mesmo que as práticas circulares apresentem muito potencial, é possível que elas não 

propiciem uma deliberação, afinal, depende muito das escolhas individuais dos participantes. Por ser 

um método dialógico, ele tende a auxiliar, mas, caso não seja possível, pode-se tomar a decisão por 

meio da adoção “de qualquer outro processo utilizado normalmente. O que se verifica é que os 

círculos em geral produzem informações muito mais ricas, que são de grande ajuda em qualquer 

processo de tomada de decisão.” (Pranis, 2010, p. 55). Justamente por propiciarem um espaço de 

escuta e fala qualificada, a construção destes espaços empodera os participantes tornando-os 

indivíduos autônomos com capacidade política para deliberarem, sem que fiquem sujeitos a decisões 

verticalizadas de pessoas que não compreendem as diversas perspectivas implicadas em uma situação.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A política presente nas práticas restaurativas implica justamente nessa busca pela 

construção de um espaço adequado para que as pessoas possam se articular e serem ao mesmo tempo 

respeitadas, para que elas possam conjuntamente sugerirem saídas criativas e construam soluções 

possíveis de execução de maneira coletiva e livre. 



                                                                                                        ALINE SOARES LOPES 
JOÃO SALM  

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
69 

 

Muitas outras questões podem surgir da reflexão proposta neste artigo, mas por ora nos 

contentamos em ressaltar o quanto os espaços que vem sendo criados pela Justiça Restaurativa têm 

de certa forma revitalizado a política em nossos relacionamentos sociais. O abandono do discurso, 

do espaço dedicado a palavra, da escuta, da reflexão, e do agir coletivamente têm nos levado para 

lugares cada vez mais obscuros e distantes de nossa humanidade.  

Dentre os ensinamentos de Arendt o que eu mais valorizo é de que a humanidade é 

justamente o fato de compartilharmos algo, se afastar da pluralidade é ao mesmo tempo romper com 

nossa humanidade, e isso significa um tipo de morte política.  

Aprofundar os estudos das práticas restaurativas é, sem dúvida, estabelecer um diálogo 

entre os conhecimentos e as práticas sociais. Compreende-se, a partir da leitura de Arendt e das 

experiências restaurativas, que a cidadania é algo a ser construído coletivamente, e que a liberdade, 

raison d’etre da política, não é algo que possa ser experimentado isoladamente. Para agir, são 

necessários os outros seres humanos, e essa interconexão é elementar na vida pública.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARENDT, Hannah. A condic ̧ão humana. Tradução de Roberto Raposo, revisão técnica: Adriano 
Correia. 11. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010a.  

ARENDT, Hannah. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Tradução de Mauro W. Barbosa. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017.  

ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém. Tradução de José Rubens Siqueira. São Paulo: Companhia 
das Lestras, 1999.  

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Tradução de Mauro W. Barbosa. 5. ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2000.  

ARENDT, Hannah. Liberdade para ser livre. Tradução de Pedro Duarte. Rio de Janeiro: Bazar do 
tempo. 2018.  

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. Tradução de Roberto Raposo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1989.  

ARENDT, Hannah. Responsabilidade e Julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2005.  

ARENDT, Hannah. Sobre a revolução. Tradução de Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2011.  

ARENDT, Hannah. Sobre a violência. Tradução de André Macedo Duarte. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010b.  

ARMSTRONG, Jac. Rethinking the restorative-retributive dichotomy: is reconciliation possible? 
Contemporary Justice Review, 2014. v. 17, n. 3. p. 362–374.  

DUARTE, André. Hannah Arendt e o pensamento político: a arte de distinguir e relacionar 
conceitos. Argumentos. Ano 5, n. 9. Fortaleza, jan./jun. 2013. 



ILHAS DE LIBERDADE: A POLÍTICA PRESENTE NAS PRÁTICAS DE JUSTIÇA 
RESTAURATIVA 

 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
70 
 

ELLIOTT, Elizabeth M. Seguranc ̧a e cuidado: justic ̧a restaurativa e sociedades saudáveis. Tradução Cristina 

Telles Assumpção. São Paulo: Palas Athena; Brasília: ABRAMINJ, 2018.  

JARDIM, Eduardo. Hannah Arendt: pensadora da crise e de um novo início. Rio de Janeiro: Civilização 
brasileira, 2011.  

LAFER, Celso. A Reconstrução dos Direitos Humanos: um diálogo com o pensamento de Hannah Arendt. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1988.  

MIGUEL, Luis Felipe. Consenso e conflito na democracia contemporânea. São Paulo: Editora Unesp, 2017.  

MIGUEL, Luis Felipe. Dominac ̧ão e resistência: desafios para uma política emancipatória. São Paulo: 
Boitempo, 2018.  

MULLER, Jean-Marie. O princípio da não violência: Uma trajetória filosófica. Tradução de Inês Polegato. 
São Paulo: Palas Athena, 2007.  

NAÇÕES UNIDAS. Manual sobre programas de justiça restaurativa. Tradução de Cristina Ferraz Coimbra, 

Kelli Semolini. 2. ed. Brasília: Conselho Nacional de Justiça, 2021.  

ORTH, Glaucia Mayara Niedermeyer. Justiça restaurativa, socioeducac ̧ão e proteção social no Brasil. Rio de 
Janeiro: Lumen Juris, 2020.  

ORTH, Glaucia Mayara Niedermeyer. GRAF, Paloma Machado. Sulear a justiça restaurativa: as 

contribuições latino-americanas para construção do movimento restaurativo. Ponta Grossa: Texto e Contexto, 
2020.  

PRANIS, Kay. Processos Circulares de construção de paz. Tradução de Tônia Van Acker. São Paulo: Palas 
Athena, 2010.  

RIBAS, C. M. Apontamentos em torno da ideia de liberdade em Hannah Arendt. O cinquentenário da 

Declaração Universal de Direitos do Homem. São Paulo: EDUSP, 1999.  

RIBAS, C. M. Justiça em tempos sombrios. Ponta Grossa: Editora UEPG, 2010.  

RIBAS, C. M. Os Direitos Humanos no mundo do animal laborans. Revista de Filosofia Argumentos., 
Ano 5, n. 9, Fortaleza, jan./jun. 2013. 

SALM, João. LEAL, Jackson da Silva. A Justiça Restaurativa: multidimensionalidade humana e seu 

convidado de honra. Sequência (Florianópolis) n. 64, p. 195–226. Florianópolis jul. 2012.  

TELES, Edson. Democracia e Estado de Exceção: Transição e Memória Política no Brasil e na África do Sul. — 
São Paulo: Editora Fap-Unifesp, 2015.  

TOEWS, Barb. Justiça Restaurativa para pessoas na prisão: construindo as redes de relacionamento. São Paulo: 
Palas Athena, 2019.  

ZEHR, Howard. Justiça Restaurativa. Tradução Tônia Van Acker. São Paulo: Palas Athena, 2015.  

ZEHR, Howard. Trocando as lentes: justiça restaurativa para o nosso tempo. Tradução de To ̂nia Van Acker. 
3a. ed. São Paulo: Palas Athena, 2018.  


