L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH
ARENDT!
Claudia Hilb
Matias Sirczuk

Bien que nous ne puissions savoir quand Lefort a lu Hannah Arendt pour la premiére fois,
nous pouvons néanmoins affirmer — puisqu'il le dit lui-méme — qu'il n'avait pas encore abordé sa lecture
en 1956, lorsqu'il éctivit « Le totalitarisme sans Staline », et nous pouvons également temarquer que le
nom d'Arendt apparait pour la premiére fois sous la plume de Lefort — curieusement mal orthographié
—en 1979, dans « L'image du corps et le totalitatisme ». En renouant avec sa préoccupation de penser
le totalitarisme, aprés de longues années de silence sur ce sujet — des années consacrées quasi
exclusivement a son étude de Machiavel — Lefort revient sur ce theme dans une perspective différente
qui, tel que le signale Miguel Abensour, ne se situe plus dans une perspective critique qui serait interne
au marxisme, mais dans une redécouverte du politique fortement inspirée, précisément, de Machiavel
(Abensour, 1993: 83).2 C'est sur ce retout que le nom d'Arendt apparait, alors, pout la premiere fois
dans I'ccuvre de Lefort et que, dorénavant, le dialogue avec cette auteure perdurera jusque dans ses
derniers écrits.

«Thinking with and against Hannah Arendt » (« Penser avec et contre Hannah Arendt »), c'est
de fait ainsi que Lefort lui-méme intitule ce dialogue, dans un article publié dans la revue Socia/
Research en 2002, ou il reprend, presque mot pour mot, quelques-uns des passages de son ouvrage L«
Complication (1999). Un dialogue qui, dans I Invention démocratigne (1981), apparait a peine esquissé, le
nom de Arendt étant seulement mentionné a trois reprises, bien que toujours de fagon élogicuse — deux
fois dans « La logique totalitaire » (1980), une fois dans celui auquel nous avons déja fait référence
« L’image du corps et le totalitarisme », c'est-a-dire, dans les deux articles directement consactés a
penser le phénomene totalitaire. Arendt apparait ici comme l'auteure qui, avec quelques autres peu
nombreux — Lefort lui-méme, Raymond Aron -, soutient la nécessité de nommer de la sorte les
nouvelles formes d'oppression, face a une gauche qui, dans son ensemble, se refusait a les désigner

comme telles.

! Une version antérieure de cet article a été publiée en espagnol dans C. Hilb y M. Sirczuk (eds.) Claude Lefort. E1
Arte de Leer. Buenos Aires y Madrid, Katz Editores, 2023, pp. 99-125.

2 Selon Abensour, nous pouvons différencier deux moments dans l'interprétation lefortienne du phénomene
totalitaire. Le premier culmine en 1960 avec la publication de « Qu'est-ce que la bureaucratie ? » et le deuxieme
débute en 1976 avec la parution de Un homme en trop : réflexions sur I'Archipel dn Gonlag. « 11 convient de remarquer,
en effet, qu’entre 1960 et 1976, a l'exception de P’essai relatif a I'idéologie, aucun texte n’est consacré au
totalitarisme, comme si, jusqu’a cette deuxiéme date, la question était, en quelque sorte, réglée » (Abensour, 1993:

84-85).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

82



CLAUDIA HILB
MATIA SIRCZUK

Si, jusqu'alors, Arendt reste une figure a la fois proche mais plutét secondaire dans la réflexion
de Lefort, a partir des années 80, celui-ci entreprend de se pencher assidiment sur son ceuvre. En effet,
des le début de cette décennie, apparaissent chez Lefort les signes d'une lecture plus systématique de
I'euvre d'Arendt, allant jusqu'a lui dédier une grande partie de son séminaire annuel a I'Ecole des
Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS) pendant l'année académique 1985-86,3 ainsi que deux
des trois textes consactés exclusivement a elle. Il s'agit du texte de la conférence « Hannah Arendt :
Antisémitisme et génocide des Juifs », de 1982, et de « Hannah Arendt et la question du politique »
(originalement publié en 1985), qui fait partie d'Essais sur le politigne (XIXe XX siécles) et auxquels il faut
ajouter '« Avant-Propos » des Essais ou Arendt occupe une place privilégiée, ouvrage dans lequel elle
se retrouve également mentionnée dans deux autres articles, « Mort de I'immortalité », et « Les droits
de Phomme et PEtat-providence » (qui datent originellement de 1982 et 1984).

11 est intéressant de souligner que 1'éloge qui pergait dans le volume antérieur s'est transformé,
des l'avant-propos et de facon générale, en une mention, non moins élogieuse, mais a présent
accompagnée d'une confrontation, de la manifestation d'une dissidence : Lefort semble rendre compte
du fait que, dorénavant, dans sa propre réflexion, il pense a la fois avec et contre Arendt. Comme nous
essayerons de le montrer a continuation, Lefort trouvera chez celle-ci non seulement l'occasion de
prolonger sa propre réflexion sur le totalitarisme, mais aussi d'identifier, notamment en ce qui concerne
son point de vue sur la modernité, la clé de certaines de leurs différences fondamentales, qui renvoient
a la fagon propre a chacun de concevoir 'avénement de cette forme inédite d’assujettissement et ses
particularités.

Les deux mentions présentes dans Ferire. A lépreuve du politiqne (1992) rééditent cette relation
ambivalente : on retrouve ainsi une mention élogieuse, dans « Le corps interposé : 7984, de George
Orwell » (1984), suivie d'une distanciation critique dans « Réflexions sur le présent» (1989-1990).
Celles-ci mettent a nouveau en évidence le fait qu'Arendt, tout en étant pour Lefort une source
d'inspiration inépuisable dans sa réflexion sur le totalitarisme, projette un regard sur la modernité qui
constitue la pietre d'achoppement de leurs perspectives, le point a partit duquel celles-ci divergent
significativement. D'ailleurs, on retrouve cette méme relation duelle — penser avec et contre Hannah
Arendt — dans le troisieme texte consacté, en 2002, exclusivement a cette auteure (« Thinking with and
against Hannah Arendt »), tout comme dans les autres textes de Lefort de cette méme période ou la
référence a Arendt est aussi centrale (« Le concept de totalitarisme », de 1996, La complication, de 1999,

et « Le refus de penser le totalitarisme », de 2000). Comme nous le verrons dans les parties qui suivent,

3 Pendant l'année académique 1982-1983, Lefort se concentra, également, sur la pensée d'Arendt lors de diverses
séances. Les mentions faites a son ceuvre deviennent fréquentes a partir de ce moment-la. Nous remercions
Claude Habib de nous avoir fourni ses notes de cours prises pendant cette période.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

83



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

l'affinité avec Arendt garde la méme teneur qu'elle possédait depuis le début — sensibilité a I'événement,
intelligence de cette nouvelle forme de régime -, tandis que les différences se précisent de facon plus
détaillée, éclairées par l'élaboration conceptuelle que fait Lefort du totalitatisme qu'il associe a
l'institution d'un nouveau régime symbolique — de la position de la loi, de la constitution d'un Peuple-
Un. Cette élaboration conceptuelle dont nous pouvons dire qu’elle était arrivée a son développement
achevé au milieu des années 80, permet a Lefort de confronter les textes arendtiens en précisant a
chaque fois ce qui le rapproche et ce qui l'éloigne des analyses ponctuelles de cette auteure, de méme
que leurs différences en ce qui concerne, une fois de plus, la fagon dont I'un et l'autre appréhendent la

relation entre totalitarisme et modernité politique, ou entre totalitarisme et démocratie.

Afin de nous plonger maintenant dans le vif du sujet, partons d'une vue d'ensemble de la
lecture faite par Lefort de Hannah Arendt, depuis les premiers textes jusqu'aux derniers. Une
constatation semble s'imposer : Lefort trouve chez elle — et plus spécifiquement dans The Origins of
Totalitarianism — une source d'inspiration pour nouttir ses réflexions sur cette nouvelle forme de régime,
tout en prenant ses distances, pour chacun des aspects ou il reconnait sa contribution a la
compréhension de cette forme politique inédite, par rapport au traitement qu'elle donne a ses intuitions
et développements.

Globalement, cette distance est encadrée par une différence fondamentale : pour Lefort,
comprendre le totalitarisme exige de I'appréhender comme une forme de régime ou de société, qui s’érige, et
se laisse mieux voit, dans son opposition a un axfre régime, 2 une autre forme politique, c'est-a-dire, en
opposition a la démocratie moderne. C'est dans cette nouvelle configuration symbolique que les
différents éléments qui distinguent l'expérience totalitaire acquiérent tout leur sens, et c'est, semble-t-
il, patce qu'Arendt ne se situe pas dans cette petspective — c'est-a-dire, dans la perspective d'un nouvel
ordre symbolique, d'un nouveau régime percu comme tel et représentant une rupture radicale vis-a-vis
du régime contre lequel il s'érige — qu'elle ne tire pas pleinement parti de ses intuitions et de ses
conceptions pourtant fulgurantes. Au contraire, lorsqu'Arendt cherche a leur donner une unité
explicative, remarque Lefort, le fil interprétatif qu'elle déroule parait étre rattaché a une « théorie de la
décadence », de 'occultation du politique propre a 1'époque, ce qui non seulement l'aveugle sur la
spécificité du régime démocratique — qu'elle associe simplement a la société de masses — et sur le
caractere de « révolution antidémocratique » que représente le régime totalitaire, mais I'empéche
également, bien souvent, d'exploiter pleinement le potentiel de ses propres découvertes, allant parfois
jusqu'a les rendre contradictoites.

En somme, il nous parait intéressant de proposer que Lefort — au travers de ce penser avec et

contre Arendt — puise dans I'ccuvre d'Arendt d’innombrables éléments pour nouttir sa conception du

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

84



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

totalitarisme, mais que, contrairement a ce qui se passe chez cette auteure, ceux-ci prennent sens, chez
lui, dans leur inscription dans un nouvel ordre symbolique, dans une nouvelle facon de se représenter
la relation a la loi, au pouvoir, au savoir. On peut imaginer que la lecture lefortienne de Tocqueville —
dont l'empreinte dans sa réflexion sur la révolution démocratique comme nouveau régime de sens ne
fait aucun doute — et de La Boétie — qui noutrrira sa pensée sur I'Un et sur la prétention du totalitarisme
a restituer l'unité de la communauté sous l'image du corps — contribue a faconner sa vision du
totalitarisme en tant que nouvelle forme politique et qu'elle lui permet de récupérer, sa chaque fois, les
¢léments singuliers de l'interprétation du totalitarisme que fait Arendt, pour les élaborer a titre

personnel et pour aller souvent plus loin que l'auteure, ou dans une autre direction.

A présent, pour développer les éléments que nous n'avons fait jusqu'ici qu'avancer, nous
procederons, en premier lieu, en nous centrant sur la critique que Lefort adresse a Arendt concernant
la distinction qu'elle établit entre le social et le politique, distinction qui, a ses yeux, la conduit a sous-
estimer la nouveauté du concept moderne d'égalité. En second lieu, nous nous arréterons a Ianalyse
que fait Lefort de la conceptions arendtienne du totalitarisme, en ce qui concerne les deux éléments
qui sont pour lui fondamentaux pour appréhender cette nouvelle forme de domination : I'organisation
et l'incorporation. En troisieme lieu, nous étudierons comment Lefort reprend, tout en la critiquant,
l'analyse que fait Arendt du statut symbolique de la loi sous le totalitarisme et comment il associe cette
analyse a la nouvelle relation que la modernité entretient avec la temporalité. En quatriéme lieu, nous
identifierons également comment Lefort, tout en récupérant la définition arendtienne du « droit a avoir
des droits », s'éloigne cependant de la position d'Arendt en ce qui concerne la place que les droits de
I'homme occupent sur la scéne politique postrévolutionnaire. Le fil conducteur qui relie ces éléments
s'articule autour d'un axe, pivot de cette distance que Lefort établit vis-a-vis de la pensée d'Arendt : son
manque de sensibilité, ou d'intérét, a mettre en rapport l'analyse qu'elle fait de la modernité et du
totalitarisme avec I'émergence de la démocratie moderne. Absence d'intérét que, selon Lefort, et malgré
sa détermination a se débarrasser de la tradition de la philosophie politique, va cependant chez Arendt
de pair avec la certitude de pouvoir pleinement discriminer ce qui est politique de ce qui ne l'est pas —
c'est-a-dire, de « détenir la définition du politique » (Lefort, 1986a : 14). Certitude qui aurait conduit

Arendta concevoir la modernité comme une perte ou dissimulation du politique.* Ainsi, bien qu'Arendt

4 Dans un texte qu’il consacre essentiellement a Leo Strauss, Lefort suggere que, nonobstant ses différences avec
Strauss, la maniere dont Arendt pense le politique I'ameéne a établir — de méme que celui-ci — une sorte de récit
de la perte historique du politique et a conclure que la société modetne #'est déja plus une société politique. « On
a Pimpression qu’a ses yeux [ceux de Leo Strauss]|, les formes de gouvernement ont cessé d’étre déterminantes
pour comprendre les sociétés. Je ne veux pas dire par la qu’il ignore la distinction du totalitarisme et de la
démocratie. Strauss pense, indéniablement, qu’un régime est de loin préférable a 'autre. Mais il ne pense pas cette
différence au sens ou les Anciens envisageaient : 'opposition entre une société saine et une société corrompue.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

85



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

ouvre, d'apres Lefort, la voie pour penser I'événement totalitaire en ce qu’elle propose une pensée
proprement politique de ce nouveau phénomeéne, en paralléle et de facon presque paradoxale, son
aveuglement ou son déni de ce qui fait la spécificité de la démocratie moderne en tant que régime — en
tant que « société politique » — la pousse a établir une continuité équivoque entre modernité et

totalitarisme.5

1) La question de 1'égalité, et la distinction entte le social et le politique.

Le manque d'intérét ou de sensibilité que manifeste Arendt pour la démocratie, en tant que
régime inédit de sens, semble étre le cadre dans lequel il est possible d’inscrire la critique que Lefort —
dans son prolongement de la réflexion arendtienne sur le caractére novateur de l'antisémitisme
politique — propose du traitement arendtien de la distinction entre le politique et le social et, plus
particulierement, de la question de I'égalité. Comme nous l'avions d'ores et déja avancé, c'est dans
« Hannah Arendt : Antisémitisme et génocide des Juifs » que Lefort aborde, pour la premiére fois de
facon systématique, la pensée d'Arendt. Nous y obsetvons a quel point la haute estime qu'il porte a la
facon dont Arendt analyse le totalitarisme — notamment en ce qui concerne ici la productivité de cette
distinction qu'elle établit entre une tradition ancestrale de haine ou de ségrégation des juifs et le
phénomeéne de l'antisémitisme politique qui surgit au XIXe siecle et qui se cristallisera, de maniére
catastrophique, dans le totalitarisme nazi — va de pair avec l'idée selon laquelle ce sont ses propres
catégories de pensée qui semblent empécher l'auteure de tirer une compréhension politique plus
adéquate de ces transformations qu'elle observe pourtant avec grande acuité. De sorte que Lefort
précise d’une part que c'est « dans ce décentrage de I'histoire des Juifs, dans le déplacement du foyer
de la question, du lieu de l'antisémitisme au lieu du totalitarisme, d’une facon générale au lieu du
politique, que réside P'originalité et I’audace de la tentative de Hannah Arendt » (Lefort, 2007a : 513).
Mais d’autre part, il signale que, emportée par la distinction nette qu'elle établit entre le social et le
politique qui se désintéresse de la signification politique des phénomeénes sociaux — c'est-a-dire, qui se
désintéresse de penser le régime politique en tant que forme de mise en sens du social — Arendt refuse

de mettre en relation la signification nouvelle qu'acquiere I'antisémitisme — I'antisémitisme politique —

De son point de vue, la véritable rupture avec les classiques tient a Vessor de la technigue [...]. Hannah Arendt, si
éloignée de 'esprit de Strauss, tend finalement a élaborer la méme these : nos sociétés ne sont plus des sociétés
politiques. C’est I’Etat gestionnaire, en méme temps que 'Etat producteur, qui décide de la forme actuelle des
relations sociales » (Lefort, 2007a : 557-558. Voir également Lefort, 1986d : 71-72).

> Comme nous le suggérions précédemment, cet aveuglement provient du fait que, selon Lefort, Arendt — dont
la pensée du politique, contrairement a la plupart des auteurs, surgit de la rencontre avec les événements, en
particulier l'avenement du totalitarisme — parait, cependant, par moments, finir par réduire l'intelligence de
I'événement a une définition catégorique du politique. « On trouve dans son ceuvre », écrit-il a ce sujet, « une
tension constante entre son désir d’élaborer une théorie et sa volonté d’étre disponible devant I’évenement »
(Lefort, 1986d : 62).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

86



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

avec les conséquences des phénomeénes d'assimilation et d'émancipation des juifs, qui constituent

pourtant, aux yeux de Lefort, « des phénomenes intimement liés au développement de la démocratie »
(Lefort, 2007a : 514).

Dans son analyse de l'antisémitisme politique, souligne Lefort, Arendt constate que
I'égalisation des conditions, le concept d'égalité propre a I'époque moderne, replace cette question dans
un cadre inédit. Elle observe trés justement, ajoute-t-il, qu'il ne s'agit guére d'un nouveau chapitre de
I'histoire multiséculaire de l'antisémitisme, comme les porte-patoles juifs eux-mémes ont tendance a le
penser. Il ne s'agit plus de la haine religieuse, ni de I'hostilité, que la condition socio-économique des
juifs pouvait inspirer jadis, mais bien d'un phénomeéne moderne « produit de ’émancipation et, faudrait-
il ajouter, de P'assimilation : I'effet de “I’égalité croissante entre les Juifs et tous les autres groupes” »
(Lefort, 2007a : 518). Pour autant, d'apres Lefort, l'aveuglement des juifs face a la nouvelle nature de
cet antisémitisme est bien plus profond que ce qu'en observe Arendt : ils sont aveugles a la signification
politigue que l'antisémitisme acquicére, c'est-a-dire, a la discrimination qu'engendre la désignation d'un
Autre, quand nous nous trouvons dans un univers de significations qui considere les individus comme
égaux. Pour le dire autrement: cette nouvelle forme d'antisémitisme n'est plus centrée ni sur la
discrimination religieuse ni sur la position économique des juifs, mais s'inscrit, a présent, dans une
réalité sociale dans laquelle les juifs apparaissent de moins en moins comme un groupe a part et bien
plus comme « empiriquement » les égaux des autres citoyens, et c'est, dés lors, leur ressemblance et
non plus leur différence qui exacerbe cette discrimination de vieille souche a leur égard.

Arendt remarque — écrit Lefort — que, dans la mesure ou les individus des temps démocratiques
se congoivent comme égaux, la non-reconnaissance de I'égalité réciproque peut révetir de nouvelles
formes effroyables (Lefort, 2007a : 519). Cependant, la signification politique de l'antisémitisme
modetne semble, au bout du compte, lui glisser entre les doigts. Ainsi, bien que l'interprétation
d'Arendt paraisse nous permettre de saisit de plus pres la signification politique du processus
d'égalisation — la configuration d'un régime de sens ou les étres humains se considerent comme égaux
— et nous aider 2 en imaginer les incidences, son analyse finit par envisager le processus d'égalisation
comme un phénomeéne purement empirique se déployant dans le champ du social, et I'amene ainsi a
nier, d'un méme geste, cette signification politique qu'elle semblait pourtant dévoiler.

En ce sens, aux yeux de Lefort, la fagon dont Arendt sépare, de fagon tranchante, les catégories
du social et du politique, ne s’explique pas par la nécessité de comprendre ’événement mais appartient
a un univers conceptuel qui surplombe et précede toute autre analyse. Cette distinction du social et du
politique suppose, en effet, une conception de ce qui est proprement politique, et de sa différence par
rapport au domaine du social, qui se désintéresse completement de la fagon dont des phénoménes qui

seraient de l'ordre du (catégotiellement) social et du (catégotiellement) politique, s'imbriquent et

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

87



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

s'imprégnent dans les différentes formes de régime ; toute imbrication ne pourra finalement étre
congue que comme un pervertissement de la nature distincte de chacune de ces sphéres. Autrement
dit, la distinction catégorielle échoit dans un mode de penser le politique qui ignore la question du
régime et, par conséquent, se prive d'entrevoir /a signification politique de ['égalisation des conditions ; qui se
prive de percevoir qu’il n’est pas possible de scinder le fait empirique de I'égalisation de sa signification
politique, de son inscription dans un régime de sens — ici, celui de la démocratie moderne dans laquelle,
au-dela des différences empiriques, les étres humains se reconnaissent essentiellement comme égaux,
autrement dit, ne reconnaissent pas de hiérarchies naturelles entre eux.

De fait, dans « Hannah Arendt et la question du politique », Lefort développera, peu de temps
apres, une critique semblable de cette distinction tranchante entre le social et le politique, qu'Arendt
conceptualise de facon plus détaillée dans The Human Condition. En effet, pour elle, la modernité ne
serait qu'un processus de dégradation du politique, caractérisé par « Pavenement de la “question
sociale” » (Lefort, 1986d : 68), c'est-a-dire, par la disparition de l'opposition entre la sphere publique et
la sphére privée, et par la réabsorption de ces deux spheéres, sous leffet de I'avénement du social.
L'érosion des frontieres, entre ce qui appartient a I'ordre du politique et ce qui est de I'ordre du social,
survenue au cours de l'histoire moderne, aurait conduit a la perte du sens premier — proprement
politique — de I'égalité (qui est de permettre aux individus égaux, autrement dit au petit nombre de ceux
qui réussissent a se départir de la nécessité, d'agir conjointement). Pour Arendt, la confusion entre
I'égalité politique et I'égalité sociale aurait perverti le concept méme d'égalité et se serait cristallisée dans
cette « fiction » des droits de I'homme, dans « l'idée insensée que les individus sont égaux par
naissance » (Lefort, 1986d : 68). Lefort remarque, 2 nouveau ici, qu'Arendt, en négligeant la dimension
symbolique du processus d'égalisation des conditions — et en négligeant le fait que c'est précisément
une «découverte » moderne que d'affirmer que les étres humains sont nés égaux (qu'ils sont
semblables) qui ébranle radicalement le tissu social — perd de vue les transformations que cette nouvelle
conception de I'égalité induit au niveau des relations que les étres humains établissent entre eux, de
l'acces a certains lieux qui leur étaient auparavant interdits, de leur rapport a la loi, ainsi que dans leur
facon de se représenter le pouvoir.

En reprenant a présent le fil des deux textes, nous pouvons reformuler notre argumentation
comme suit : aux yeux de Lefort, le présupposé théorique immuable d'Arendt — tout franchissement
de la frontiére entre la sphére sociale et la scéne politique peut seulement étre lu comme une perte du
proprement politique — I'empéche de situer les éléments novateurs, qu'elle percoit pourtant avec une
rematquable acuité dans l'avénement du totalitarisme, dans leur rapport avec la conformation de cet
autre régime de sens, celui de la révolution démocratique moderne, c'est-a-dire, d'une société ayant

petdu les criteres fixes de l'ordre et de la hiérarchie, une société, en somme, livrée a la dissolution de

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

88



CLAUDIA HILB
MATIA SIRCZUK
tous les repéres de certitude. Une forme de régime face auquel le totalitarisme — nous reviendrons sur
ce point — s'érigera a la facon d'une contre-révolution. Clest ce présupposé qui la poussera a ignorer
ses propres perceptions — l'impact de l'égalisation des conditions, au cours du XIXe siécle, dans
l'édification de l'antisémitisme politique — pour écatter la signification politique de l'assimilation et de
I'émancipation des juifs, limitant ces aspects a des phénomeénes strictement sociaux. En omettant de
considérer la signification politique de la discrimination sociale, Arendt est, par ailleurs, amenée, d'aprés
Lefort, a attribuer a I'antisémitisme totalitaire un caractére exclusivement instrumental, a ignorer sa
composante « organiciste » qui vise a extraire du corps social une maladie.® Enfin, en distinguant de
facon tranchante le social du politique, Arendt dédaignera la signification symbolique des déclarations
de droits, les envisageant comme pure « fiction » et comme revendiquant un idéal d'égalité soi-disant
fondé sur la nature.”

Ainsi, de nombreux éléments précieux de I'analyse arendtienne — tels que sa perception de la
facon dont les théories conspiratrices poussent sur le terreau d’une société ou, selon les termes de
Lefort, le pouvoir s’est désancré de I'espace fixe propre a une société hiérarchique aux contours définis
— serviront a Lefort pour aller, d'une certaine fagon, plus loin qu'Arendt ou, pourquoi pas, aller avec
elle contre elle-méme, en restituant le sens de ces éléments dans une réflexion portant sur une société
ayant perdu les repéres d'ordre, de hiérarchie et de 1égitimité de I'Ancien Régime — société qui voit le

jour avec la révolution démocratique.’

2) Totalitarisme : organisation, incorporation et haine de la démocratie.

Dans la partie précédente, nous avons vu comment Lefort saluait le fait que l'approche
arendtienne de l'antisémitisme — et a travers lui, de la nature d'une forme inédite de société — permettait
d'éclairer le caractere politique de ce phénomene. Néanmoins, en patalléle, nous relevions les limites

, . . . , . v
auxquelles l'entreprise arendtienne se trouvait confrontée, toujours d'apres Lefort. Comme nous
l'avons vu, ces limites sont liées au refus d'Arendt a inscrire le phénomeéne de l'antisémitisme dans
l'ensemble des transformations que la société démocratique entraine, non pas tant sut le plan

empirique, mais en ce qu’elle ouvre a un régime de sens nouveau et inédit.

¢Nous reviendrons sur la pensée de Lefort a propos de la dimension organiciste du totalitarisme dans la partie
suivante.

7 Voir infra Partie 4.

8 Lefort considere qu'Arendt s'inspire de I'analyse de la démocratie de Tocqueville pour interpréter l'antisémitisme
mais que, pour soutenir la cohérence de son argumentation, elle se voit contrainte a affirmer — contre Tocqueville
et de facon quelque peu surprenante — que les inégalités s'accroissent dans le régime démocratique, comparé au
régime aristocratique. 1l ajoute encore que, bien qu'elle se serve des analyses de Tocqueville pour penser
l'antisémitisme, « ce mot démocratie, dans cette premiere partie du chapitre [“The Jews and Society”] tout d'ordre
théorique, elle ne le prononce pas. Elusion significative » (Lefort, 2007a : 519).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

89



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

Dans cette deuxieme partie, nous verrons comment les éléments, que Lefort considére comme
particuliérement novateurs dans l'analyse arendtienne du totalitarisme, restent cependant, eux aussi,
prisonniers (pour ainsi dire) de ce désintérét d'Arendt a mettre en relation I'émergence de cette nouvelle
forme de société avec les ambiguités intrinséques a la démocratie moderne. Ici encore, il semble qu'a
chaque fois que Lefort fait référence a Arendt, et a son analyse du totalitarisme, il commence par
reconnaitre que cette auteure, a la différence de tant d'autres, identifie un élément clé pour comprendre
le caractere sans précédent de cette nouvelle forme de gouvernement : ce qui distingue le totalitarisme
d'autres formes de domination dans le passé (telles que la tyrannie, la dictature ou le despotisme) c'est
que, sous un tel régime, obéissance n'est pas simplement obtenue par des moyens externes de
violence, mais plutot, pour ainsi dire, « de l'intérieur ». Bien que Lefort reconnaisse que cette intuition
permet a Arendt de développer un des éléments centraux de la « logique »° totalitaire — l'organisation
de I'ensemble de la société en de multiples collectifs — il considére néanmoins, la aussi, qu'elle n'a pas
mené cette intuition jusqu'a ces ultimes conséquences. Comme nous verrons par la suite, pour Lefort,
bien que la domination «de l'intérieur» nous fournisse une clé d'une grande perspicacité pour
comprendre la nouvelle forme d'obéissance qui opere sous le totalitarisme, celle-ci ne peut cependant
pas s'expliquer uniquement par la capacité d'organisation de la société entiére fournie par l'idéologie. A
la différence d'Arendt, Lefort comprendra qu’il est nécessaire de préter attention au mode par lequel
cette nouvelle configuration symbolique prétend restituer la corporalité du social, destituée par la
révolution démocratique. En ce sens, la question du corps —le renoncement a penser et
«l'enchantement » sous le nom de 1'Un, l'incorporation des membres de la société en un nous
indivisible — ne pourra étre comprise en profondeur qu'en abordant la place que le Parti occupe dans
cette nouvelle configuration symbolique, qu’en admettant que l'idéologie change de registre quand elle
s'incarne dans un Parti d'un genre nouveau, en se nouant dans un lien social et politique inédit.

Détaillons donc cette question, point par point.

2a) La domination de l'intérieur : organisation et incorporation.

L'argument central d'Arendt, tel qu'il nous est restitué par Lefort, part d'une intuition
fondamentale : le totalitarisme est un régime sans précédent, qui a fait voler en éclats la différence,
établie par la tradition, entre régime légitime et régime arbitraire (Arendt, 1979 : 461). Pour Arendt, la
typologie classique des formes de régimes prend appui sur deux piliers : le pouvoir et la loi. Cette

typologie distingue différentes formes de société en fonction de qui gouverne — c'est-a-dire, selon qui

9 Au sujet des raisons ayant amené Lefort a employer le concept de « logique » pour comprendre le totalitarisme,
voir Lefort, 1994a : 1T ; Lefort, 2007d : 891 et Lefort, 1994c.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

90



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

occupe le lieu du pouvoir : un, plusieurs ou tous — et si ce gouvernement s'exerce en accord avec la loi

ou atbitrairement. S'il est vrai que ces deux piliers semblent avoir été des éléments suffisants pour

distinguer les régimes tout au long de I'histoire, Arendt, indique Lefort, percoit clairement que cette

classification ne peut suffire a rendre compte du totalitarisme — ni le nombre de ceux qui gouvernent,

ni la distinction entre 1égalité et arbitraire, ne suffisent a en définir le sens. La domination totalitaire

n'est pas le résultat de la violence, elle n'est pas compréhensible en termes d'arbitraire, mais s'organise,

bien au contraire, sous le signe de la loi, loi qui, toutefois, comme nous le verrons dans la troisieme
partie, n'obéit plus a sa position traditionnelle.10

Arendt, souligne Lefort, touche a un point essentiel en indiquant que, dans ce nouveau mode
de domination, l'obéissance n'est pas obtenue, comme dans d'autres formes d'oppression dans le passé,
pat des moyens externes, mais s'exerce « de l'intérieur » (Lefort, 2007¢ : 843 ; Lefort, 2007d : 881-884
; Lefort, 2007¢ : 971 et 976 ; Lefort, 2002 : 447). Arendt, insiste-t-il, ne croit pas que la soumission de
la population puisse étre simplement considérée comme le fruit de la propagande ou de
l'endoctrinement (Lefort, 2002 : 448) : ces deux phénomeénes ne peuvent suffire a expliquer I'adhésion
des masses au régime, ni a rendre compte des mécanismes de l'obéissance en tant que processus
émanant de l'intérieur. Elle insistera, par contre, signale Lefort, dans 'importance du role joué par
l'idéologie pour garantir cette adhésion. La domination totalitaire opére par le truchement de
l'organisation des masses qui trouve, dans l'idéologie qui impregne le fonctionnement de I'organisation,
son principe d'action et de reproduction.

En attirant l'attention sut la corrélation entre idéologie et organisation, Arendt, observe Lefort,
nous entraine vers une voie inexplorée : ce n’est plus la propagande ou l'endoctrinement qui suscite
'obéissance des masses, c'est l'idéologie qui pave la voie permettant d’encadrer l'ensemble de la
population en de multiples organisations qui cimentent la domination totalitaire — et ce, en brisant le
lien que chacun entretient avec l'expérience, en favorisant l'idéal selon lequel il serait possible
d'organiser la société dans une direction définie, et en offrant, a tout un chacun, une clé pour déchiffrer
le passé et chasser les incertitudes concernant l'avenir. Arendt pressent avec justesse, ajoute Lefort, que
le but de l'idéologie est de faire de la société un tout organisable, faisant en sorte que chaque aspect de

la vie individuelle s'imbrique avec le projet collectif.!!

10°§'1l est vrai qu'Arendt, comme nous l'avons déja évoqué, observe que le totalitatisme a détruit les catégories
avec lesquelles la tradition a pensé la différence entre les régimes, elle propose tout de méme d'identifier, en
suivant la modification de la typologie classique des formes de gouvernement réalisée par Montesquieu, ce qui
serait la «nature» — la terreur — et ce qui serait le principe d'action — I'idéologie — de ce nouveau régime.

11 « L’objectif est de controler et régler les conduites dans tous les domaines de la vie sociale, dans toutes les
professions, mais aussi bien dans toutes les situations ou se nouent des relations humaines qui échappent au cadre
des institutions. Sans doute, est-ce en ce sens que Arendt peut affirmer qu’il ne s’agit pas d’un objectif
“politique” : cet objectif est, dirais-je, de rendre tout organisable, tout maticre a I'organisation du Parti » (Lefort,

2007d : 885).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

91



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

L'idéal de l'organisation offre, reconnait Lefort, un élément clé pour comprendre le
totalitarisme. Pour Arendyt, les ressorts de cette adhésion — c'est-a-dire, de cette obéissance de l'intérieur
—sont a chercher du c6té du fonctionnement méme de l'idéologie, qui parvient a inscrire dans la réalité
cet élan totalitaire d'organisation. Cependant, qu'est-ce qui permet de comprendre que l'idéologie puisse
effectivement accomplir la vocation totalitaire, « d’encadrer le plus grand nombre dans son
organisation » (Arendt citée par Lefort, 2007d : 884) ? Qu'est-ce qui conduit les individus a se rallier a
la « logique d'une idée » et a renoncer a leur rapport a la pensée et a l'expérience personnelle, au sens
ou nous les connaissons ?

Nous touchons ici un point essentiel de la divergence qui oppose Lefort a Arendt. Le lieu
privilégié que concede Arendt a l'idéologie — celui-la méme qui I'amene a la considérer comme le
« principe d'action » du régime totalitaire — dérive, selon Lefort, du fait qu'elle estime que l'efficacité de
l'idéologie s’explique par le milieu dans lequel elle opere. Ainsi, pour Arendst, c'est parce que la société
moderne s'est transformée en société de masses, parce que l'expérience centrale du XXe siecle est la
solitude (loneliness), que l'idéologie peut accomplir sa fonction. L'idéologie parvient 2 atteindre son but
car clle a face a elle une société dont les attaches ont été défaites et remplacées par une multitude
d'individus atomisés, séparés entre eux, dont 'unique expérience commune est la solitude (voir Lefort,
2002 : 448 et Lefort, 2007c¢ : 843). Lefort s'« étonne » que ce soit 1a la these principale d'Arendt : qu'elle
considere que l'organisation, véhiculée par l'idéologie, d'une société caractérisée par I'atomisation puisse
étre I'élément central pour comprendre les caractéristiques de ce régime inédit, et qu'elle ne remarque
pas — ou plutot qu'elle laisse de coté ses intuitions a ce sujet — la pertinence d'un autre phénomene qui
consiste dans l'incorporation des individus a un étre collectif, a la réabsorption du multiple dans 1'Un,
phénomenes essentiels pour Lefort pour saisir la domination « de l'intérieur », celle que précisément
Arendt nous a permis d’entrevoir (Lefort, 2007d : 887-888).12

Nous reviendrons tout de suite sur cet aspect. Mais entretemps, I' « étonnement » insinué par
Lefort nous conduit a nouveau sur le chemin que nous parcourions il y a un instant. En effet,
l'insuffisance de l'analyse arendtienne appatait 2 nouveau liée, a ses yeux, au manque de réflexion, ou
d'intérét, de la part d'Arendst, pour la démocratie moderne en tant que régime spécifique ; ses recherches
sut l'obéissance que l'idéologie suscite paraissent en définitive mettre I'accent sur les lignes de continuité

qui existent entre modernité et totalitarisme.’3 Arendt, note Lefort, découvre dans le XIX¢ siecle

12 En ce qui concerne ces intuitions d'Arendt elle-méme, voir infra, n.° 16.

13 « Pourquoi », s'interroge Lefort, « Arendt présente-t-elle la société totalitaire comme une société qui a été
atomisée, délibérément, pour devenir la mati¢re d’'une domination totale ? La raison en est, me semble-t-il, qu’elle
voit déja dans la démocratie, en Europe du moins, 'avénement d’une société de masse, accompagnant la
décomposition de I'Etat-nation, la destruction de la structure de classes, qui assurait aux individus des cadres
permanents d’existence et les rendait capables de se situer les uns par rapport aux autres en fonction d’intéréts
communs et d’oppositions intelligibles » (Lefort, 2007d : 889. Voir également Lefort, 1986d : 69). Ajoutons que,

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

92



CLAUDIA HILB
MATIA SIRCZUK
'émergence d'une expérience — la solitude — et d'un type d'individu qui peut étre disponible pour le
travail de l'idéologie. Nous pouvons dire que Lefort ne refuse pas Iidée que la solitude est une
expérience qui acquiert progressivement de l'importance au cours du XIXe siécle. Pour lui, cette
expérience est étroitement liée a la démocrade : la nouvelle forme de solitude, qu'éprouvent les
hommes et les femmes des temps modernes, advient comme conséquence de la dissolution des liens
caractéristiques de I"Ancien Régime. Mais il considére certainement — contre Arendt — qu'en dépit du
fait que cette solitude puisse parfois s'avérer insupportable, elle est aussi le signe d'une nouvelle liberté
individuelle et de la fécondité dont celle-ci est porteuse — telle que la reconnaissance de se savoir
différent des autres, singulier — elles-mémes liées a l'institution de la société démocratique.’ Et si le
totalitarisme peut étre compris, tel qu'Arendt le congoit, en rapport avec cette expérience de la solitude,
ce n'est pas tant dans son prolongement que dans sa cloture qu'il faudra essayer de le penser. Selon
Lefort, Arendt voit dans I'expérience de la solitude, qui émerge au cceur de la modernité, uniquement
le bouillon de culture dans lequel l'idéologie pourra le plus efficacement opérer, le totalitarisme
reposant, selon elle, sur cette expérience de la solitude dans laquelle les individus se reconnaissent
mutuellement comme étant séparés les uns des autres.

Ainsi, comme nous l'énoncions plus haut, Lefort considere que le fait d'insister sur la place
prépondérante que joue l'idéologie pour comprendre l'obéissance a un régime — enracinée dans I'idée
que le totalitarisme repose sur l'expérience de la solitude caractéristique d'une société dont le tissu
traditionnel a été brisé — ne réussit pas a rendre pleinement compte de quelque chose qui, bien
qu'insinué par Arendt, semble lui glisser entre les doigts au cours de son analyse, et qui constituerait
l'envers ou la dénégation de cette séparation des individus entre eux. Il dit trouver surprenant
qu'Arendyt, si attachée a ne pas séparer la compréhension des évenements du sens commun, ne préte
pas davantage attention a cette vision naive qui associe le totalitarisme au collectivisme (Lefort, 2007d :
887) : « Cependant, un autre trait du régime totalitaire me parait remarquable, qu'on néglige ou sous-
estime, quand on met 'accent, comme le fait notamment Arendt, sur le processus de massification et
d’atomisation caractéristique du nazisme et du communisme. A la tentative d’organisation totale se
joint celle d’une incorporation des individus dans des “collectifs” et, finalement, dans un peuple-Un,

ou, a mieux dire, dans le peuple que le Parti fait advenir a 'unité » (Lefort, 2007c : 843).

selon Lefort, Arendt inscrit I'émergence des idéologies dans le cadre de son interprétation générale du XX¢ siecle,
sans considérer que l'idéologie change, elle aussi, de statut en s'articulant 2 un nouveau régime de sens.

4 « Ce qui me parait étre une grandeur de la démocratie, c’est qu’il y est tacitement reconnu le fait que chacun
est insaisissable pour P'autre. C’est aussi I'idée que la Jberté individuelle instaure une distance entre les hommes,
qu’elle demeure non résorbable dans la communauté. I’homme ne peut oublier la so/itude. Il y a bien évidemment
une solitude atroce qui sourd dans la société capitaliste. Nous n’avons pas a nier ce phénomene. Il y a cependant
une solitude féconde, profondément liée a I'institution de la société démocratique. .’homme seul peut étre noyé
dans la foule ; mais c’est la, aussi, qu’il est appelé a se savoir différent » (Lefort, 2007b : 567).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

93



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

Le totalitarisme ne peut étre compris comme simple conséquence de l'atomisation, tout
comme 'obéissance au régime ne peut étre pleinement congue en appelant, comme le fait Arendt, qu'a
la seule idéologie. Lefort oppose a l'argument d'Arendt 1'élément que lui-méme considére comme
central pour saisir le totalitarisme : la tentative de restituer imaginairement la corporéité du social, par
le biais de la création d'un Parti d'un type nouveau, qui rompt avec toutes les autres formations
politiques, qui s'affranchit du cadre de la légalité et se fixe comme objectif la conquéte de 'Etat. Pour
Lefort, ce n'est pas le Parti qui s'adapte a la doctrine, ou a l'idéologie, c'est, au contraire, le Parti qui
s'en sert, de telle sorte que « [l]a doctrine devient faconnée en conséquence de 'impératif d’une absolue
unité du Parti. Hors de ses frontiéres, nul acces n’est possible a la vérité, nulle participation n’est
possible a la lutte révolutionnaire » (Lefort, 2007¢ : 970).

En ce sens, Lefort entend que le Parti implique dans sa structure méme, au-dela de la doctrine
qu'il revendique, une nouvelle forme de lien social, qui « témoigne d’un nouveau “régime” de la pensée
et de la langue politiques » (Lefort, 2007d : 871), dans lequel l'identité de chacun se réaliserait a travers
la croyance partagée et l'appatrtenance a un étre collectif, dont les membres auraient fusionné les uns
avec les autres. Cette « croyance partagée » devient possible dans la mesure ou tous croient de concert,
«ou chez chacun, le Je s’engloutit dans le Nous» (Lefort, 2007¢ : 976).!5 Ainsi, en allant au-dela
d'Arendt, Lefort comprend que le réseau d'organisations, dans lequel les individus sont reliés les uns
aux autres sous le régime totalitaire, peut étre mieux percu 2 la lumicere de l'attraction qu'opére le fait
méme d'appartenir a « une communauté qui forme un seul bloc, qui offre 'image de 'Un. Ne peut-on
ajouter qu’a la faveur de ces multiples incorporations, la croyance s’impose a la grande communauté
du peuple qui se refléte dans le corps visible du dirigeant supréme ? Je suis enclin a juger qu’au plus
profond, c’est 'image du corps qui soutient la foi dans 'Un. Tandis que I'organisation peut étre objet
de discours, et sa vertu célébrée, 'image du corps s’ancre dans I'inconscient, son efficacité n’en est que
plus forte. Elle persiste quand 'organisation s’est détraquée » (Lefort, 2007¢ : 977).16

De ce fait, bien que Lefort note qu'Arendt s'approche, de fagon extraordinaire, de cette

intuition selon laquelle la domination totalitaire n'opére pas comme les autres formes d'oppression par

15 « Les idées prennent consistance la ou les hommes croient ensemble, s’ajustent les uns aux autres dans
I'organisation » (Lefort, 2007d : 884).

16 Lefort signale qu'en limitant notre attention aux aspects de l'organisation « on négligerait un autre ressort du
communisme et du fascisme : celui de I'incorporation des individus dans un étre collectif, celui de la résorption
du multiple dans I’'Un. Tandis que 'organisation releve d’un projet artificialiste du social, poussé a 'extréme, mais
déja manifeste dans le monde moderne ou il accompagnait la rationalisation des diverses spheres d’activités,
notamment politiques, économiques et religieuses, la tache de I'incorporation reléve d’un idéal substantialiste »
(Lefort, 2007d : 886). Dans le méme sens, il soutient que « [I]a recherche d’une domination totale, qui caractérise
le nazisme [...] ne saurait étre dissociée de la volonté obstinée d’assurer I'intégrité du corps social, d’'un corps
fantasmé comme corps naturel [...]. Si Pon s’arrétait a la composante artificialiste du nazisme, on oublierait la
composante naturaliste » (Lefort, 2007a : 515-510).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

94



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

le passé, et bien qu'il signale également que le traitement par Arendt de l'idéologie — dans sa capacité a
dissocier les individus de leur expérience et dans sa prétention a dissoudre l'incertitude — semble nous
apporter des pistes pour comprendre la nouvelle nature de cette obéissance au régime, l'organisation
de toute la société en de multiples collectifs, la soumission a la toute-puissance du chef et la
patticipation d'une grande pattie de la population a la poursuite d'objectifs homicides (Lefort, 2007e :
974), notre auteur considere aussi qu'Arendt ne réussit pas a rendre compte de fagon achevée de la
«logique » intrinseque de ce nouveau régime « de la pensée et de la langue politiques ».!7 Et ceci est dd,
d'apres Lefort, au fait que pour concevoir, de fagon plus aboutie et pleinement, le caractére « sans
précédent » de cette nouvelle forme de domination, il est nécessaire de prendre en considération la
manicere dont l'idéologie change de statut quand elle est prise une nouvelle configuration de sens ; tout
comme il est nécessaire d'observer comment la formation d'un Parti d'un nouveau type réussit — bien
que de fagon inachevée — a satisfaire le désir de chacun d'en finir avec la « solitude ». En définitif, Lefort
considére que nous devons prendre en compte que le processus d'incorporation d'individus dans un
collectif est ce qui permet le mieux de penser que I'obéissance n'est pas externe, mais procéde « de
l'intérieur ». L'ambition totalitaite de fondre chacun dans un nous indivisible, de réinstaurer la
corporéité du social, constitue I'élément clé que, selon Lefort, Arendt perd de vue. Cette ambition, une

fois de plus, ne se laisse voir que si nous percevons clairement ce contre quoi le totalitarisme se éleve.

2b) Le totalitarisme comme révolution anti-démocratique.

Comme nous le signalions, Lefort insiste sur le fait que considérer le phénomene totalitaire
comme un phénomene sans précédent est /% point a relever de l'interprétation arendtienne, celui qu'il
pattage avec l'auteure et qui les amene, tous deux, a prendre conscience de la nécessité d'élaborer de
nouveaux concepts pour comprendre ce phénomene. Toutefois, en allant chercher les éléments de
cette nouveauté au niveau du réle que l'idéologie joue par rapport a l'organisation ou dans la facon

dont son efficacité s'appuie sur le matériel qu'elle rencontre — la société atomisée — qui est la ou elle

17 Lefort signale qu'Arendt est préte, a divers moments, a penser la transformation du lien entre les individus, la
« création de I'Un a partir du multiple », la disparition de la pluralité face a 'image d'un homme aux dimensions
gigantesques (en particulier dans Idéologie et Terreur). « Cependant, des observations de ce genre font toujours
apparaitre ’'Un comme I'objectif de la domination. Quelle que soit la justesse de ce point de vue, il laisse dans
I'ombre I’attrait qu’exerce, sur ceux qui sont appelés a la subir, ’appartenance a un parti, un groupe, un peuple
qui fait bloc avec lui-méme ; il laisse aussi dans 'ombre la satisfaction procurée aux multiples appétits de pouvoir
qui se déchainent sous le couvert de la participation a une ceuvre commune. Pour ma part, j’associe 'image de
I'Un a 'image du corps. Cette notion est chargée de toutes les connotations qui s’attachent a une esthétique et
une hygicne sociale. La beauté, la vigueur et la santé sont les attributs de “I’homme nouveau”, par contraste avec
Phomme décrépit et malade du monde démocratique » (Lefort, 2007d : 888). Poursuivant en ce sens, dans La
complication, Lefort signale qu'Arendt découvre le lien qui relie l'idéologie a I'organisation et suggere que la
« construction de la réalité est indissociable de la construction d’un corps collectif » (Lefort, 1999 : 131).
Cependant, une fois de plus, il consideére que la réduction du multiple a I'Un ne reste que suggérée dans les textes

d'Arendt.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

95



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

peut le mieux s'acquitter de sa fonction, Arendt se laisse entralner a rattacher ce phénomeéne inédit aux
« circonstances » l'ayant précédé, ce que Lefort récuse.

Comme nous I'avons déja noté, et comme le nous verrons plus en détails par la suite, la distance
que Lefort établit, entre sa propre élaboration du totalitarisme et celle d'Arendt, trouve ici son nceud
fondamental : en premier lieu, Lefort estime que, pour rendre pleinement compte de la nouveauté du
totalitarisme, il est indispensable de le penser en tant que « régime politique », ce qui requiert d'élucider
le mode particulier selon lequel la relation entre la loi, le pouvoir et le savoir, se noue en son sein. En
second lieu, Lefort considere que le caractére inédit du totalitarisme s'éclaire plus nettement dans son
contraste avec l'avénement de la démocratie, elle-méme entendue comme régime et supposant, a son
tour, une transformation radicale vis-a-vis des régimes du passé. Une fois encore, Lefort remarque
qu'Arendt semble ne pas s'intéresser, ou ne pas étre sensible, a la particularité de la forme politique de
la démocratie. Il considére, quant a lui, que nous ne comprendrons la spécificité de cette nouvelle forme
de domination qu'en tenant compte de ce contre quoi elle s'éleve, du mode de vie qu'elle vise a détruire,
de la forme de société qui fait, de facon privilégiée, 'objet de sa haine.

En ce qui concerne le premier élément, il faut remarquer que, pour Lefort, comprendre la
spécificité du totalitarisme suppose — comme nous l'avons suggéré auparavant — de bien saisir que celui-
ci s’agence selon une « logique » particuliére, que sa singularité ne peut simplement reposer sur des
différences empiriques ou des contingences. Appréhender véritablement ce phénomeéne implique de
pouvoir penser la société dans les termes d'une « société politique » ou d'un régime. Comme nous le
savons, Lefort considere que tout élément singulier du social, ainsi que le rapport entre les classes,
l'organisation de l'espace commun, le fonctionnement des institutions, la distinction entre le juste et
l'injuste, le légitime et I'illégitime, le haut et le bas, l'interdit et le permis, le normal et le pathologique,
est pris dans un enchevétrement dont le sens devient lisible a travers une mise en scene, qui est
« dramatisée » par des modes de génération et de représentation du pouvoir (Lefort, 1986b : 20).
Chaque société politique se structute — et se distingue des autres — autour d'un ensemble de « principes
générateurs » (Lefort, 1994b : 69), lesquels se manifestent avec plus de clarté au niveau de l'instance du
pouvoir et qui définissent son mode particulier d'existence. Dans cet ordonnancement se révele — au-
dela des pratiques, au-dela des relations, au-dela des institutions qui surgissent des déterminations
factuelles, qu’elles soient naturelles ou historiques — une configuration spécifique qui ne peut se déduire
ni de la nature ni de l'histoire, mais qui donne sens a ce qui se présente comme étant réel (Lefort, 1983 :
42). Et méme si Lefort souligne qu'Arendt nous procure un point de vue fondamental, quand elle
affirme que le totalitarisme manque de précédents, il comprend également qu'elle ne s'arréte pas
suffisamment a la « nouvelle structure du social », au nouveau régime symbolique qui se constitue au

cours des premieres décennies du XXe siecle. Et en échouant a examiner le totalitarisme sous le prisme

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

96



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

du régime politique, Arendt, pour Lefort, se prive de mesurer correctement la distance qui le sépate de
la démocratie.!8

Ce qui vient d'étre dit nous parait indissociable du second aspect que nous soulignions. Tout
comme Arendt, Lefort considere que le totalitarisme ne peut pas étre compris dans les termes de la
tradition. Cependant, et a la différence d'Arendt, il soutient que pour le rendre intelligible il est
nécessaire d'analyser la forme de société de laquelle il surgit et a laquelle il fait face, et, par la-méme,
d'interpréter quel est le principal objet de la haine, aussi bien du régime nazi que du régime communiste.
A ses yeux, le caractére sans précédent du totalitarisme devient intelligible 2 la lumiére de la
compréhension de cet autre régime, la démocratie, qui émerge elle aussi comme une véritable rupture
avec la tradition et une transformation radicale du rapport a la transcendance, et qui configure de fagon
inédite l'image d'une société désincoroporée et d’un pouvoir inoccupable.

En ce sens, Lefort pense, contre Arendt, que 'avénement du nazisme et du communisme doit
se lire dans son rapport avec la transformation du tissu social introduite par la révolution démocratique
(dissolution des hiérarchies et des statuts, incertitude quant aux fondements de la loi et du pouvoir,
¢éviction de la possibilité de penser la communauté sous la figure d'un corps). De méme, Lefort
considere que si nous perdons de vue le fait que ces différents éléments s'articulent les uns aux autres
d'une facon particuliere autour d'une nouvelle configuration du pouvoir, qui implique l'impossibilité
de l'incarner, nous perdrons de vue le caractere « révolutionnaire » ou, plus précisément, « contre-
révolutionnaire » de l'entreprise totalitaire. Le totalitarisme constitue, aux yeux de Lefort, une
révolution anti-démoctratique. Il semble, en effet, avoir pour but d'« abolir les principes constitutifs de
la démocratie moderne ; c’est-a-dire non seulement le systeme représentatif — un cadre juridico-
politique —, mais une forme de vie sociale, dans laquelle sont tacitement admises la légitimité des
différences d’intéréts, d’opinions et de croyances, la légitimité du conflit de classe, et, aussi, la 1égitimité
de modes d’activité, de modes de connaissance, de modes d’expression qui ne se raménent pas a des
normes communes, sont affrontés, dans leur limites, 4 la question de leur fondement et de leur finalité
— cela, tout en participant d'une méme expérience du monde |...]. Que le phénomene totalitaire soit
sans précédent, comme le note Arendt, ne devrait pas nous faire oublier que le phénomene
démocratique, moderne, est lui-méme sans précédent » (Lefort, 2007d : 889-890).

Ainsi, nous fait observer Lefort, si nous prétendons rendre compte, de facon plus précise, du
caractére sans précédent du totalitarisme, de la singularité qui le caractérise, il semble indispensable

d'obsetrver de quelle maniete, au travers de toutes ses variantes — communisme, nazisme ou fascisme -

18 Arendt, écrit Lefort, “denounced the myth of the One without considering the scheme of a new symbolic
order. That is the reason why she has not measured the abyss that separates two forms of society: totalitarianism
and modern democracy” (Lefort, 2002: 459).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

97



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

, le totalitarisme semble s'instituer en tant que négation de la démocratie ;1° il est nécessaire d'analyser
comment cette nouvelle articulation entre la loi, le pouvoir et le savoir — cette ambition de faire
apparaitre la société comme Une, sans divisions, de tenter de restituer 'unité de la communauté sous
l'image du corps — implique, précisément, le renversement du mode de vie démocratique. Lefort reste
« perplexe » face au fait qu'Arendt ne se soit jamais intéressée a la démocratie moderne puisque, pout
lui, il ne fait aucun doute que ce qui rapproche le nazisme du communisme est la haine de la démocratie.
Pourtant « elle ne veut rien en savoir. H. Arendt, si attachée a restaurer le pluriel — contre ’'Un -,
n’observe pas que la fantastique tentative de faire de la société un corps uni, soudé a sa téte — avec le
Fihrer, le guide supréme -, cette fantastique tentative procede du renversement du régime qui s’est
¢difié en distinguant le péle du pouvoir du péle de la loi et du pole du savoir, et en acceptant la division
sociale, le contflit, en acceptant ’hétérogénéité des meeurs et des opinions, et, précisément, en tenant a
distance, comme aucun régime ne I'avait fait auparavant, le fantasme d’une société organique » (Lefort,
1986d : 72).

3) Loi et mouvement.

Nous terminions le point précédent en signalant que penser la spécificité du totalitarisme
supposait, pour Lefort, d'analyser la facon dont s'articule le lien entre pouvoir, loi et savoir, dans ce
régime qui s'oppose a la démocratie. Bien que Lefort laisse entendre qu'Arendt n'élabore pas la
différence entre totalitarisme et démocratie en termes de rupture (rupture que représente le
totalitarisme vis-a-vis du régime qu'il déplace), il affirme pourtant aussi que l'auteure a, trés tot, tourné
son regard vers la nouvelle position que va occuper la loi sous le régime totalitaire. Ou, autrement dit,
les réflexions d'Arendt a propos du nouveau statut de la loi — surtout dans le chapitre final de The
Origins of Totalitarianism — révelent, une fois de plus, que l'auteure est pionnicre dans sa fagon de mettre
a jour ce phénomene. Mais encore une fois, Lefort signalera qu'elle ne va pas au bout de I'élaboration
de ce que sa réflexion éclaire, justement du fait que ses perceptions ne s'inscrivent pas dans une pensée
globale du régime et, en particulier, de la rupture avec cette forme de société que le totalitarisme vient

a enterrer.

19 Clest justement parce que Lefort considere que nous devons appréhender le totalitarisme comme une
révolution anti-démocratique que nous pouvons comprendre son désaccord avec Arendt, aussi bien en ce qui
concetne la périodisation qu'elle établit entre périodes totalitaires et pré-totalitaires, qu'au sujet de l'exclusion du
fascisme des régimes « proprement » totalitaires. A ce sujet, Lefort soutient que « [Ije phénoméne italien indique
une orientation politique nouvelle, ébauche un modele que nous ne négligerions qu’en perdant de vue la
dimension européenne d’une révolution anti-démocratique » (Lefort, 2007d : 872). Ou bien, il affirme : « [jle
n’identifie pas le nazisme ou le fascisme et le communisme. Outre qu’ils se fondent sur des principes
inconciliables, c’est un fait que I'un des ressorts de la propagande nazie ou fasciste a été 'anticommunisme et,
qu’a partir des années 30, 'un des ressorts de la propagande communiste fut 'antifascisme. Mais 'antagonisme
ne nous fait pas oublier que dans ces deux versions le pouvoir totalitaire eut pour cible le régime démocratique,
un type de constitution et un mode d’existence. Fascisme et communisme ont participé d’une méme contre-
révolution, ils ont entrepris de renverser le cours de la “révolution démocratique” » (Lefort, 1992b : 370).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

98



CLAUDIA HILB
MATIA SIRCZUK

Face a l'analyse arendtienne du nouveau statut de la loi sous le totalitatisme, nous pouvons
tout d'abord observer que Lefort rend, une fois de plus, hommage a cet auteure, en reconnaissant que
c’est elle qui a fait voir que le totalitarisme faisait voler en éclats la distinction qui existe entre un régime
soumis a des lois et un régime arbitraire (comme nous l'avons déja mentionné), et que, dés lors, si l'on
souhaite saisir l'essence du totalitarisme, l'observation du statut de la loi s'avere indispensable. En
revanche, Lefort prendra ses distances avec argument — pas toujours cohérent a ses yeux — qu'Arendt
développe a partir de cette affirmation et, en particulier, avec celle qui soutient que le caractére
exceptionnel du totalitarisme est de poursuivre I'ambition monstrueuse de remonter jusqu'a la soutce
de l'autorité (Arendt, 1979 : 461). Le totalitarisme prétendrait, monstrueusement, faire remonter la loi
ala Loi de la nature, pour le nazisme, et a la Loi de I'histoire, pour le communisme, abolissant ainsi le
consensus inris des lois positives et la distance existant entre celles-ci et leur source.

Selon Lefort, il est parfaitement clair qu'Arendst, elle-méme, ne croit pas a l'existence d'une telle
loi (de la nature ou de l'histoire) et qu'elle parle méme, a ce propos, d'une fiction, établissant ainsi
expressément I'écart entre la Loi qui prévaut dans d'autres formes d'organisation sociale, aussi éloignées
de nous qu'elles soient,? et la Loi totalitaire. Toutefois, dans le développement de son argument, cette
ambition du totalitarisme acquiert #o7 pas le caractere d'une imposture (comme pour sa part I'entend
Lefort) au travers d'un Parti qui, détenteur effectif de 'autorité manifeste, parviendrait a imposer, par
le biais de l'idéologie, la fiction du régne de la Loi de l'histoire ou de la Loi de la nature, mais il acquicere
plutdt la force effective d'un mouvement imparable que le nouveau régime précipiterait tout en se
soumettant a lui.?!

Autrement dit, 1a ou, pour Lefort, le totalitarisme nous met face a la perversion de ce que nous
avons toujours admis pour Loi, pervertissant la notion de loi qui suppose toujours un hiatus
infranchissable, bien que parfois seulement implicite, entre légalité positive et loi, Arendt semble,
contrairement a ce qu'elle-méme nous a pourtant enseigné, confondre cette perversion de la loi avec le
fonctionnement effectif de l'idéologie (qui prétend que la légalité du régime totalitaire repose sut 'acces

immédiat a la source de la loi et sur la soumission, sans médiation, au mouvement de la Loi de 1'histoire

20'Si nous ne jugeons pas fictive la loi par laquelle s'organisent les sociétés dont les modes, néanmoins, sont
jug p par laq & > >

devenus totalement éloignés des notres, écrit Lefort, c'est parce que nous admettons, méme tacitement, que la

g > > p q 5 > g

loi ne peut étre considérée simplement comme un artifice humain, une simple convention. Nous ne pouvons

patler de loi que la ou elle est considérée génératrice de relations que les étres humains soutiennent entre eux et

avec le monde, 1a ou s'impose l'expétrience d'une limite qui se situe au-dela de toutes limites de fait (1999 : 201).

Arendt, signale Lefort, parle seulement de « supposée » loi quand elle fait référence au totalitarisme.

21 “Why does Arendt insist on the notion of movement to such an extent that it becomes mote powerful than

the political actors? This question seems to me to be tightly linked to another question: Why does Arendt abstain

from any reference to the role of the party? Assuming that the totalitarian regime exhibits a “monstrous

) party g 8l

pretension to go back to the source of authority,” one must indicate the organ in which this authority is invested.

In a totalitarian regime power resides in the party.” (Lefort, 2002: 453). A ce propos, dans La complication, Lefort

écrit qu'Arendt « évite, le plus souvent, de patler de patti » (Lefort, 1999 : 203).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

99



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

ou de la nature). Autrement dit, la Loi de l'histoire ou de la natute ne serait plus pour Arendt le produit
de l'idéologie totalitaire qui -au nom d'une soi-disant loi qui organiserait et guiderait, sans médiation,
les actions des individus — pervertirait ce que la relation entre loi et loi positive a depuis toujours mis
en scéne, mais elle agirait de fagon effective sur la coexistence des étres humains.

Poutquoi, se demande Lefort, bien qu'ayant reconnu la Loi de I'histoire ou de la nature comme
loi fictive, Arendt ne parvient-elle pas a 'aborder comme le fruit de l'idéologie totalitaire et parait
souvent la considérer comme si elle exprimait, véritablement, un nouveau mode de coexistence (1999 :
202) ? L’élucidation de cette question, nous mene, une fois de plus, au cceur du désaccord qui sépare
Lefort de Arendt : si celle-ci, bien qu'ayant, avec une exquise sensibilité, décelé la fiction de la loi
caractéristique du totalitarisme, parait, a certains moments, revenir sur ses propres exhortations
concernant la spécificité inédite de cette nouvelle forme de domination, c'est parce qu'elle cede a la
tentation de mettre en lien la Loi de l'histoire ou de la nature — loi établie par le parti totalitaire, nous
dit Lefort, comme la fiction d'une autorité sans visage imposant la logique de son mouvement au tout
social — avec le nouveau mode de temporalité qui caractérise les sociétés modernes et qui fait I'objet
d'une critique philosophique virulente de cette méme auteure, dans un Zgpos partagé avec d'autres
auteurs contemporains comme Martin Heidegger ou Leo Strauss.

Autrement dit: en analysant la facon dont opere, sous le totalitarisme, la relation a une
(prétendue) Loi de la nature ou de l'histoire, en analysant comment ces lois, contrairement a la loi
traditionnelle, apparaissent bien plus comme facteur de mouvement que de stabilisation, dans leur
rapprochement avec le mouvement de l'idée qui est le propre des idéologies modernes, Arendt — note
Lefort — dirige ses attaques, d'une part, contre un nouveau mode de domination qui se propose, par le
biais de la Terreur, d'accélérer le mouvement d'une Loi qui commanderait son devenir, éliminant les
secteurs parasites, destinés a disparaitre en vertu de la 'orientation de cette loi, et préparant, au travers
de l'idéologie — la logique de I'idée -, ses sujets a prendre la place de bourreaux ou de victimes qui leur
aura été assignée. Cependant, en dénoncant la loi en tant que loi de mouvement, Arendt vise,
également, sur un mode critique, un nouveau mode de temporalité propre de la modernité qui aurait,
a ses yeux, ébranlé le rapport traditionnel entre l'instabilité des affaires humaines et la stabilité que leur
procurait la loi, et qui a travers cette notion de progtes et de processus, aurait imposé l'adhésion a une
nouvelle logique du mouvement dont, nous dit-elle, témoignent la philosophie de I'histoire et les
théories de I'évolution. Dans ce registre, le totalitarisme — caractérisé en premicre instance comme un
phénomene inédit — viendrait finalement réaliser, par le biais de la terreur, le parachévement de ce
mouvement (moderne) d'aliénation de la pensée dans la logique de l'idée, ce qui revient a dire, dans

l'idéologie (Lefort, 1999 : 198).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

100



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

Certes, soutient Lefort, il n'y a pas lieu d'attribuer 2 Arendt un modeéle déductif dont elle-méme

nous enjoint de nous libérer (1999 : 206). Mais il n'en est pas moins vrai que sa critique de la modernité,
telle que nous pouvons la lire dans Tradition and the Modern Age ou dans The Concept of History: Ancient
and Modern, 'entraine 2 amalgamer sous la notion de « mouvement » des phénomeénes aussi hétérogénes
que : I'histoire de I'humanité (qu'Arendt considére comme fictive, dans la mesure ou l'histoire se
révelerait, pout elle, au travers d'actions sur fond de continuité, continuité propre 2 la condition
humaine), le progres (en tant que mouvement sans finalité définie), la lutte des classes du marxisme (en
tant qu'enchainement strict et orienté), ou encore, le mouvement effectif qui, sous le totalitarisme,
détruit les lois positives et engendte la terreur (Lefort, 1999 : 210). Et 'aménera a proposet que, sous
le totalitarisme, la loi s'inscrit d'une facon ¢ffective en tant que loi de mouvement et non plus de
stabilisation. Autrement dit, son manque d'intérét a interroger le totalitarisme en tant que forme de
régime inédit, au regard de ce qui le sépare de la démocratie moderne, son absence de sensibilité pour
ce qui, dans la modernité démocratique, suppose un régime de sens nouveau — inaugurant la société
historique, mobile par excellence, capable d'accueillir et de préserver en son sein l'indétermination
(Lefort 1986b : 25) — tout comme 'attention qu'elle porte a une histoire de la décadence dont la société
de masses en serait I'illustration, conduisent Arendt a ignorer le sens radicalement autre, voire contraire,
que révele l'incertitude démocratique, la rupture d'un systéme fixe d’ordonnancements, la perte des
références ultimes de certitude — que nous signale si bien Tocqueville (Lefort, 1999 : 209) — quand on
le confronte a cette subsomption fictive au mouvement de la Loi de I'histoire ou de la nature propre des
totalitarismes qui, insiste Lefort, loin de nous mettre en face d’une société livrée a la recherche du sens,
nous place au contraire devant un mode de coexistence régi par I'immobilité la plus absolue (Lefort,

1999 : 204 et 209).

4) La question des droits de I'homme.

Pour terminer, il ne nous treste plus qu'a analyser la distance qu'établit Lefort avec Arendt, en
ce qui concerne la place qu'occupent les droits de 'homme dans la modernité ; comme nous le savons,
Lefort considere que les déclarations de droits sont liées a une conception spécifique de la coexistence
humaine qui advient avec les révolutions démocratiques : c'est-a-dire que la démocratie institue dans
son horizon 'appel légitime au droit et aux droits, dont la définition est toujours soumise a débat. Ce
qui signifie que, pour Lefort, les droits humains sont étroitement liés au concept de cité — ouverte a
l'indétermination — dont le totalitarisme constitue la négation (Lefort, 1994b : 68).

Nous devons, quoi qu'il en soit, souligner a ce sujet que, lorsque Lefort se penche sur la place
qu'occupent les droits humains au sein de la démocratie et qu'il conteste ceux qui dénoncent le caractere

abstrait ou individualiste des déclarations de droits, ce n'est pas tant avec Arendt qu'il débat qu'avec

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

101



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

Marx, Burke ou De Maistre. Sa critique a leur encontre se résume au fait qu'aucun d'eux ne se soucie
de la dimension symbolique des droits lesquels finissent, dans leur critique, par se voir réduits a leur
caractere abstrait ou individualiste, sans apercevoir combien la nouvelle place qu'ils occupent modifie
la pratique politique, engendre la transformation des modes d’interaction avec la loi et le pouvoir
d'individus dont la position, désormais, n'est plus fixée et qui peuvent émettre des revendications
d'égalité dans le langage du droit. Et méme si, comme nous le disions, cette critique ne se dirige pas
essentiellement a Arendt, il nous semble envisageable de suggérer que certains de ses arguments
peuvent aussi lui étre en partie destinés, et nous permettent d’obsetver sur ce point I'écart qui, une fois
de plus, sépare ces deux penseuts.

Nous estimons que la clé de cet écart réside dans le fait qu'Arendt considere que les droits
humains ne sont que des droits individuels (c'est-a-dire, qu'elle les associe a une compréhension de la
modernité pouvant se lire comme libérale) ou que — dans la direction de sa critique de la perversion de
l'égalité advenue au cours de I'histoire moderne que nous avons évoquée plus tot — elle ne peut que les
concevoir comme une fiction. Les envisager uniquement comme des droits individuels, ou comme une
fiction, tel que le fait Arendt, empéche de voir, encore une fois, la signification politique de ce qui est
présenté comme un phénomeéne de l'ordre du naturel, c'est-a-dire, I'égalité de droits. Et c'est,
précisément, le nouveau rapport qu'ils permettent d'établir avec la loi et le pouvoir, qui fait des droits
humains un des principes d’articulation de la société démocratique et, ce n'est pas un hasard, un des
¢éléments centraux permettant a Lefort de distinguer cette forme de société du totalitarisme.??

Signalons enfin que, en dépit de ce que nous indiquions dans les paragraphes précédents,
Lefort nous laisse entrevoir, une fois de plus, ici aussi, a quel point sa lecture d'Arendt s'est révélée
suggestive : nonobstant ses virulents arguments critiques concernant les droits humains, c’est elle
l'auteure de la phrase : « le droit a avoir des droits », qui synthétise la facon dont Lefort exprimera le
nouveau statut que revétent, a ses yeux, les droits, sous la démocratie. Ainsi, dans Les droits de ['homme
et /’Ez‘ﬂprow’deme, il écrira, au sujet des déclarations de droits, que « [p]ar dela leurs énoncés, elles
faisaient reconnaitre /e droit a avoir des droifs (selon une expression que jemprunte a Hannah Arendt,
mais dont elle fait un autre usage) libérant ainsi une aventure dont le cours est imprévisible. Ou, en
d’autres termes, la conception naturaliste du droit a masqué 'extraordinaire événement que constituait
une déclaration qui était une auto-déclaration, c’est-a-dire une déclaration dans laquelle les hommes, a
travers leurs représentants, s’avéraient étre simultanément les sujets et les objets de I’énonciation, dans

laquelle, tout a la fois, ils nommaient ’homme en chacun, ils “se patlaient” eux-mémes, comparaissaient

22 Ceux qui congoivent les droits de 'homme comme des droits individuels « se privent de concevoir la différence
du totalitarisme et de la démocratie, sinon a la rapporter a une différence de degré dans 'oppression » (Lefort,

1994b : 51).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

102



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

les uns devant les autres, et, ce faisant, s’érigeaient en témoins, en juges les uns des autres” (Lefort,
1986¢ : 51). Une fois de plus, nous observons que Lefort fait le constat que quelque chose dans
I’énonciation arendtienne nous ouvre les portes pour comprendre les droits d'une autre facon, mais
qu'Arendt ne semble pas suivte ce chemin qu'elle a pourtant frayé et que Lefort s'estime devoir

poutsuivre, contre elle, ou au-dela d'elle-méme.

5) En guise de conclusion — Penser avec et contre Hannah Arendt

Dans un passage consacré a Arendt dans La Complication, Claude Lefort écrit : « Hannah
Arendt [est] I'auteur dont je me suis toujours senti le plus proche » (Lefort, 1999 : 17). Et il répétera
cette affirmation, en diverses occasions et de différentes manieres, pour indiquer que c'est sur les
sentiers explorés par Arendt, dans l'effort qu'elle déploie a penser 'évenement sans précédent qui éclata
au cceur de 'Europe du XXe siecle, qu'il trouva, plus d'une fois, les voies pour poursuivre sa propre
réflexion. Comme nous le savons, Lefort partage la sensibilit¢ d'Arendt pour penser a partir des
évenements, cet entendement que le raisonnement nait de l'expérience, que, seulement en demeurant
relié a celle-ci, pouvons-nous trouver les signes permettant de comprendre le présent, que le caractere
sans précédent du totalitarisme nous oblige, justement, a repenser le politique. Lefort a affirmé avoir
lu le travail d'Arendt avec une grande admiration depuis la fin des années 70, et a manifesté qu'il y
trouva l'audace d'une pensée a méme d'interroger, « depuis le lieu du politique », cette nouvelle forme
de domination. De telle sorte qu'il écrivit également, en 1985, que « quiconque découvrirait H. Arendt
aujourd’hui ne manquerait pas de voir avec quelle vigueur elle a ouvert la voie aux questions présentes,
avec quelle rigueur elle les a articulées et a tenté d’y répondre ». Pour ajouter immédiatement, certes,
que, bien que « I'interrogation qui sous-tend son entreprise mérite toute notre attention », « [c|’est ne
pas dire pour autant que les réponses qu’elle avance comblent nécessairement notre attente ». (Lefort,
1986d : 60).

En méme temps, comme nous avons essayé de le montrer dans ce qui précede, dans son
dialogue avec elle, Claude Lefort, tout en reconnaissant chez Arendt l'ouverture d'une voie permettant
d'élaborer le caractére inédit du nouveau mode de domination qui entre en scene au XXe¢ siecle, indique
aussi les limites auxquelles elle se heutte, selon lui, et qui l'empéchent de dégager toutes les conclusions
qui poutrraient découler de ses analyses. En patcourant I'ccuvre de Lefort, nous avons tenté de montrer
la facon dont il nous donne a voir — en pensant avec et contre Arendt, dans I'élaboration de son propre
questionnement sur le politique — combien cette proximité abrite aussi un écart. Cet écart peut se dire
d’un terme spécifique, comme nous l'avons évoqué ici a de multiples reprises, un terme dont le poids
dans le vocabulaire lefortien ne saurait pas nous échapper. En effet, Arendt, nous dit Lefort, élude le

mot démocratie.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

103



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

Tout lecteur de Lefort, et nous en sommes, devrait savoir que dite qu'Arendt élude la
démocratie ou, comme nous l'avons traduit nous-mémes, qu'elle n'est pas sensible ou qu'elle perd de
vue la mutation symbolique qu'engendre l'avénement de la démocratie — dans la mesure ou penser le
politique #c et maintenant revient, pour Lefort, en substance, a penser la différence entre totalitarisme et
démocratie — indique une discordance qui n'est pas des moindres. En effet, I'ccuvre lefortienne — tout
du moins a partir du milieu des années 70 — pourrait se lire comme effort pour penser la différence
entre deux modes inédits de société qui livrent leur sens dans la dissolution des repéeres de certitude,
comme un effort pour établir des criteres pour comprendre dans quelle mesure le totalitarisme, bien
que s'emparant de certains des aspects de la société démocratique et les prolongeant de manicre
fantastique (Lefort, 1994d : 170), s'institue en détruisant ce mode de vie démocratique.

Des lors, les réserves de Lefort vis-a-vis d'Arendst, celles sur lesquelles nous avons peut-étre
insisté particulierement, laissant de c6té, par moments, ce qui rapproche ces auteurs, reposent — pour
Lefort — sur I'absence de réflexion portant sur la dimension symbolique du social, I'absence d'analyse,
de la part d'Arendt, de la société moderne en tant que « société politique » — analyse qui eut permis
d'opposer comme deux formes de sociétés antagonistes, le totalitarisme et la démocratie. Cette absence
aurait amené Arendt, bien qu'elle affirme la nouveauté radicale que constitue le totalitarisme, a établir
des lignes de continuité discutables entre le processus moderne de dégradation du politique et
I'émergence du totalitarisme ou, pour le dire avec moins de prudence, entre modernité et totalitarisme.

Pour terminer, il reste juste un éclaircissement succinct a faire : dans notre cheminement nous
ne nous sommes pas attelés a creuser davantage la question de savoir si la critique de Lefort s'avere
totalement juste vis-a-vis de la pensée d'Arendt. Nous n'avons pas été mus par le propos d'opposer la
pensée de chacun mais plutét par le fait de donner a voir de quelle maniere la confrontation de Lefort
avec l'ceuvre d'Arendt — avec et contre elle — permet d'éclairer sa propre interprétation du totalitarisme
et de la démocratie. Toutefois, nous espérons ne pas avoir cédé, pas complétement au moins, a la
tentation de n'observer que l'écart qui se dissimule sous leur appatente proximité. En effet, nous
n’oublions pas que Lefort soutient explicitement l'idée selon laquelle Arendt ne rapproche pas la
démocratie et le totalitarisme, pas plus qu'elle n'envisage ce dernier comme le parachévement, a
I'époque moderne, de l'occultation du politique. Ni qu’elle a été auteutre dont il s’est toujours senti le
plus proche. Cependant, la distinction tranchante entre le social et le politique, la compréhension du
fait que I'égalité ait été pervertie sous la modernité, les difficultés pour petcevoir le totalitarisme sous
la forme de l'image du corps, la superposition de la loi totalitaire et de la temporalité moderne et, pour
finir, la dénégation du statut symbolique qu'acquierent les droits de I'homme dans les sociétés

postrévolutionnaires, tous ces éléments, que nous avons identifiés au cours de notre travail, finissent

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

104



CLAUDIA HILB

MATIA SIRCZUK

pat tisser un noyau de sens qui retient l'attention de Lefort « patce que », éctit-il, « il fait entrevoir ce
qu’il refoule : la question de la démocratie » (Lefort, 2007a : 517). L'élusion significative que décéle
Lefort — Arendt évite de parler de démocratie — semble toucher pour lui au point aveugle de sa
recherche sur le totalitarisme, recherche que Lefort tentera a son tour, tout au long de son ceuvre, de
continuer a creuser et qui I'ameénera a dire que, a ses yeux, « [l]e totalitarisme ne s’éclaire [...] qua la

condition de saisir la relation qu’il entretient avec la démocratie » (Lefort, 1994d : 170).

Bibliographie

Abensour, Miguel (1993), « Réflexions sur les deux interprétations du totalitarisme chez C. Lefort », in
La Démocratie a I'wnvre — Autonr de Clande Lefort (sous la direction de Claude Habib et Claude Mouchard),
Paris, Esprit : 79-136.

Arendt, Hannah (1979), The Origins of Totalitarianism, New York, Harcourt, Brace and Cia.

Lefort, Claude (1979), « Le totalitarisme sans Staline. I”URSS dans une nouvelle phase », in Fléments
d’une critique de la bureaucratie, Paris, Gallimard : 155-235. Publié dans Socialisme ou barbarie, 19 (1956) :
110-145.

— (1983) « Le mythe de ’'Un dans le fantasme et dans la réalité politique », Psychanalystes. Revue du College
de psychanalystes, 9 (1983).

— (1986a) « Avant-Propos », in Essais sur le politigue (XIX~-XX¢ siécles), Paris, Editions du seuil : 7-14.

— (1986b) « La question de la démocratie », in Essais sur le politigue (XIX¢-XX¢ sizcles), Paris, Editions du
seuil : 17-30. Article extrait de Philippe Lacoue-Labarthe & Jean-Luc Nancy (éd), Le Retrait du politigue,
Paris, Galilée, 1983 : 71-88.

— (1986¢) « Les droits de ’homme et I'Etat providence », in Essais sur le politiqune (XIX--XX¢ sidcles), Paris,
Editions du seuil : 31-58. Publié comme « Les droits de ’homme en question », Revue interdisciplinaire
d’études juridigues, 13 (1984) : 11-47.

— (1986d) « Hannah Arendt et la question du politique », in Essais sur le politique (XIX*-XX¢ siécles), Patis,
Editions du seuil : 59-72. Publié dans Cabiers du Forum pour lindépendance et la paix, 5 (1985) : 15-21.

— (1986¢) « Mort de I'immortalité », in Essais sur le politique (XIX¢-XX¢ siecles), Patis, Editions du seuil,
pp. 301-332. Publié dans Le Temps de la réflexcion, 3 (1982).

— (19922) « Le corps interposé : 1984, de George Orwell », in Eerire. A léprenve du politique, Paris,
Calmann-Lévy :15-36. Publi¢ dans Passé-présent, La force de I'événement, 3 (1984).

— (1992b) « Réflexions sur le présent », in Ecrire. A l'épremve du politigue, Paris, Calmann-Lévy : 357-390.
Publié en deux parties : « Décomposition du totalitarisme », Libération (10 juillet 1989) et « Renaissance
de la démocratie ? », Pouvoirs, 52 : 5-22.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

105



L’ELUSION DE LA DEMOCRATIE: PENSER AVEC ET CONTRE HANNAH ARENDT

— (1994a) « Préface », in L'Tnvention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paxis, Fayard : I-
IX.

— (1994b) « Droits de ’homme et politique », in I Tnvention démocratique. 1.es limites de la domination
totalitaire, Patis, Fayard : 45-83. Publi¢ dans Libre, 7 (1980) : 3-42.

— (1994¢) « La logique totalitaire », in I.'Invention démocratique. Les limites de la domination totalitaire, Paris,
Fayard : 85-106. Publi¢ dans Kontinent Scandinavia, 3-4 (1980).

— (1994d), « L’image du corps et le totalitarisme » in L Tuvention démocratique. Les limites de la domination
totalitaire, Patis, Fayard : 159-176. Publié¢ dans Confrontations, 2 (1979).

— (1999) La complication — Retour sur le communisme, Paris, Fayard.
— (2002) « Thinking with and against Hannah Arendt », Social/ Research, 69, 2 : 447-459.

— (20072) « Hannah Arendt : antisémitisme et génocide des Juifs », in Le temps présent. Ecrits 1945-2005,
Paris, Editions Belin: 505-528. Publié en deux parties : « Une interprétation politique de
Pantisémitisme. Hannah Arendt. 1. Les juifs dans T'histoire politique occidentale », Commentaire, 20, 4
(1982) :  645-660 et «Une interprétation politique de Dantisémitisme. Hannah Arendt. 1L
L’antisémitisme et les ambiguités de la démocratie », Commentaire, 21,1 (1982) : 21-28.

— (2007b) « La dissolution des repéres et Penjeu démocratique », in Le temps présent. Ferits 1945-2003,
Paris, Editions Belin : 551-568. Conférence faite a Paris en 1986. Publié in Pierre Buhler (éd), Humain
a l'image de Dien, Geneve, Labor et Fides, 1989 : 89-108.

— (2007¢) « Pensée politique et Histoire — Entretien avec Pierre Pachet, Claude Mouchard, Claude
Habib, Pierre Manent » in Le temps présent. Ecrits 1945-2005, Paris, Editions Belin : 833-868. Entretien
EHESS organisé par Marc Ferro, 12 avril, 1996.

— (2007d) « Le concept du totalitarisme », in Le femps présent. Eerits 1945-2005, Paris, Editions Belin :
869-891. Conférence faite a Zurich, 1996.

— (2007¢) « Le refus de penser le totalitarisme », in Le emps présent. Ferits 1945-2005, Paris, Editions
Belin : 969-980. Conférence Hannah Arendt a Poccasion de I’installation a Berlin des Archives Hannah
Arendt.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

106



