
PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
71 

 

HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA1 

 

Pierre Bouretz2 

 

RESUMO: 
No momento do centenário da morte de Theodor Herzl, em 3 de julho de 1904, e em um contexto de 
controvérsias a respeito de sua herança, este artigo examina a posição de Hannah Arendt em relação ao 
sionismo, seu sentido e sua posteridade. Depois de ter estado engajada por dez anos no movimento sionista, 
Arendt rompeu com ele em 1944, desenvolvendo uma crítica à sua política e à sua visão da história. Embora 
tenha estado muito isolada na época, encontram-se hoje alguns de seus argumentos nos discursos que defendem 
um ponto de vista revisionista sobre os fundamentos e a história do Estado de Israel entre duas perspectivas: 
pós-sionista ou antissionista. Diante do sionismo, Arendt desempenhou o papel de Cassandra; mas talvez uma 
Cassandra com pés de barro. 
 
ABSTRACT: 
At the time of Theodor Herzl’s death centenary and within a context of controversies about his legacy, this 
paper looks at Hannah Arendt’s position towards Zionism, its meaning and its posterity. After being committed 
in the Zionist movement during ten years, Arendt has broken with it as soon as 1944, through a criticism of its 
politics and its vision of history. Although she has been very isolated at this time, we find today some of her 
arguments in the discourses supporting a revisionist point of view on the foundations and the history of the 
State of Israel between two perspectives: post-Zionism or anti-Zionism. In front of Zionism, Arendt was 
playing Cassandra; but maybe a Cassandra with feet of clay. 

 

 

 

Entrevistada em novembro de 1972 sobre suas opiniões políticas, Hannah Arendt respondia: 

“Não pertenço a nenhum grupo. Você sabe que o único grupo ao qual já pertenci foi o dos sionistas. 

Foi, é claro, apenas por causa de Hitler. Isso foi entre 1933 e 1943. Depois, rompi”3. No momento 

preciso do centenário da morte de Theodor Herzl, enquanto muitos daqueles que questionam seu 

legado vêm se definindo, há vários anos, como “pós-sionistas”, e enquanto certas formas de 

antissionismo, situadas nos dois extremos do espectro político, tocam o antissemitismo, tratar-se-á 

aqui, essencialmente, da crítica ao sionismo desenvolvida por Hannah Arendt após essa ruptura. Não 

é, contudo, inútil deter-se nas formas de seu engajamento nesse movimento durante os dez anos que 

a precederam. 

Em Paris, Hannah Arendt ocupou-se da transferência de crianças e adolescentes judeus para 

a Palestina no quadro da Aliyah da juventude (Aliyat HaNoar), ocasião para ela de uma primeira estadia 

 
1 Texto originalmente publicado com o título “Hannah Arendt et le sionisme: Cassandre aux pieds d'argile” na 
Raisons politiques 2004, n. 4, v. 16, páginas 125 a 138, Éditions Presses de Sciences Po (DOI 
10.3917/rai.016.0125). Disponível em : https://shs.cairn.info/revue-raisons-politiques-2004-4-page-
125?lang=fr. Tradução realizada por Carlos Fernando Silva Brito. 
2 Pierre Bouretz, diretor de estudos na École des hautes études en sciences sociales, publicou notadamente 
«Hannah Arendt entre passions et raison», prefácio a Hannah Arendt, Les origines du totalitarisme et Eichmann à Jérusalem 
(edição estabelecida sob sua direção, Gallimard, 2002); Témoins du futur. Philosophie et messianisme (Gallimard, 
2003); e Qu’appelle-t-on philosopher ? L’atelier d’Hannah Arendt (Gallimard, 2006). Contato: pierre.bouretz@ehess.fr. 
3 Hannah Arendt, «On Hannah Arendt», in Melvyn A. Hill (ed.), Hannah Arendt: The Recovery of the Public World, 
Nova York, St. Martin’s Press, 1979, p. 334. Este artigo é originado de uma comunicação no colóquio 
“L’antisionisme au XXe siècle”, organizado em Berlim nos dias 2 e 3 de julho de 2004 por Fabrice d’Almeida, Jean-
Marc Dreyfus e Jacques Ehrenfreund. Note-se que o argumento desse colóquio propunha esta definição de 
antissionismo: “Uma oposição à existência de um Estado soberano democrático para os judeus”. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
72 
 

na Palestina, na primavera de 1935. Mas parece guardar, sobretudo, de seus sete anos parisienses, a 

lembrança de uma experiência de desprezo que alimentaria um sólido ressentimento em relação à 

burguesia judaica: “Os judeus da França estavam convencidos de que todos os judeus vindos do 

outro lado do Reno eram Polaks — o que, por sua vez, os judeus alemães chamavam de Ostjuden 

(judeus do Leste). Mas os judeus que vinham realmente da Europa Oriental não concordavam com 

seus irmãos franceses e nos chamavam de Jaecke4. Os filhos daqueles que odiavam os Jaecke — a 

segunda geração nascida na França e perfeitamente assimilada — compartilhavam a opinião dos 

judeus franceses da grande burguesia. Assim, dentro de uma mesma família, você podia ser chamado 

de Jaecke pelo pai e de Polak pelo filho; Lembro-me de um diretor parisiense muito caridoso que, toda 

vez que recebia o cartão de visita de um intelectual judeu alemão com a inevitável menção ‘Dr.’, 

exclamava em voz alta: ‘Herr Doktor, Herr Doktor — Herr Schnorrer, Herr Schnorrer!’ (‘Senhor Doutor, 

Senhor Doutor — Senhor Mendigo, Senhor Mendigo!’)”5. 

Sua atividade em Nova York é de natureza completamente diferente, essencialmente 

dedicada à redação de artigos para o Aufbau, jornal no qual publicou quarenta e cinco artigos entre 

outubro de 1941 e abril de 1945, intitulando sua seção “This means you” até o fim de 1942, e depois 

“Zionistische Tribune”6. Se Arendt publica, no outono de 1942, uma série de três artigos sobre o que 

já denomina “A crise do sionismo”, o essencial de sua luta nos dois primeiros anos americanos é em 

favor de um exército judaico — ancorada na convicção de que um povo a quem é proibido defender-

se de seus inimigos não passa de um “cadáver vivo”, destinado a tornar-se “a vítima da história 

mundial”7. Mas essa luta já lhe dá ocasião de esboçar alguns temas que logo ganharão amplitude: “A 

liberdade não é um presente”, diz um velho provérbio sionista ainda atual. “A liberdade tampouco é 

uma recompensa pelos sofrimentos que se suportam; A existência de um povo é coisa 

demasiadamente séria para ser deixada nas mãos de homens ricos.” Os sábios “apolíticos” não 

conseguirão “transformar o ‘Povo do Livro’ em povo de papel”8. Em outras palavras, ela já tem em 

mente uma ideia que desenvolverá na primeira parte de As Origens do Totalitarismo: os judeus sempre 

tiveram uma infeliz tendência a abstrair-se das realidades do mundo e sofrem de uma ausência de 

consciência política tornada desastrosa. Poder-se-ia, assim, dizer que, ao lutar em favor de um exército 

judeu que participasse, enquanto tal, da guerra contra o nazismo, Hannah Arendt lançou as pré-

 
4 Designação familiar em iídiche (do alemão Jacke, “jaqueta” ou “terno”) dos judeus alemães. 
5 H. Arendt, «Nous autres réfugiés» (1943), in La tradition cachée, trad. do inglês por Sylvie Courtine-Denamy, 
Christian Bourgois, 1987, p. 66, 68-69. 
6 Fundado em 1924 e redigido em alemão, o Aufbau era o órgão da comunidade judaica de origem alemã nos 
Estados Unidos. 21 dos artigos de Arendt estão traduzidos para o francês: 19 em H. Arendt, Auschwitz et 
Jérusalem, trad. do inglês por Sylvie Courtine-Denamy, Paris, Deuxtemps Tierce, 1991; Dois outros em La 
tradition cachée, op. cit. Pode-se encontrar a lista completa em Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt. Biographie, 
trad. do inglês por Joël Roman e Étienne Tassin, Paris, Calmann-Lévy, 1999, p. 701-702. 
7 «Un moyen pour réaliser la réconciliation entre les peuples» (1942), in H. Arendt, Penser l’événement, trad. do inglês por 
Claude Habib (dir.), Paris, Belin, 1989, p. 118. 
8 São citados, respectivamente: «L’armée juive, le début d’une politique juive?» (14 de novembro de 1941), in H. 
Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. cit., p. 24 e p. 25; «Papier et réalité» (10 de abril de 1942), ibid., p. 32. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
73 

 

condições de uma política judaica. Mas é preciso acrescentar imediatamente que ela deixará, 

rapidamente, de considerar que esta possa realizar-se no quadro do sionismo. 

 

O SIONISMO: UM IDEAL CAPTURADO 

O único texto no qual Hannah Arendt reconhece a Organização Sionista como um 

“organismo político real” dos judeus data de dezembro de 1941. Mas ele já manifesta sérias reservas 

em relação àquilo que ela denomina “a apatia de um aparelho muito burocrático e sedento de 

compromissos”: “Devemos retornar aos lemas iniciais do movimento, que eram revolucionários em 

nível nacional”; é preciso “lutar contra a internacional dos mendigos e dos filantropos e por uma cura 

nacional do povo”; “A autoemancipação é a igualdade de direitos para um povo que, graças a suas 

mãos e ao seu trabalho, enriqueceu e embelezou esta terra”9. Os meses que se seguem são os únicos 

durante os quais ela se engaja diretamente na política sionista: após descobrir que o Comitê para um 

Exército Judaico é um instrumento dos revisionistas, ela participa, com Joseph Maier, da criação do 

Jungjüdische Gruppe (Grupo da Juventude Judaica), que constata “a falência das ideologias do passado” 

e defende um “novo fundamento teórico para a política judaica”10. 

No momento da Conferência do Biltmore, em maio de 1942 — quando se afirma a 

atualidade de uma “república judaica livre na Palestina” —, ela já havia acusado os revisionistas de 

serem “fascistas judeus” e declara recusar-se a abandonar as responsabilidades aos “filantropos” e 

aos “mundanos elegantes que povoam os palácios”11. A partir de então, ela se dedica a desenvolver 

uma questão que julga deliberadamente negligenciada, tanto pelos dirigentes do Yishuv quanto pelos 

órgãos oficiais do sionismo mundial: a questão da relação entre judeus e árabes na Palestina presente 

e futura. 

Mas, em dezembro de 1943, ela ainda coloca lado a lado a ideia majoritária da criação de um Estado 

judeu e a alternativa proposta por Judah Magnes de um Estado binacional, que ela ainda considerará 

“suicida” em agosto de 194412. 

A ruptura de Hannah Arendt com a direção sionista é definitivamente consumada em 

outubro de 1944, no momento decisivo da Convenção de Atlantic City, que reivindica “uma 

Commonwealth judaica e democrática compreendendo ‘toda a extensão da Palestina sem divisão nem 

diminuição’”. Ela redige então seu texto mais polêmico, e pode-se reconhecer, no argumento 

fornecido pela redação da Commentary para recusá-lo, um dos mesmos que hoje alimentam a 

controvérsia em torno do antissionismo: “Ele contém demasiadas implicações antissemitas — não 

 
9 «Ceterum censeo…» (26 de dezembro de 1941), in H. Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. cit., p. 29. 
10 Ver Elisabeth Young-Bruehl, Hannah Arendt, op. cit., p. 231. 
11 «La crise du sionisme», in H. Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. cit., p. 50. 
12 Ver «La question judéo-arabe peut-elle être résolue?» (17 e 31 de dezembro de 1943), ibid., p. 59-63. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
74 
 

que você as tenha colocado conscientemente, mas um leitor mal-intencionado poderia muito bem 

deduzi-las”13. 

Num momento em que o fim da guerra na Europa começa a delinear-se e em que a criação 

de um Estado para os judeus na Palestina parece um objetivo ao alcance da mão, Hannah Arendt 

começa por esboçar uma genealogia do sionismo, tecendo seu próprio relato a partir de elementos 

bem conhecidos de sua história. Nascido nos confins do centro e do leste da Europa, o sionismo 

original procedia de duas ideologias do século XIX, sustentadas por dois grupos sociais distintos: de 

um lado, o socialismo revolucionário próprio das massas orientais vítimas da opressão política; de 

outro, um nacionalismo essencialmente sustentado por intelectuais mais sensíveis às discriminações 

sociais e que encontrariam em Herzl seu porta-voz. O destino do sionismo socialista parece-lhe 

trágico: em certo sentido, ele encarnaria por longo tempo, na Palestina, a grandeza de uma realização 

do ideal, impondo ali “um novo modelo de judeu”, fundado no autêntico desprezo pelas “valores 

materiais” e pelo “modo de vida burguês”, assim como uma “síntese original de cultura e de 

trabalho”; no entanto, ele já se revelou, em sua essência, como uma “realização pessoal de ideais 

sublimes”, indiferente à política e, finalmente, comprometido, após 1933, com uma direção sionista 

que decidiu “fazer negócios com Hitler”14. 

Mas, se a contribuição dos pioneiros àquilo que Arendt considera, doravante, como o 

fracasso do sionismo se deve ao seu recolhimento sobre o presente e o futuro do Yishuv, e depois 

àquilo que ela percebe como indiferença em relação ao destino dos judeus na Europa, a 

responsabilidade dos herdeiros nacionalistas de Herzl lhe parece vir de mais longe e ter outra 

amplitude. Ela se dedica, antes de tudo, à permanência de uma linha política que se recusa a apoiar-

se no movimento popular, e que opõe, a uma prática democrática, de resto, amplamente estranha a 

Herzl, uma busca sistemática de alianças com as potências conforme as conjunturas; uma atitude que 

consiste em procurar, alternadamente, a proteção da Grã-Bretanha, dos Estados Unidos ou da URSS, 

e que Arendt resume numa metáfora inspirada, porém irônica: “Antes que alcancemos a época 

abençoada dos tempos messiânicos, uma aliança entre o leão e o cordeiro pode ter consequências 

desastrosas para o cordeiro”15. 

A isso se acrescenta um fenômeno que ela fará um dos principais temas da primeira parte de 

Origines du totalitarisme: o da instrumentalização do antissemitismo. Para construir esse argumento, ela 

começa apoiando-se em algumas declarações frequentemente citadas de Herzl: “O mundo pode ser 

dividido entre verschämte und unverschämte Antisemiten (antissemistas envergonhados e antissemitas 

desavergonhados)”; “Uma nação é um grupo de indivíduos... ligados por um inimigo comum”; “Os 

 
13 Ver «Réexamen du sionisme», in H. Arendt, Auschwitz et Jérusalem, ibid., p. 97-133. Intitulado em inglês “Zionism 
Reconsidered”, este artigo aparece finalmente no Menorah Journal em agosto de 1945. O argumento fornecido por 
Clement Greenberg em nome da redação da Commentary é citado por Elisabeth Young-Bruehl em Hannah 
Arendt, op. cit., p. 292. 
14 «Réexamen du sionisme», loc. cit., p. 104-105. 
15 Ibid., p. 121-122. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
75 

 

antissemitas serão nossos amigos mais seguros e os países antissemitas nossos aliados”16. Em seguida, 

ela amplia sua crítica a uma atitude atribuída aos judeus em geral — a de se conceberem como vítimas 

de um eterno antissemitismo: uma visão que os impediu, por muito tempo, de analisar as verdadeiras 

fontes desse fenômeno, de definir as condições de uma resposta apropriada e até mesmo de apreender 

aquilo que ela não teme designar como sua “parte de responsabilidade” na hostilidade que suscitam17. 

Por fim, ela imputa a declarações como a de Weizmann, que afirmava nos anos 1930 que “a criação 

da Palestina é nossa resposta ao antissemitismo”, uma incapacidade de compreender que o jogo dos 

imperialismos no Oriente Próximo poderia ser ainda mais perigoso que o dos nacionalismos na 

Europa. 

Resta uma tese que também entra na oficina de Les origines du totatlitarisme: aquela que visa à 

transformação de uma ideia em ideologia. Nesse ponto, Arendt busca mostrar que a ideia sionista 

compartilhou o destino das grandes paixões políticas do século XIX: “Não tendo sobrevivido às suas 

condições políticas, elas vagueiam, semelhantes a um fantasma vivo, entre as ruínas de nossa época”18. 

Em outras palavras, trata-se de evidenciar a captura de ideais grandiosos, de natureza revolucionária, 

por um nacionalismo chauvinista que começara afirmando que “o povo que não tem uma terra 

precisa de uma terra vazia de todo povo”, e que depois conduziu ao triunfo do revisionismo, 

impedindo agora os próprios pioneiros do Yishuv de compreenderem que seus vizinhos árabes são 

menos inimigos do povo judeu do que “seus amigos potenciais”. Quanto ao princípio dessa ideologia, 

ele reside na importação de um modelo característico da experiência de uma Europa da qual, 

entretanto, os sionistas queriam romper: “Um nacionalismo inspirado na Alemanha, que sustenta que 

uma nação é um corpo orgânico eterno, produto do crescimento natural e inevitável de qualidades 

inerentes, e que explica os povos não em termos de organizações políticas, mas de personalidades 

biológicas supra-humanas”19. 

Antes de mostrar como a escolha de um lar (foyer) em vez de um Estado, e a certeza de uma 

possível amizade entre judeus e árabes na Palestina, são as linhas diretrizes do que Arendt concebe 

como uma crítica leal ao sionismo, pode-se ainda dizer uma palavra sobre sua atitude em relação 

àquilo que ela considera sua melhor parte: as realizações do Yishouv. Não há dúvida, a seus olhos, de 

que, tendo sido capaz de criar na Palestina verdadeiros “ilhas de perfeição”, o movimento dos 

kibutzim tenha produzido uma autêntica “aristocracia” e represente “a mais promissora das 

 
16 A primeira dessas declarações é citada em «Pour sauver le foyer national juif. Il en est encore temps» (Commentary, maio 
de 1948), in Hannah Arendt, Penser l’événement, op. cit., p. 143. As duas seguintes encontram-se em «Réexamen du 
sionisme», loc. cit., p. 115-116. 
17 Ibid., p. 115. Esse tema fora esboçado já em dezembro de 1941, quando Arendt escrevia, notadamente: “É 
falso que tenhamos sido sempre e em toda parte essencialmente inocentes perseguidos. Mas se assim fosse, 
seria assustador, isso nos excluiria definitivamente da história da humanidade como todos os perseguidos.” 
(«Ceterum censeo…», loc. cit., p. 28). 
18 Ibid., p. 107. 
19 Ibid., p. 124-125. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
76 
 

experimentações sociais do século XX”20. Mas também lhe parece claro que os pioneiros estavam 

mais revoltados contra “a atmosfera paralisante e sufocante da vida no gueto” ou contra “as injustiças 

da vida social em geral” do que movidos por um verdadeiro projeto político; que “a existência efetiva 

dos árabes nem sequer os tocava”; e que, amedrontados pela ideia de “sujar as mãos”, partiram para 

a Palestina “como se se tivesse vontade de fugir para a lua — isto é, para uma região que escapa à 

maldade do mundo”21. Em outras palavras, e ao fim e ao cabo dessa análise da história do sionismo, 

mesmo aqueles que permaneceram fiéis ao mais fecundo dos dois movimentos originários não 

enriqueceram o léxico da política judaica — impotentes para formular “a menor crítica à burguesia 

judaica fora da Palestina”, incapazes de atacar “o papel das finanças judaicas” e, finalmente, aderindo 

aos “métodos da caridade”; de modo que agora se contentam em repetir “as velhas banalidades 

socialistas ou as novas banalidades nacionalistas”22. A ambivalência desse julgamento permanecerá 

característica de uma posição que só poderá visar um caminho cada vez mais estreito, à medida que 

se aproxima 1948 e, depois, os anos seguintes: entre a recusa de um Estado e a busca de uma 

construção política capaz de perpetuar aquilo que, para ela, deve permanecer um simples lar nacional 

judaico. 

 

A PALESTINA: UM LAR SEM ESTADO 

No exato momento em que se celebra, em 1948, a realização do sonho sionista através da 

criação do Estado de Israel, Hannah Arendt vê, ao contrário, o seu momento de verdade trágica na 

guerra que começa imediatamente. Entre aqueles que ela ainda chama de “os judeus”, Arendt crê 

constatar uma inversão brutal da mentalidade do exílio: depois de terem pensado, durante dois 

milênios, que seu maior bem era a sobrevivência, eis que agora se veem convencidos de dever escolher 

entre a vitória ou a morte, e, o que é pior, inconscientes de que somente “um Estado totalitário” seria 

capaz de decidir entre eles e os árabes o nó de reivindicações igualmente morais e perfeitamente 

incompatíveis23. Mas, antes de derivar, no momento de sua realização, para aquilo que ela denuncia 

como “um chauvinismo racista (que) não difere de outras teorias da raça dos senhores”, o projeto 

sionista já lhe parece ter sido enredado desde o início por uma das doutrinas dominantes da teoria 

política moderna: a do Estado-nação. 

No texto em que se exercitava numa reconstrução crítica da história do sionismo, Arendt 

imputava a responsabilidade por essa escolha àqueles que designava globalmente como “os 

intelectuais”24. De um ponto de vista social, estes eram “pobres demais para serem filantropos e ricos 

demais para se tornarem schnorrer (mendigos)”, de modo que não tinham lugar “na casa de seus pais” 

 
20 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 146. 
21 «Réexamen du sionisme», loc. cit., p. 104. 
22 Ibid., p. 106. 
23 Ver «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit. p. 144-145. 
24 Ver «Réexamen du sionisme», loc. cit., p. 111-113. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
77 

 

(Herzl) e se viam obrigados a construir uma nova, como lhes propunham os sionistas. Eram, no 

entanto, suficientemente assimilados e nutridos dos valores europeus para compreender as estruturas 

do Estado-nação moderno e desejar oferecer ao povo judeu essa forma de corpo político. Daí o 

paradoxo que Arendt desenha, invertendo a interpretação clássica de um conflito já antigo: “Os 

sionistas eram, em certo sentido, os únicos que desejavam sinceramente a assimilação, isto é, a 

‘normalização’ do povo (‘ser um povo como os outros’), enquanto os assimilacionistas queriam que 

os judeus conservassem sua posição excepcional”25. 

Mas, mais ainda do que por tal desvio do ideal revolucionário do sionismo em direção a uma 

tentação de normalizar a vida judaica, é ao diagnóstico de um fracasso histórico do Estado-nação em 

geral que Hannah Arendt vincula sua recusa de um Estado judeu e sua preferência pela forma de um 

lar nacional. Segundo uma análise que mais tarde estruturará, de modo ampliado, suas reflexões sobre 

o antissemitismo e o imperialismo em Les Origines du Totalitarisme, ela mostra que a véspera e o dia 

seguinte à Primeira Guerra Mundial foram o tempo do declínio e, depois, da decomposição de um 

Estado-nação que se revelou “nem capaz de proteger a existência da nação nem de garantir a 

soberania do povo” — e que, além disso, deixou atrás de si massas de refugiados e apátridas privados 

da proteção de um corpo político26. Por ora, e no que diz respeito às decisões que deveriam ser 

rapidamente tomadas na Palestina, uma lição pode ser extraída dessa experiência: a solução imperial 

seria perigosa, a do Estado-nação, arriscada — e apenas a de uma federação parece razoável. 

Logo, quando se tratará de imaginar um desfecho para a guerra desencadeada logo após o 

reconhecimento do Estado de Israel, Arendt se fará profeta de um paradoxo do triunfo infeliz: “Os 

judeus ‘vitoriosos’ viveriam cercados por uma população árabe inteiramente hostil, encerrados entre 

fronteiras constantemente ameaçadas, ocupados com sua autodefesa física a ponto de perderem 

todos os outros interesses e atividades. O desenvolvimento de uma cultura judaica deixaria de ser a 

preocupação do povo inteiro; a experimentação social seria afastada como luxo inútil; o pensamento 

político se concentraria na estratégia militar”27. 

Mais tarde, enfim, ela incluirá em Les Origines du Totalitarisme, como fato adquirido para a 

análise do destino do Estado-nação em geral, aquilo que parecia motivar sua recusa à criação de um 

Estado para os judeus na Palestina: “Depois da guerra, a questão judaica, que todos consideravam 

como a única verdadeiramente insolúvel, acabou de fato sendo resolvida — no caso, por meio de um 

território colonizado e depois conquistado —, mas isso não resolveu nem o problema das minorias 

nem o dos apátridas. Ao contrário, como praticamente todos os acontecimentos de nosso século, 

essa solução da questão judaica só conseguiu produzir uma nova categoria de refugiados, os árabes, 

 
25 Ibid., p. 113. 
26 Ibid., p. 130-131. Ver Pierre Bouretz, «Hannah Arendt entre passions et raison», prefácio a Hannah Arendt, 
Les origines du totalitarisme. Eichmann à Jérusalem, edição estabelecida sob a direção de Pierre Bouretz, Paris, 
Gallimard, 2002, p. 42 e seguintes. 
27 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 147-148. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
78 
 

aumentando assim o número de apátridas e de despossuídos de direitos em cerca de 700 a 800 mil 

pessoas”28. 

Antes de questionar os fundamentos e o alcance dessa mistura de profetismo e pessimismo 

histórico, resta examinar a alternativa que Arendt propunha à perspectiva de um Estado — alternativa 

que ela manteve inclusive após a criação do Estado de Israel. No fim de 1948, ela observa 

ironicamente o consenso formado a esse respeito, que reúne um público, a seus olhos, heterogêneo: 

intelectuais judeus de esquerda que haviam por muito tempo desprezado o sionismo como “ideologia 

para simplórios”; homens de negócios judeus cujo interesse pela política se limitava a evitar ver seus 

nomes nas manchetes dos jornais; filantropos judeus que, apesar disso, julgavam a causa da Palestina 

terrivelmente onerosa; leitores da imprensa ídiche que há muito estavam convencidos de que a 

América era a Terra Prometida29. 

Mas, depois de ter hesitado por algum tempo, considerando-as suicidas, Arendt agora adere 

às perspectivas há muito abertas por Judah Magnes e pelos grupos a ele ligados na Palestina e nos 

Estados Unidos. Herdeiras, em outra época e num novo contexto, das defendidas pelo Brit Shalom 

no início dos anos 1930, essas propostas se articulam, sob a pena de Arendt, em torno de três pontos: 

um lar nacional judaico que não deve ser sacrificado à “pseudosoberania de um Estado judeu”; uma 

imigração para a Palestina “limitada em número e no tempo”; uma “sólida cooperação judaico-árabe”, 

encarnada numa autoadministração local apoiada em conselhos municipais comuns30. Definida num 

momento em que Arendt também defendia uma tutela provisória sobre o Estado de Israel, única 

forma, a seu ver, de impedir aquilo que ela chama “o estabelecimento de um poder soberano cujo 

único direito soberano seria o de se suicidar”, essa linha permanecerá a sua até seus últimos textos 

sobre o tema. Ela a completará, contudo, em 1950, acrescentando um projeto destinado a evitar a 

“balcanização” que resultaria de uma guerra sem paz, ao mesmo tempo em que apaziguaria aquilo 

que ela considera o pleito legítimo dos que pensam que “o objetivo dos judeus era expulsar os árabes 

de suas casas”: o projeto de uma federação dos diferentes Estados da região31. 

Fiel até o fim à ideia de um lar nacional judaico, oscilando por muito tempo entre a 

perspectiva de um Estado binacional e a de uma federação de Estados, sempre refratária à soberania 

plena de um Estado de Israel, que ela jamais designa como tal, Hannah Arendt associava, portanto, 

à sua crítica do sionismo a busca de um modelo político que deveria ser inédito, a fim de se adaptar 

a especificidades geográficas e históricas. Resta determinar aonde a conduzem suas análises 

 
28 H. Arendt, Les origines du totalitarisme, trad. do inglês por Micheline Pouteau, Martine Leiris, Jean-Loup 
Bourget, Robert Davreu e Patrick Lévy, revisado por Hélène Frappat, in H. Arendt Les origines du totalitarisme. 
Eichmann à Jérusalem, op. cit., p. 590. 
29 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 139. 
30 Ibid., p. 153. 
31 Ver «La paix ou l’armistice au Proche-Orient?» (janeiro de 1950), in Hannah Arendt, Auschwitz et Jérusalem, op. 
cit., p.194-202. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
79 

 

construídas do ponto de vista de Cassandra: apenas até além de uma crítica interna ao sionismo, às 

fronteiras do antissionismo — ou ainda mais longe? 

 

O PONTO DE VISTA DE CASSANDRA 

Privadas, como através de uma carta de Gershom Scholem, ou públicas, em um artigo de 

Ben Halpern, as reações mais substanciais aos principais textos de Hannah Arendt sobre o sionismo 

foram severas: o primeiro lhe atribuindo um ponto de vista “abertamente trotskista antissionista”, 

enquanto o segundo lhe censura um “complexo de criança terrível”32. Não sem notar que Arendt 

talvez sofra do que ele chama de um “complexo anti-Palestina” e que, em todo caso, sua retórica 

“progressista” já não o impressiona desde a juventude, Scholem refuta seus principais argumentos: 

“Os árabes não aderem a nenhuma solução, nem federal, nem estatal, nem binacional, a partir do 

momento em que ela está ligada à imigração judaica”; Arendt não pode negar que eles teriam, juntos, 

aceitado negociar com a Gestapo se porventura isso tivesse permitido salvar Walter Benjamin; em 

vez de “deblaterar contra Herzl”, é melhor constatar que “o movimento sionista compartilha (uma) 

experiência da dialética da realidade e de suas possibilidades catastróficas com todos os outros 

movimentos que empreenderam realmente mudar alguma coisa no mundo”33. 

Pode-se pensar que entram na crítica ao sionismo desenvolvida por Hannah Arendt alguns 

componentes pessoais. Uma relação contrariada, antes de tudo, com a identidade judaica, que 

transparece em seu livro sobre Rahel Varnhagen e se manifesta mais claramente em outros lugares: 

uma carta a Martin Heidegger de 9 de fevereiro de 1950, em que ela confessa nunca ter se considerado 

uma mulher alemã, ter deixado há muito tempo de se sentir uma mulher judia e, finalmente, 

reconhecer-se apenas como “aquela que vem de outro lugar”; outra a Karl Jaspers, de 30 de junho de 

1947, onde afirma que é melhor “não se sentir realmente em casa em lugar nenhum (e) não confiar 

realmente em nenhum povo, pois ele pode em um instante se transformar em massa e em 

instrumento cego de morte”; e, por fim, aquela que ela aceitará tornar pública, em que responde a 

Scholem, que a acusava, após Eichmann à Jérusalem, de ser privada de todo “amor pelo povo judeu”, 

dizendo nunca ter amado nenhum povo, para reservar esse sentimento exclusivamente às pessoas34. 

Um vínculo ambíguo, depois, com Israel, visitado várias vezes: olhar altivo sobre a sociedade e repulsa 

em relação ao que ela chama de uma “populaça oriental” quando ali vai em 1961 para o julgamento 

 
32 Gershom Scholem, Lettre à Hannah Arendt du 28 janvier 1946 (a propósito de «Réexamen du sionisme»), in Briefe, 
Band I, 1914–1947, Munique, C. H. Beck, 1994, p. 309-314; tradução parcial do alemão por Martine Leibovici 
in Sionismes, textos reunidos e apresentados por Denis Charbit, Paris, Albin Michel, 1998, p. 665-668. 
Consultam-se as notas da edição alemã (p. 450-454), que assinalam algumas observações mordazes de Scholem 
à margem de seu exemplar do texto e fornecem elementos da resposta de Arendt. Publicada pela Jewish Frontier 
em agosto de 1948, em um artigo intitulado “The Partisan in Israel”, a crítica de Ben Halpern visa «Pour sauver le 
foyer national juif», e Arendt lhe responderá no número de outubro da mesma revista por uma carta intitulada 
“About Collaboration”. Ver E. Young-Bruehl, Hannah Arendt, op. cit., p. 301-303. 
33 Sobre a maneira como Scholem descreve uma dialética do sionismo e seus desdobramentos históricos, ver 
Pierre Bouretz, Témoins du futur. Philosophie et messianisme, Paris, Gallimard, 2003, p. 450-455. 
34 Ver E. Young-Bruehl, Hannah Arendt, op. cit., p. 304. 



HANNAH ARENDT E O SIONISMO: CASSANDRA DE PÉS DE ARGILA 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
80 
 

de Eichmann; admiração, quando observa, em uma carta a Karl Jaspers de 1º de outubro de 1967, 

que “os judeus orientais (...) se comportaram magnificamente durante a guerra” e que isso “contribui 

de maneira decisiva para a melhoria do caráter nacional”. Uma relação complexa, enfim, com a 

política, apesar de ser o objeto privilegiado de sua filosofia: convidada em 1948 a assumir a presidência 

de uma fundação criada por Magnes e defendendo suas teses, recusará fazê-lo, confessando ter 

sempre a tentação de “fugir correndo” de tais atividades, afirmando não sentir nenhum prazer em 

lutar com uma “multidão” e acrescentando estar certa de que isso prejudicaria seu trabalho de 

escritora35. 

Resta que, se Hannah Arendt permaneceu fundamentalmente pessimista em relação a uma 

ação política que lhe parece em seu século “uma obra de desespero”, sua crítica, muitas vezes 

virulenta, à dos sionistas também se deve a uma postura que ela adotará em outras ocasiões nas quais 

aceita intervir na cena pública: a de um não-conformismo fundado em uma desconfiança filosófica 

em relação à opinião, mas cuja forma é sempre polêmica. Essa atitude é particularmente clara no 

texto de 1948, que ironiza sobre o consenso a respeito da criação do Estado de Israel e denuncia um 

“chauvinismo racista”, ao mesmo tempo em que esboça uma teoria do espaço público que se 

reencontrará em outros lugares: “A unanimidade da opinião é um fenômeno muito inquietante, 

característico de nossa era moderna. Ela destrói a vida social e a vida pessoal, que são fundadas sobre 

o fato de que somos diferentes por natureza e por nossas convicções (...) a unanimidade de massa 

não é o resultado de um acordo, mas a expressão do fanatismo e da histeria”36. 

Quase sempre provocadoras, as tomadas de posição de Hannah Arendt a respeito da história 

moderna dos judeus a mostram perfeitamente imunizada contra o unanimismo: quer se trate de sua 

análise, na primeira parte de Les origines du totalitarisme, de uma responsabilidade mais ou menos direta 

em relação ao antissemitismo por parte de judeus que se colocam como vítimas eternas; de sua 

denúncia, em Eichmann à Jérusalem, de um processo manipulado para fins políticos, mal fundamentado 

juridicamente e desejoso de dissimular o papel dos Conselhos Judaicos na Shoá; ou de uma incansável 

virulência, enfim, em relação a tudo o que possa haver de burguês na vida judaica, paixão que a leva 

a reconhecer-se apenas em um herói: Bernard Lazare. 

Entre 1944 e 1950, as posições assumidas em Nova York por Hannah Arendt eram 

efetivamente minoritárias e se assemelhavam principalmente às defendidas, no mesmo momento, por 

Martin Buber, em Jerusalém, alimentadas, no caso de Arendt, por um não-conformismo mesclado 

de empatia em relação a párias que lhe pareciam mudar de rosto, e fundadas, no caso de Buber, em 

uma espécie de anarquismo utópico que preferia a experimentação social ao Estado37. 

 
35 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 142. 
36 «Pour sauver le foyer national juif», loc. cit., p. 142. 
37 Pode-se encontrar o essencial dos textos de Martin Buber sobre esse assunto em Une terre et deux peuples. La 
question judéo-arabe, trad. do alemão por Dominique Miermont e Brigitte Vergne, Paris, Lieu Commun, 1985. 



PIERRE BOURETZ 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
81 

 

Meio século mais tarde, tais posições parecem, contudo, ter obtido um sucesso inesperado, 

tanto em Israel quanto na França ou em outros lugares: ao serem capazes de inspirar certas maneiras 

de revisar o grande relato das origens de Israel, orientar algumas das críticas mais visíveis à sua política 

e federar diversas formas de anti (ou pós)-sionismos38. Que elas sejam suscetíveis de serem 

instrumentalizadas em um discurso antissemita, como temia desde 1944 a redação da Commentary, não 

resta dúvida — e a questão seria saber em que medida cada um é responsável pela posteridade de 

suas ideias. De todo modo, constata-se nessa ocasião um fenômeno com vínculos ambíguos com o 

despotismo das maiorias conhecido desde Tocqueville: o de uma heterodoxia que se torna doxa. 

Voluntariamente anticonformista quando se arriscava a aparecer na cena pública, Hannah 

Arendt nos lega, portanto, algumas previsões realizadas e proposições que, se fossem aplicadas, 

teriam colocado em perigo a obra do sionismo, mas cujo curso dos acontecimentos ao menos 

confirmou o caráter improvável. Poder-se-ia então colocar três perguntas a seu respeito: não teria ela 

sido tentada, à sua maneira, pelo que censurava aos homens do Yishouv: “Fugir para a lua, isto é, para 

uma região que escapa à maldade do mundo”? Ao observar este último desde Nova York, não teria 

ela, de certo modo, facilitado sua tarefa? Cassandra, afinal, não teria pés de barro? 

 

_____________________________ 

 

 

 

 
38 Poder-se-ia dizer o mesmo das posições assumidas por Hannah Arendt por ocasião do julgamento Eichmann. 
Ver P. Bouretz, introdução a Eichmann à Jérusalem, in H. Arendt, Les origines du totalitarisme. Eichmann à Jérusalem, 
op. cit., p. 1012-1013. 


