
THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
127 

 

PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA 

COM JO-ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT 

CONSORTIUM (UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 

Apresentação – Thiago Dias 

 

Em setembro de 2024, aconteceu o evento de lançamento de um novo espaço dedicado à 

reflexão e inspirado diretamente por Hannah Arendt. Sediado na Universidade de Cambridge, 

Inglaterra, o Hannah Arendt Consortium on Crises and Political Transformation1 foi fundado com o intuito 

expresso de compreender o mundo a partir, não apenas do pensamento e dos conceitos arendtianos, 

mas sobretudo de uma postura arendtiana diante de uma contemporaneidade percebida como “em 

crise”. 

Parece haver uma ênfase, a meu juízo bastante bem-vinda, na pluralidade como ferramenta 

para enfrentar a crise. Já na composição dos quatro membros fundadores do Consortium, oriundos de 

países e disciplinas acadêmicas bastante distintas entre si, a diversidade se impõe inequivocamente.  

Jo-Anne Dillabough é canadense, tem formação bastante interdisciplinar e é professora da Faculdade 

de Educação (Cambridge); Danielle Bassi é italiano, filósofo e pesquisador do Centro di studi politici 

Hannah Arendt sediado em Verona, Itália; Irit Katz é israelense, poetisa e professora da Faculdade de 

Arquitetura (Cambridge); Zeina al-Azmeh é síria e professora da Faculdade de Sociologia 

(Cambridge); A entrevista abaixo foi feita com estes dois primeiros. 

Esta vocação para a abertura se manifestou também nos dois dias do evento de lançamento, 

em setembro de 2024, uma vez que congregou, além de ingleses, italianos e este brasileiro que aqui 

escreve, pesquisadores (e artistas) da Turquia, Síria, Estados Unidos, Chipre, Israel, oriundos de áreas 

igualmente variadas – filosofia, arquitetura, educação, artes, ciência política, literatura, comunicação, 

sociologia, história.2 

A aparente dispersão do encontro (e talvez do Consortium como um todo) é, justamente, 

apenas aparente, pois as discussões convergiram para isto que tem sido percebido como “crise 

contemporânea” e foram firmemente conduzidas em more arendtiano; ao longo das intervenções e das 

conversas, uma convergência era perfeitamente visível nas preocupações, no vocabulário, nas 

referências, na postura teórica. Como se lerá na entrevista abaixo, a diversidade constitutiva do 

Consortium – perceptível já no nome, aliás – é parte de um programa consciente de crítica à 

burocratização universitária e à alienação ética e política contemporânea – trata-se, assim, de fomento 

proposital da pluralidade. 

 
1 O site do Consortium está aqui: https://arendtcentrecambridge.com/about  
2 A programação completa do evento pode ser vista aqui: https://arendtcentrecambridge.com/launch-program  

https://arendtcentrecambridge.com/about
https://arendtcentrecambridge.com/launch-program


PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
128 
 

 

A entrevista abaixo foi feita com Jo-Anne Dillabough e Daniele Bassi. Ao longo de 2024, 

gozei de um produtivo período de pesquisa junto ao Centro Arendt de Verona, onde tive a felicidade 

de conhecer Daniele Bassi, que generosamente me acolheu e contribuiu decisivamente para o sucesso 

da estadia, seja com “pequenas coisas”, como a senha do Wi-fi da universidade, seja me apresentando 

o Consortium em formação. Decidimos realizar esta entrevista ainda durante o evento, mas por razões 

de agenda ela só aconteceu de fato no dia 03 de julho de 2025. 

Tanto minha estadia em Verona quanto a participação do evento em Cambridge foram 

financiados pela FAPESP, instituição sem a qual esta entrevista e os demais resultados desta mesma 

pesquisa teriam sido impossíveis.3 Devo agradecer ainda ao IFCH da UNICAMP, onde realizo esta 

pesquisa, e ao professor Oswaldo Giacóia Jr., que supervisiona meu trabalho com muita gentileza e 

atenção. 

 

Entrevista 

 

Thiago Dias: Gostaria de começar com algumas perguntas introdutórias. O Arendt Consortium foi 

lançado em setembro de 2024 e, sendo bastante novo, ainda não é conhecido entre nós sul-

americanos. Então gostaria de pedir que vocês dois se apresentem brevemente e compartilhem um 

pouco de sua trajetória acadêmica, especialmente em relação a Hannah Arendt. 

Jo-Anne Dillabough: Quem você gostaria que começasse? 

Daniele Bassi: Vá em frente, Jo. Você é a chefe [risos]. 

Dillabough: [risos] Certo. Minha relação com Arendt foi um tanto indireta. Não comecei como uma 

especialista em Arendt propriamente dita. Fiz um doutorado interdisciplinar — o primeiro doutorado 

interdisciplinar na minha instituição de origem — em política, sociologia e educação, de modo amplo 

conectado aos direitos humanos internacionais. Depois de concluir o doutorado, eu estava vivendo 

em Cambridge e comecei a trabalhar em uma revista chamada Gender and Education, voltada, 

naturalmente, para questões de gênero na educação. 

Foi nesse período que encontrei um livro de Bonnie Honig que explorava feminismo e política 

agonística à luz de Arendt. Esse livro foi o ponto de partida; despertou meu interesse em trazer as 

ideias de Arendt para meu próprio trabalho transdisciplinar. Naquele momento ainda era mais um 

 
3 O pós-doutorado é financiado pela FAPESP por meio de dois processos: no Brasil, processo 2022/02216-0; 
na Itália, processo 2023/14044-1. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
129 

 

projeto paralelo, mas que acabou se infiltrando em tudo o que eu fazia. Eu não me relacionava com 

Arendt diretamente como filósofa ou teórica política, mas sim integrava seu pensamento em 

conversas mais amplas que já mantinha em diferentes áreas da minha pesquisa. Com o tempo — 

especialmente nos últimos seis ou sete anos — passei a me dedicar mais deliberadamente a escrever 

textos conceituais sobre Arendt. 

Ao longo da minha carreira, mantive contato com outros estudiosos de Arendt. Quando morava no 

Canadá, havia poucos colegas trabalhando com ela, mas consegui criar espaços de diálogo. Por 

exemplo, ministrei um curso aberto a toda a universidade sobre Arendt na Universidade de Toronto, 

algo bastante inovador à época. Mesmo no Reino Unido, não há muitos pesquisadores dedicados 

exclusivamente a Arendt; embora alguns sejam bastante proeminentes, não se compara ao cenário 

europeu. Assim, meu engajamento com sua obra foi mais uma integração gradual; ela foi se tornando 

cada vez mais central. Durante anos, tentei criar algum tipo de centro ou núcleo formal de pesquisa 

em Cambridge, mas o sistema acadêmico britânico tende a priorizar pesquisas empíricas que possam 

gerar financiamento, o que dificultou bastante. 

Por fim, conectei-me com Irit Katz e alguns outros. Começamos a nos reunir informalmente para 

discutir, antes mesmo da chegada de Daniele a Cambridge. Mas foi apenas quando ele e outros colegas 

italianos se juntaram a nós que realmente acreditei que poderíamos criar o Consortium. Eu não teria 

conseguido fazê-lo sem ele. Tem sido desafiador, sobretudo sem um apoio financeiro substancial no 

Reino Unido, mas por meio de esforços consistentes e da colaboração acadêmica, o Hannah Arendt 

Consortium foi formado. 

Dias: Obrigado, Jo-Anne. Daniele, poderia nos contar sobre sua trajetória acadêmica e como se 

envolveu com a obra de Arendt? 

Bassi: Claro. Meu caminho com Arendt começou durante a graduação em Filosofia na Universidade 

de Verona. Minha formação é fortemente teórica, e minha orientadora na época foi a professora 

Olivia Guaraldo. Minha monografia de graduação tratou de Arendt, especificamente do significado 

político da amizade, em especial em sua interlocução com Lessing. 

Depois, segui para o mestrado na Universidade de Bolonha, onde estudei com um renomado 

especialista italiano em Montesquieu, responsável pela edição de suas obras na Itália ao longo dos 

últimos cinquenta anos. Minha dissertação de mestrado examinou a relação entre Arendt e 

Montesquieu, com foco especial na leitura que Arendt faz da teoria de Montesquieu em Sobre a 

Revolução. Essa etapa aprofundou meu engajamento com a questão do poder — se ele poderia ser 

entendido apenas como dominação e monopólio da violência, como defendia Max Weber, ou se 

outras visões de poder seriam possíveis. 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
130 
 

Durante o doutorado na Universidade de Ferrara, continuei explorando esse tema. Trabalhei sobre a 

relação entre poder e violência na obra de Arendt e tentei construir uma espécie de genealogia daquilo 

que ela chamou de outra tradição do pensamento político ocidental — uma tradição na qual o poder 

não se confunde com a violência. No cerne dessa tradição está a ideia de que o poder pode existir 

sem monopólio da violência, sem recorrer à lógica da dominação e da obediência coercitiva. 

Concentrei-me particularmente no ensaio Sobre a Violência. Assim, posso dizer que, ao longo desses 

anos de estudo, trabalhei intensamente com Arendt, especialmente com sua interpretação do poder 

no quadro de uma crítica política da violência. 

Esse tema — o poder como algo distinto da violência — é, a meu ver, um dos pontos teóricos 

centrais que tornam Arendt particularmente relevante para o nosso tempo, que considero um tempo 

de crise. Vivemos uma guinada autoritária global e, infelizmente, o paradigma político dominante 

ainda tende a identificar poder com violência. Arendt, que viveu em tempos profundamente 

sombrios, foi capaz, ainda assim, de buscar — e escrever sobre — a possibilidade da luz. Acredito 

que essa é ainda hoje a nossa difícil tarefa, a nossa responsabilidade, e Arendt nos oferece 

instrumentos críticos e teóricos para cumpri-la. 

Dias: O que os inspirou a criar o Consortium — não apenas em termos teóricos, mas também como 

resposta aos desafios contemporâneos do mundo? 

Dillabough: Bem, além do que eu vinha explicando sobre os interlocutores e as pessoas que já 

estavam envolvidas antes da chegada de Daniele a Cambridge, gostaria de dizer que eu vinha 

trabalhando, havia cerca de sete anos, sobre os conceitos de exílio e apatridia, especialmente em 

colaboração com acadêmicos, estudantes e outros grupos de pessoas afetadas por guerra, conflito e 

regimes autoritários. Trabalhei de perto com uma pesquisadora síria, Zeina al-Azmeh, que também 

integra o Consortium. Juntas, buscávamos construir uma estrutura em nível universitário para tratar de 

como poder, produção de conhecimento e exílio se inter-relacionam. Se pretendíamos levar o 

trabalho de Daniele sobre poder e violência na direção de como esses conceitos são compreendidos 

dentro dos regimes autoritários, então tentaríamos examinar o que significam exílio e apatridia sem 

permitir que as condições normativas dos quadros universitários dessem essa definição. 

A forma padrão de pensar histórias de migração é: “vamos pesquisar sobre migração, e os migrantes 

nos contarão como se sentem sendo migrantes”. Mas nosso objetivo era ultrapassar esse modo muito 

normativo — e até epistemicamente violento — de conceber os conceitos de apatridia e exílio, e 

situá-los em um outro campo de reflexão, junto a um grupo de pesquisadores transdisciplinares que 

buscassem superar a violência dos métodos normativos de pesquisa sobre migração, inspirando-se 

na noção arendtiana de apatridia em sua relação com a sociologia dos intelectuais em uma era de 

novos extremos. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
131 

 

Grande parte do trabalho, portanto, nasceu dessa ideia de uma sociologia dos intelectuais: como 

compreender o exílio; como buscar imaginá-lo em relação à pós-colonialidade e à anticolonialidade, 

e o papel implicado da universidade na apropriação desse imaginário. Lidamos com tais questões não 

apenas no interior da universidade, mas sobretudo no âmbito do pensamento. Buscamos formar uma 

rede de pessoas preocupadas com essas questões, mas que também quisessem trabalhar sobre elas de 

maneiras distintas. 

Portanto, o Consortium não trata apenas de Arendt — embora ela seja nossa interlocutora central; trata 

também de pesquisadores que realizam esse tipo de trabalho, criando um espaço de diálogo no qual 

pensamos de modo diferente alguns conceitos-chave de Arendt e incentivamos diálogos nesses 

marcos de novas formas. Assim, trata-se também de articular Arendt a outros pensadores. 

Um texto recente em que tenho trabalhado é um diálogo entre Arendt e os anticolonialistas. Estou 

tentando encontrar maneiras de deslocar a linguagem do exílio, da apatridia e até da construção de 

um mundo comum para um conjunto um pouco diferente de diálogos e conversas — mas sem perder 

os argumentos centrais que Arendt apresentou, especialmente em sua ênfase na apatridia e na 

violência do Estado-nação. Daniele tem toda a razão quando afirma que ela não estava apenas 

registrando seu tempo com uma linguagem singular. Ela era uma antecipadora de nosso tempo, e 

essa capacidade de previsão tornou-se hoje essencial para energizar dentro da universidade. Se você 

observa o que acontece no Reino Unido, verá que a liberdade acadêmica está em declínio e há grande 

preocupação com a censura, com sérias dúvidas sobre o que constitui “verdade” e com o fechamento 

de espaços universitários onde estudantes poderiam agir e se engajar em atividades fundamentais para 

amar o mundo ou proteger o Estado. A maré está virando até mesmo em lugares como o Reino 

Unido, onde eu jamais imaginaria que a situação pudesse chegar a esse ponto. Então, tudo isso estava 

por trás da nossa iniciativa. 

E gostaria ainda de acrescentar algumas palavras sobre Irit, que pertence à Faculdade de Arquitetura 

e se interessa muito pela relação que Arendt narra entre fixação territorial, questões de lugar e espaço, 

e as formas pelas quais isso é compreendido a partir de uma perspectiva arendtiana (mas também de 

outros teóricos). A abordagem de Irit é bastante singular, muito diferente, mas realmente importante 

e inovadora. 

Dias: Falando sobre a equipe, há também a Zeina al-Azmeh, certo? Se entendi bem, no final do 

evento de lançamento ela disse que estava prestes a sair, não? 

Dillabough: Ah, não! Ela continua conosco! Acho que, à época do evento, ela era Junior Research 

Fellow em um dos colleges de Cambridge e agora é professora de Sociologia, trabalhando com o teórico 

político Patrick Barrett, que supervisionou seu doutorado. Ela atuou por alguns anos no projeto HE 

& Crises [Educação superior e crises]. 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
132 
 

Bassi: Quanto à equipe, devemos mencionar também Jee Rubin, que tem feito um trabalho 

incrivelmente criativo nos nossos projetos gráficos e também colabora no nosso trabalho conceitual. 

Dias: E em relação a outras instituições com as quais vocês estão conectados? Existe, claro, o Centro 

Arendt de Verona… 

Dillabough: Sim. Até agora Verona é a única conexão formal e colaboração que temos. Estamos 

trabalhando em outras conexões e parcerias para que possamos florescer como uma comunidade 

transnacional de estudiosos de Arendt (e além). Isso é algo crucial. De fato, parte da razão de termos 

sobrevivido do modo como sobrevivemos foi termos conseguido financiamento para manter a 

iniciativa; mas precisamos expandir nossa infraestrutura e estamos realmente tentando fazê-lo. 

 

Dias: Muito bom. Passando agora um pouco aos temas do trabalho do Consortium. O centro trabalha 

sobre três eixos temáticos: “Pluralidade e promessa da política”, “Exílio e apatridia” e “Construção 

de um mundo comum”. É relativamente fácil ver que todos eles se relacionam diretamente ao 

pensamento de Arendt. Mas gostaria de ouvir de vocês o que os levou a escolher esses focos, esses 

eixos, em vez de outros. Ou, para simplificar, vocês poderiam apresentá-los? 

Dillabough: Talvez eu fale só um pouquinho e depois passo a palavra ao Daniele, porque ele também 

esteve envolvido desde o início. Bem, penso que — como mencionei antes, embora tenha me 

esquecido de citar o primeiro eixo — a ideia com “Exílio e apatridia” e “Construção de um mundo 

comum” foi lidar com questões críticas que já vínhamos trabalhando como pesquisadores, mas 

também fazer o que imaginávamos que Arendt faria, ou seja, medir o pulso do nosso momento 

político. Isso, em si, como um momento conjuntural contemporâneo — na linha de alguém como 

Stuart Hall, ou até mesmo retomando questões sobre hegemonia em Gramsci — consiste em 

compreender por que essa realidade está ressurgindo e como podemos responder a ela dentro da 

universidade. E o ponto de fundo nisso tudo — que não mencionei de início — é que estamos 

implicados. Enquanto educadores universitários, ou pessoas comprometidas com uma noção de 

construção de um mundo comum em alguma medida, estamos implicados. 

Parecia-me que as coisas estavam se fragmentando e que as respostas das pessoas traziam muitas 

reminiscências de um momento populista e autoritário anterior: mais distantes da política, mais 

desinteressadas, mais desligadas, mais indiferentes, mais burocratizadas. E afirmar isso dentro da 

universidade estava gerando problemas. Os acadêmicos estão tão burocratizados, que até mesmo 

dizer isso soava “radical”. Mas, para mim, assumir implicação e responsabilidade é parte central do 

trabalho do Consortium. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
133 

 

O outro foco, “Pluralidade e a promessa da política”, buscava lidar com o lado esperançoso da 

mensagem de Arendt, no sentido de que, se estamos nesse momento, a única maneira de responder 

a ele — e isso provavelmente foi influência do Daniele — é voltar ao princípio básico da promessa. 

Tivemos uma conversa há muito tempo, quando ainda estávamos pensando os temas, em que Daniele 

disse algo sobre a morte da política, de um lado, e a promessa da política, de outro. Essa é a promessa 

arendtiana. Mas vou parar por aqui, porque Daniele também fez parte dessa cena. 

Bassi: Sim. Concordo completamente com Jo. Sobre o motivo pelo qual escolhemos esses temas, 

posso acrescentar que isso se relaciona ao que eu dizia antes sobre a minha forma de me aproximar 

de Arendt. Estudar Arendt apenas com perguntas teóricas e filosóficas não é algo muito arendtiano. 

É uma maneira escolástica de abordá-la, mas é algo com que ela provavelmente não concordaria. Ela 

nos ensina a pensar sem corrimãos, a fazer exercícios de pensamento político. Acredito que 

precisamos fazer isso para sermos arendtianos — mesmo para além dos ensaios ou textos 

arendtianos. E pensamos que esses três temas centrais de alguma forma se alinham às questões que 

nos permitem ser arendtianos nesse sentido. Esses conceitos nos possibilitam engajar-nos com as 

crises políticas contemporâneas, não apenas pela teoria, mas também por meio da reflexão ativa e da 

construção de comunidade. Eles refletem a crença de Arendt na ação e na responsabilidade, 

especialmente em tempos sombrios. 

Dias: No prefácio de Entre o passado e o futuro, ela fala sobre a experiência conectando teoria e 

exercícios. Talvez isso tenha sido uma inspiração para vocês… 

Bassi: Sim! Absolutamente sim! 

Dias: Agora, outro tema. Parece-me que a interdisciplinaridade é algo importante para o Consortium. 

Ele reúne uma etnógrafa, um filósofo, uma socióloga e uma arquiteta na coordenação, e está sediado 

em uma faculdade de educação. Que papel a interdisciplinaridade desempenha nesse projeto? Daniele 

acabou de dizer que a ideia de vocês não é limitar-se a estudos filológicos, o que me faz pensar que a 

interdisciplinaridade pode aproximar seus exercícios da experiência — já que a vida não se divide em 

disciplinas. Resumindo, percebo que a interdisciplinaridade é algo importante para o Consortium, então 

gostaria de ouvi-los falar sobre isso. 

Dillabough: Há uma explicação teórica, mas, para ser honesta, também há um lado bastante prático. 

Pessoalmente, eu jamais teria encontrado a obra de Arendt se não tivesse me formado em diferentes 

disciplinas. E o dilema que enfrentei foi continuar a fazer esse trabalho, mas ver como e onde poderia 

recorrer aos insights de Arendt — que também eram altamente interdisciplinares, se olharmos 

atentamente para seu corpus — para redirecionar o rumo desses campos. Todos os meus diplomas 

eram, de certo modo, bem distintos entre si, mas o doutorado transdisciplinar foi o que consolidou 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
134 
 

esse destino de pensar em um sentido arendtiano fundamentado naquilo que eu hoje chamaria de 

transdisciplinaridade. 

Se você olhasse de fato os estudiosos de sociologia da educação ou aqueles mais teóricos na área de 

educação, veria um pequeno círculo de pessoas trabalhando com estudos críticos baseados em uma 

teoria. Mas sempre houve uma espécie de margem global de pessoas como eu, com as quais eu me 

associava. Michalinos Zembylas, por exemplo, é alguém que fazia algo mais próximo do tipo de coisas 

que os outros fariam se fossem estudiosos arendtianos da educação. 

Gostaria de ouvir a opinião do Daniele sobre isso. Mas, no âmbito da teoria da educação, às vezes a 

ênfase pode ser diluída, com um foco menos intenso em Arendt, quando você incorpora outros 

pensadores ou outros tipos de reflexões — especialmente quando se está tentando realizar um projeto 

simultaneamente. Porque, veja, Arendt lia o mundo a partir de seu próprio arco referencial para 

identificar “crises” e transformações políticas, mas ela não fazia pesquisa de campo, não coletava 

dados, não realizava esse tipo de procedimento. 

Quero dizer, ela era de fato uma pensadora propriamente dita, que estudava o mundo à sua maneira, 

como uma espécie de documentarista política, com enorme criatividade intelectual. Mas, em meu 

campo, ninguém — ou quase ninguém — sobreviveria como esse tipo de pensador sem estar de fato 

implicado no mundo real. Claro que ela fez pesquisa quando acompanhou os julgamentos, quando 

observou a situação no Oriente Médio se desenrolar, ela recolheu informações sobre pessoas e 

processos políticos. Mas era um tipo de atividade muito diferente. Na verdade, ela desconfiava 

profundamente da pesquisa convencional e tinha grande aversão a muitas organizações de fomento 

à pesquisa — acabo de escrever sobre isso a partir de trabalhos em arquivo —, chamando-as de 

“scientific brain trusters”, isto é, pessoas que financiavam pesquisadores para realizar coisas como 

estudos sobre motivação humana, pesquisas com animais e pesquisas sobre violência, em que o 

cientificismo tratava os seres humanos como uma espécie qualquer. Acho que todo aquele grupo de 

pessoas interessadas em Arendt estava, de certo modo, preso e dividido entre fazer uma coisa ou 

outra e, consequentemente, surgiu essa reflexão transdisciplinar. 

Por outro lado, havia em mim uma parte que observava o que acontecia em outros círculos 

arendtianos e pensava: “os arendtianos provavelmente precisam de um pouco de 

transdisciplinaridade”. Eu não pensava que seríamos nós a fazê-lo. Apenas percebia que alguns dos 

círculos mais fechados sobre Arendt poderiam se beneficiar dessas conversas. Não porque fossem 

estudiosos ruins, mas simplesmente porque existe o risco de que alguns problemas que nos afetam 

hoje, em meio à ascensão do populismo e do autoritarismo, sejam de fato diferentes do tempo de 

Arendt — mesmo havendo semelhanças. E precisamos de pensadores transdisciplinares para 

enfrentar essas complexidades. Não quero dizer que os princípios constitutivos sejam radicalmente 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
135 

 

diferentes, mas o mundo mudou; e é preciso pensar que tipo de pensadores podem expandir o 

enquadramento no qual Arendt vinha sendo estudada. Isso já está acontecendo, e foi em parte o que 

nos fez pensar que seria útil seguir por esse caminho. 

Um outro motivo real é que, se queremos reunir pensadores de diferentes tipos para refletirem sobre 

a noção de implicação, precisamos de diversidade de pensadores. Isso se encaixa, na verdade, na 

própria ideia arendtiana de pluralidade como forma de vida. Precisamos de pensadores com 

orientação plural, que pensem “sem corrimãos”, não de pensadores individuais que busquem 

universalizar o mundo como uma forma hegemônica, nos moldes da expansão europeia — algo de 

que Arendt foi profundamente crítica. 

Se você simplesmente pegar a palavra “disciplina” e fizer sua etimologia ou genealogia, o argumento 

poderia ser de que somos disciplinados a pensar de uma maneira muito particular. E a razão pela qual 

outros tipos de pensadores são importantes é porque eles nos forçam a sair desses enquadramentos 

normativos e a buscar novas formas de avançar — novamente nesse sentido plural. 

Dias: Agora gostaria de ouvir de vocês sobre as atividades que já desenvolveram. Sei que houve o 

evento de lançamento — do qual tive a felicidade de participar — e vi que houve um workshop em 

março passado. 

Dillabough: Desde o lançamento do Consortium, com Bonnie Honig, parte das equipes de Cambridge 

e Verona, bem como outros parceiros, tivemos um workshop em Cambridge. Tenho certeza de que o 

Daniele lembrará melhor do tema agora, mas acho que trabalhávamos com um conceito mais geral. 

A Zeina liderou o aspecto temático, e tratava-se de exílio e além, Arendt e além. Penso que essas eram 

as ideias centrais. 

Organizamos o workshop de modo que as pessoas não estivessem apenas utilizando Arendt como 

pensadora, mas colocando-a em diálogo com outras coisas. Acho que houve alguns outros detalhes 

que posso estar esquecendo, mas queríamos que fosse um workshop pequeno. Nosso objetivo era 

reunir pessoas tanto da universidade quanto de fora, ocupando posições muito diversas. Queríamos 

não apenas “grandes nomes”, mas também pessoas interessadas em Arendt e que desejassem falar 

sobre ela, vindas de todos os níveis da universidade, inclusive estudantes de graduação. Então tivemos 

estudantes de graduação no grupo — o que foi excelente —, além de pós-graduandos e professores 

seniores. Foi pequeno; apenas um dia. 

Agora estamos em processo de planejamento, porque o próximo passo é organizar outro evento em 

Cambridge. Desde então, várias pessoas nos procuraram pedindo para participar ou para serem 

incluídas em uma lista para o próximo conjunto de atividades. 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
136 
 

Outra coisa que estamos planejando é um tipo de workshop online de leitura. Esse é um de nossos 

objetivos. Esperamos conseguir realizá-lo até setembro. Será algo grande, porque será importante 

para fortalecermos nossas relações internas, de modo a podermos organizar eventos em diferentes 

lugares. Vamos usá-lo como outro elemento central. 

E o próximo passo, sobre o qual ainda aguardamos retorno — e não tive oportunidade de contar 

isso ao Daniele — é que estamos tentando abrir conversas com o conselho municipal. Quando 

estivemos recentemente na conferência do Daniele, em Verona, o pessoal do Bard College e alguns 

outros colegas que já realizaram essa experiência organizaram um workshop sobre conselhos de 

cidadãos... Ou conselhos cívicos? 

Bassi: Assembleias de cidadãos. 

Dillabough: Isso! Assembleias de cidadãos. Tivemos uma conversa, tanto antes quanto depois da 

minha ida, sobre fazer algo semelhante em Cambridge. Isso porque havíamos, de certo modo, feito 

a promessa de realizar um evento público com a cidade a cada ano, de modo a não ficarmos restritos 

às universidades. 

Bassi: E apenas para acrescentar algo: o Consortium foi parceiro oficial da conferência em Verona. E 

exatamente como o Arendt Center do Bard College, não se tratou apenas de uma parceria formal, 

mas de algo mais profundo entre essas instituições arendtianas. 

Sou membro de Cambridge e de Verona, e me preocupo particularmente com essa relação. Penso 

que ela é perfeitamente relevante em relação ao que dissemos nesta entrevista sobre a expansão de 

uma comunidade de estudiosos de Arendt — mas não arendtianos em sentido estrito. Queremos 

colaborar com pessoas engajadas, a partir de uma perspectiva multidisciplinar, em questões políticas 

contemporâneas. 

Portanto, creio que apoiar eventos e iniciativas de outros centros ao redor do mundo é uma boa 

prática, e continuaremos nesse caminho. Esta entrevista para os Cadernos Arendt, por exemplo, é algo 

excelente, e qualquer outra atividade com a comunidade arendtiana no Brasil, ou na América do Sul 

em geral, seria muito bem-vinda. 

Dillabough: Sim, com certeza. Devemos organizar algo. 

Bassi: Seria ótimo se esta entrevista fosse apenas o primeiro passo para ampliar nossa rede de 

relações em direção à América do Sul. Esse é um desejo importante do Consortium. 

Dillabough: Sim, absolutamente. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
137 

 

Bassi: Sabe, no início pensamos em chamar a instituição de “Arendt Center for Crisis and Political 

Transformation”. Mas, ao final, decidimos chamá-la de Consortium. Se bem me lembro, a razão inicial 

foi burocrática; mas penso que, na verdade, esse é um nome melhor do que center. Pois center indica, 

obviamente, algo centralizado, fechado em si mesmo; consortium é um conceito melhor, mais 

arendtiano. Não sei se Arendt chegou a usar a palavra consortium em algum contexto — creio que não 

—, mas podemos dizer que esta palavra carrega um espírito arendtiano, na medida em que significa 

algo aberto. Portanto, desse ponto de vista, considero que, no fim das contas, foi algo positivo termos 

mudado o nome. E que termos escolhido consortium foi bom para manter abertas essas possibilidades, 

para fomentar e ampliar nossa pluralidade. 

Dillabough: Acho que isto está corretíssimo! Inicialmente, foi uma questão burocrática e tivemos 

de pensar em outro nome. A Irit ficou contente com isso, porque, nas universidades, centers significam 

algo muito específico, atrelado a um conjunto de regras às quais não poderíamos realmente nos 

comprometer. Acho que, no fim, a ideia de algo transversal às faculdades e transnacional, da forma 

como o concebemos, significou que tínhamos mais liberdade. Isso não quer dizer que não precisemos 

fazer o trabalho de base para mobilizá-lo de forma mais significativa; mas, sim, o Daniele tem toda 

razão. 

Dias: Então a pluralidade é teoricamente importante para o Consortium, pois vocês são 

constitutivamente interdisciplinares; também é importante academicamente, por assim dizer, já que 

conectam diferentes centros e instituições; e eu diria que há ainda mais pluralidade em jogo, uma vez 

que estão indo além das instituições acadêmicas, dialogando com conselhos municipais para 

colaborações futuras. 

Dillabough: Isso está, em grande medida, correto. Mas a grande questão é que desafiar os 

enquadramentos institucionalizados existentes é algo bastante difícil. Porque são justamente eles os 

mais propensos a mobilizar os intelectuais que atuam nessas áreas. É mais difícil mobilizar para a 

interdisciplinaridade. Isso tem a ver, em parte, exatamente com o que disse antes: como se pode estar 

implicado se se perdeu o contato com o propósito político da instituição, em razão de tanta 

burocratização? E as pessoas estão tão sobrecarregadas que levá-las a pensar para além das fronteiras 

institucionais é complicado e difícil de articular, porque é preciso dispor de tempo. Mas, sim, você 

tem razão: esse é o objetivo. 

Dias: Vamos agora falar sobre as direções de pesquisa, ou melhor, sobre os referenciais teóricos mais 

específicos do trabalho atual de vocês. 

Dillabough: Se me permitem, gostaria de dizer que Daniele desempenha aqui um papel fundamental, 

pois mudou nossa abordagem ao estudo de Arendt. Antes de sua chegada, Zeina e eu lidávamos com 

Arendt em termos de sociologia dos intelectuais, mas com menor ênfase em história intelectual. Isso 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
138 
 

agora mudou. Então, mesmo que não tenhamos avançado tanto quanto esperávamos, muitas das 

coisas que Daniele vinha fazendo estimularam nossa capacidade de avançar mais nessa direção. Isso 

não significa, claro, que não estejamos trabalhando em temas contemporâneos como exílio ou 

apatridia. Trata-se de algo contemporâneo, mas penso que ele realmente transformou o que 

precisamos fazer para chegar ao núcleo das missões intelectuais e políticas de Arendt e ao que elas 

nos dizem sobre nosso atual “campo de problemas” [problem space] e nossas dificuldades políticas. 

Bassi: Antes de mais nada, muito obrigado pelo papel que você me atribui. Creio que a história 

intelectual é o primeiro passo necessário para a construção de um arcabouço teórico. A partir daí, 

podemos avançar em uma direção mais interdisciplinar. A tarefa inicial é situar a teoria em seu 

contexto histórico e prático. Eu acrescentaria que é importante abordar a história — mesmo a história 

cultural — sob uma perspectiva materialista, marxista. Ao mesmo tempo, penso que é essencial ler a 

história intelectual a partir de uma perspectiva propriamente arendtiana, e foi exatamente isso que 

buscamos fazer — mais recentemente, durante o workshop sobre exílio e apatridia. 

Por exemplo, temos trabalhado — e ainda estamos trabalhando — no que chamamos de “política 

judaica” de Arendt, e, em particular, sobre a relação entre Arendt e Judah Magnes. Nesse projeto, 

nossas principais fontes são arquivísticas: a correspondência inédita entre Arendt e Magnes. Este é 

um exemplo concreto de como praticar a história intelectual. 

Embora essa correspondência nos permita extrair importantes contribuições teóricas — como o 

princípio federativo ou outras categorias políticas centrais —, a primeira tarefa é situar tais 

contribuições historicamente. Uma coisa é perguntar o que o federalismo significa em geral, mas a 

questão mais premente e frutífera é: o que Arendt queria dizer com federalismo naquele momento, naquele 

debate, naquela correspondência? 

Esse tipo de pergunta abre a possibilidade de trabalhar com conceitos arendtianos — como 

pluralidade ou ação — dentro da história. Não em um sentido geral ou abstrato, não na longa história 

da ideia federalista, mas no interior daquele debate histórico particular. Claro, é sempre necessário 

manter em vista o quadro histórico e teórico mais amplo, mas não podemos perder de vista o 

momento e o contexto específicos que estamos analisando. 

 

Isso não é fácil de fazer. Vindo eu mesmo de uma formação muito teórica, sei como é forte a tentação 

de derivar para a pura teoria. Esse não é um grande problema para você, Jo, dado seu percurso 

sociológico, mas, para nós que fomos formados em filosofia, é muitas vezes difícil resistir. A teoria é 

sedutora, mas também pode ser perigosa. Por isso, como sabemos, Arendt se recusava a se descrever 

como filósofa; ela insistia em ser chamada de pensadora política. Essa distinção é importante, e vale 

a pena prestar atenção a ela: devemos evitar nos deixar encantar pela teoria em si mesma. 



THIAGO DIAS 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
139 

 

Dillabough: Eu gostaria de acrescentar que isso provavelmente funciona também no sentido 

inverso. Por exemplo, o campo da Educação é uma criatura estranha enquanto disciplina, porque 

nele você pode encontrar muitas pessoas como eu, que realizei estudos críticos sobre a universidade 

e os intelectuais, mas também estudos sociológicos sobre jovens vivendo no exílio, nas margens da 

sociedade – ou melhor, de algo do qual deveriam ser cidadãos. Eles já deveriam ter “o direito a ter 

direitos”, mas, evidentemente, vivem nesses espaços e lugares sem possuir tais direitos. Pois bem, 

penso que, em princípio, Arendt pode estar por trás de tudo isso, em algum nível. 

A questão com os campos disciplinares, entretanto, é que eles acabam sendo orientados de modo a 

tornar certos conceitos dominantes. Só que ambos os lados são necessários. Não se pode realizar o 

trabalho de articular Arendt com pensadores contemporâneos se não se conhece a história intelectual, 

e mesmo algumas das ideias filosóficas que estão por trás dela. Elas são necessárias para construir 

uma compreensão mais robusta tanto do passado quanto do futuro. E, por isso, penso que essa forma 

de articulação é realmente importante. 

O problema é que algumas disciplinas são vistas mais como profissões — e frequentemente é isso 

que acontece com a Educação —, mas elas não se reduzem a isso. E há quem sustente que a dinâmica 

da energia de pesquisa deva ser também orientada nessa direção. Isso, porém, pode enfraquecer e 

tornar menos consistente uma grande parte da produção de pesquisa. 

Era isso, em parte, o que eu queria dizer antes. Precisamos de todo tipo de pensadores para que 

possamos articular aquilo que Arendt chamou de “presente global”. Eu mostrei essa referência de 

Arendt a Daniele quando estávamos em um retiro em Verona — ah, acabo de me lembrar de uma 

atividade que realizamos: tivemos um retiro em Verona com alguns estudantes. Mostrei a ele um 

documento de arquivo — que ainda preciso organizar devidamente para poder enviar a Daniele — 

em que Arendt diz duas coisas. A primeira é sobre outra “revolução conservadora”, que expressava 

sua preocupação com o que estava acontecendo na Palestina no pós-guerra; e a segunda é o que ela 

chamou de “presente global”. Esses conceitos emergiram em Arendt sem que necessariamente ela se 

visse ancorada em uma disciplina particular. Somos pensadores políticos, mas sabemos que 

precisamos de toda sorte de pessoas para pensar conosco. Assim, quando pensamos na direção da 

reflexão, ter esse lastro da história intelectual nos dá a possibilidade não apenas de tomar Arendt 

como dada, mas de mobilizar suas forças e, ao mesmo tempo, construir o futuro dela como pensadora 

junto a outros pensadores. Refiro-me ao futuro de Arendt como alguém que criou um arquivo crítico 

que pode ser mobilizado em toda a sua complexidade e navegado em relação a essas transformações 

globais e experimentações políticas pelas quais estamos passando. 

Dias: Para concluir, gostariam de deixar uma mensagem aos estudiosos sul-americanos de Arendt — 

e não apenas aos arendtianos, mas também àqueles engajados em trabalhos críticos? 



PLURALIDADE PARA CUIDAR DE UM MUNDO EM CRISE: ENTREVISTA COM JO-
ANNE DILLABOUGH E DANIELE BASSI, DO HANNAH ARENDT CONSORTIUM 
(UNIVERSIDADE DE CAMBRIDGE) 
 

 
 
CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11                                                                                    ISSN 2675-4835 

 
140 
 

Dillabough: Gostaríamos de agradecer a você, Thiago, pelo interesse e pelo tempo que dedicou a 

nós aqui. Espero que nossos colegas sul-americanos achem interessante o que estamos fazendo e 

considerem ajudar-nos a ampliar este Consórcio plural. Os desafios que enfrentamos são globais, e, 

portanto, também devem ser globais as nossas respostas. 

Bassi: Sem dúvida. Sigamos fortalecendo essas relações — não apenas intelectualmente, mas também 

política e humanamente. É isso que Arendt teria desejado. 


