ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPiRITO

The Balance Between The Common And The Singular In Hannabh Arendt In The Context Of The Life Of The
Spirit

Antonio Glauton Varela Rocha!

RESUMO

Este artigo explora o equilibrio entre o comum e o singular na vida do espirito, focando nas
faculdades do pensar e do julgar. Arendt rejeita a visdo do pensamento como atividade solitatia,
destacando que o pensamento possui um vinculo com o mundo. Apesar da Filosofia, especialmente
a partir de Platdo, ter seguido um caminho em que o pensamento é concebido sem lacos com o
mundo das relagGes, figuras como Sécrates, Kant e Jaspers, exemplificam a perspectiva defendida
por Arendt, onde o pensar nao se aparta da comunicagao e no engajamento com os outros. Assim, a
vida do espirito em Arendt ndo se opoe ao mundo comum, mas com ele dialoga e pode ajudar a
sustenta-lo.

Palavras-chave: pensar, julgar, singular, comum, equilibrio.

ABSTRACT

This article explores the balance between the common and the singular in the life of the spirit,
focusing on the faculties of thinking and judging. Arendt rejects the view of thought as a solitary
activity, emphasizing its connection to the world. Although philosophy, particulatly since Plato, has
followed a path where thought is conceived without ties to the world of relationships, figures such
as Socrates, Kant, and Jaspers exemplify the perspective advocated by Arendt, in which thinking does
not detach itself from communication and engagement with others. Thus, in Arendt's framework,
the life of the spirit does not oppose the common world but rather engages with it and can help
sustain it.

Keywords: thinking, judging, singular, common, balance.

INTRODUCAO

A proposta de pensar a vida humana sob uma perspectiva plural, perspectiva tdo cara e basica
ao pensamento de Arendt, completa um itinerario plenamente coerente quando a partir de Kant,
Arendt aponta para a tese de que as atividades do espirito ndo seriam possiveis sem um contexto de
sociabilidade. Explicitaremos como a pluralidade como marca fundamental do ser humano ¢
requerida tanto da perspectiva da vida ativa quanto da vida do espirito. Trataremos em especifico das
faculdades do pensar e do julgar, buscando apontar a relagdo entre as mesmas, como elas sio
pressupostas a vida de agao, e como a partir delas podemos discutir a responsabilidade para com o
mundo.

Atividades como o agir e o falar possuem de modo mais evidente o seu carater publico.
Pretendo evidenciar que o pensar e o julgar também possuem um cariter publico, apesar de, enquanto

realidades do espirito, ndo parecerem ter uma relagdo com o mundo. Além disso, evidenciar que esse

! Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Ceard — UFC. Professor do Curso de Filosofia do Centro
Universitirio Catélica de Quixada — UNICATOLICA. E-mail: glautonvarela@unicatolicaquixada.edu.br

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

3



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO
carater publico se relaciona com a preservaciao do equilibrio entre o comum e o singular. Damos

prosseguimento ao nosso itinerario do texto refletindo sobre a faculdade do pensat.

O PENSAR PODE IR ALEM DO ESTAR SO (SOLITUDE)?

Em um contexto geral, o pensar é uma categoria marcadamente relacionada com a vida
interior. De fato esta é a perspectiva que se sobressai, por exemplo, no pensamento do filésofo
profissional. O que se pord em questdo nas proximas paginas é se faz sentido conceber o pensar
apenas numa perspectiva de uma vida interior, sem vinculos efetivos com o mundo. Para adentrarmos
nesta reflexdo, comecemos com uma distingao muito cara a Arendt: a diferenca entre o conhecimento
¢ 0 pensamento.

Arendt se contrapde a concepgao de pensamento entendido numa perspectiva puramente
contemplativa. Veremos a frente que Arendt propde que ha outra forma de conceber o pensamento.
Para que estas reflexGes fiquem mais claras entendo ser salutar explicitar, mesmo que brevemente, a
distin¢ao arendtiana sobre o conhecer e o pensar. Arendt parte de Kant para realizar esta distin¢do
(Ct. ARENDT, 2012, p. 28-29). Kant distingue entre VVermunft e VVerstand, razio e intelecto, que
equivale a distingao entre pensar e conbecer; o primeiro busca o significado/ sentido e o segundo busca a
cognigao (Cf. ARENDT, 2012, p. 29). Para Kant a razio sente-se impelida a pensar sobre questdes que
estdo fora da esfera do conhecimento: as questoes ultimas (Deus, a liberdade, e a imortalidade da
alma). Aqui Arendt se diferencia de Kant, pois para Arendt a necessidade humana de reflexdo nio se
esgota nas questoes ultimas da vida, mas acompanha quase tudo que acontece a0 homem, também o
que esta na esfera do conhecimento (Cf. ARENDT, 2012, p. 29)

O pensamento é como uma resposta as nossas experiéncias no mundo. Ele parte da
experiéncia, mas precisa de distanciar para refletir (o que Arendt chamava de parar para pensar). Este
processo € continuo, o esforgo por compreender ndo tem fim (Cf. ALMEIDA, 2010, p. 857-858).

Outra diferenca importante é que o conhecimento busca a cogni¢do sobre fatos ou a
constatacao de dedugbes perfeitamente logicas, oferecendo um saber seguro e evidente. Tal seguranca
e evidéncia fazem parte do campo da ética?, o certo e o errado nao se alcanga como a partir de uma
conta de matematica ou prova cientifica. Neste sentido, Arendt entendia que o pensar nao diz respeito

nem 2 ciéncia nem a tecnologia’. A ciéncia e a tecnologia buscam a verdade irrefutavel, proposi¢oes

2 Kant tende a ver a ética numa perspectiva evidente na Critica da Razdo Pratica. Também por este motivo
Arendt entendeu que as questdes ético-politicas em Kant sé se vincularam ao homem em sua concrete e
pluralidade na Critica do Juizo.

3 Arendt nio esta diminuindo o valor da cognicio, que continua a ter seu papel fundamental na vida humana.
O que se quer mostrar ¢ a distingdo entre cogniciao e pensamento. Por exemplo, no processo de deliberagao,
compreensio e julgamento sobre atos a se realizarem ou fatos a se avaliarem, tanto a cogni¢do quanto a busca
por sentido sdo importantes. Zerilli comenta sobre isto utilizando o exemplo da guerra: “T'o declare a particular
war wrong, one first needs to know that it is a war — hence a cognitive judgment is called for. But to declare
that particular war wrong or unjust, something else is requited. On what basis do we make such judgments?”

(2015, p. 02).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

4



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

coercitivas (Cf. ARENDT, 2012, p. 76). A verdade esta além do acordo e da opinido (ALMEIDA,
2010, p. 861). O pensar é de outra ordem, enquanto pergunta pelo significado, ele ndo descansa ao
encontrar uma verdade estanque, e seu “resultado” sempre pode ser discutido. Neste sentido, Arendt
entendia que era perfeitamente possivel que pessoas fossem inteligentes o suficiente para conhecer e
produzir ciéncia, mas a0 mesmo tempo ignorasse a necessidade de pensar (Cf. ARENDT, 2012, p.
28). O conhecer nao apenas nio é sindénimo de pensar, mas também nio é garantia de pensamento.

Por em discussao é propriamente um dos maiores contributos do pensar a vida humana, em
especial, como veremos, no processo de efetivacio do juizo politico. Por um lado, o pensar nio é
privilégio de poucos, por outro lado, todos sdo passiveis do nio pensar. O ponto de equilibrio para
que o pensar possa nos ajudar no curso dos acontecimentos ¢ que nos utilizemos sempre do seu
impulso por colocar em discussao e buscar compreender o que ele se defronta. Neste sentido o pensar
segue um caminho que conduz ao julgar. Por hora ¢ preciso refletir sobre os caminhos que se abrem
a0 pensamento, e que tipo de pensamento Arendt entende ser o mais adequado a condi¢do humana.

A vida do espirito é composta de atividades que atuam na invisibilidade. Além disto, quando
estdo em exercicio estdo afastadas do mundo. Tais caracteristicas parecem contraditérias com o
espaco do mundo comum, onde se realiza uma existéncia marcada pela visibilidade e pelo
envolvimento efetivo com o mundo. Uma leitura apressada poderia gerar a impressido de que a vida
do espirito representa um obsticulo a0 mundo comum. Buscaremos explicar que nio existe esta
oposicao em Arendt.

Com Vallée podemos citar dois modos diferentes do pensar. O primeiro modo se realiza nos
moldes da tradic¢io filoséfica, representando nio mais que uma retirada do mundo das aparéncias em
direcio ao reino dos invisiveis para af ficar (Cf. 1999, p. 114). O segundo tipo também parte de uma
retirada do mundo das aparéncias, mas como base para o julgar (Cf. 1999, p. 114). No primeiro caso
o mundo ¢ negligenciado. No segundo caso o mundo ¢ o destino final; aqui o pensamento nio se
fecha a0 mundo. Mais a frente entenderemos que este apartar-se permanente (ou pelo como uma
inten¢io de afastamento permanente) do mundo é profundamente perigoso. Por hora o que serd
evidenciado é porque este afastamento ¢ ilusério.

De partida ¢ importante entender que o pensar mantém um vinculo com o mundo porque
“...ser do mundo ¢ a condi¢do factual para o pensar” (LOIDOLT, 2018, p. 197), ou seja, sem o
mundo nem poderfamos pensar. Nas palavras de Roviello, “...o0 homem é primeiro um ser deste
mundo, e o poder de pensar nasce a partir desta encarnacdo originaria” (1997, p. 103). Esta
dependéncia do pensamento em relagdo ao mundo se d4 ndo apenas porque os esquemas que lidamos
ou os objetos imaginados ou lembrados tem origem no contato com o mundo cotidiano, mas
principalmente porque sem a capacidade de ajustar nossas impressdes do mundo num senso
comunitirio (fornecido pelo senso comum) nosso pensar nunca poderia atestar que lida com a
realidade ou com uma quimera. Podemos falar entdo de um primado mundano-intersubjetivo sobre

o pensamento. A questdo que se mostra neste contexto é o carater ilusério de um pensamento que

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

5



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO
se pretende permanente apartado do mundo ou que nio reconhece seu vinculo com o mundo.

Embora nos refiramos a um carater ilusério desta perspectiva de pensamento, nao podemos
dizer que esta postura de fechamento ao mundo seja algo completamente estranho ao pensar. Na
verdade, Arendt entendia que ha uma tendéncia para que o pensar se manifeste como fuga do mundo,
um afastamento que se propde cada vez mais definitivo (DI PEGO, 2019, p. 222-223). Para
entendermos melhor esta tendéncia, é preciso discorrer mesmo que brevemente sobre duas
caracteristicas do pensamento: critério de validade autbnomo em relacio ao mundo, ¢ a
desensorializacio dos objetos do mundo (iremos tratar mais sobre estas caractetfsticas na
continuidade do texto).

O pensamento requer o estar sd (solitude) - nio falo de soliddo, onde estamos completamente
s6s, ndo conseguindo fazer companhia nem a nés mesmos. Em pensamento, sim, fazemos
companhia a nés mesmos, em virtude da separa¢ido do dois-em-um que se opera no dialogo interior
do pensamento (Cf. DUARTE, 2000, p. 352). Arendt recorda Sécrates para identificar o critério de
validade do pensamento assim compreendido, tomando a afirmagdo socratica de que é melhor estar
em desacordo com toda humanidade do que eu, sendo apenas um, entrar em desacordo comigo.
Neste sentido, o critério de validade do pensamento ¢ manter a coeréncia consigo mesmo (o pensar
consequente) (Cf. DENTREVES, 2006, p. 372), evitando contradizer a si mesmo no processo de
reflexio (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225). Trata-se de um critério de validade que nio tem relagdo com
o mundo, pois examina o pensamento em relacdo a si mesmo (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225).

Sobre a outra caracteristica acima apontada, Arendt explica o pensamento como uma
faculdade dos invisiveis, que lida como o que estd ausente. Isso se da porque os objetos pensados
nao sio os objetos fisicos em si, mas representacdes mentais. Neste sentido, para poder se efetivar o
pensamento precisa desensorializar os objetos para que tenha algo em que pensar. Por isso, quando
pensamos nos afastamos do sensivel, do mundo cotidiano.

Somando um critério de validez autbnomo em relagio ao mundo, e o fato de que a atividade
do pensar demanda uma retirada do mundo, encontramos aqui um risco de se criar uma tendéncia
de afastamento definitivo em relagao ao mundo. (Cf. DI PEGO, 2019, p. 225). O pensar acaba por
criar um mundo de abstragdes que, embora tenha origem no mundo dos assuntos humanos, se
encontra separado do mesmo. Este mundo abstrato muitas vezes é visto pelos pensadores como
morada adequada. (Cf. DI PEGO, 2019, p. 223).

As armadilhas do pensamento sé podem ser evitadas se o pensamento de alguma forma
mantiver um firme contato (vinculo) com o mundo (Cf. HEUER, 2005, p. 37-38). Por isso, Arendt
quer reconstruir uma concepg¢io de pensamento que, embora parta de uma retirada do mundo,
consiga permanecer com lagos em relacdo aos assuntos humanos. Arendt recusa a ideia de um
pensamento como uma forma solitaria de vida. Como veremos 2 frente, a solu¢do para este impasse

sera trabalhada na concep¢iao de Arendt a respeito do juizo, e sobre como se da a relacdo entre

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

6



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

pensamento ¢ juizo. Em seguida apresentaremos exemplos de realizacdo do pensamento numa
perspectiva aberta ao mundo.

A polémica de Arendt com a filosofia ndo significa uma critica a vida contemplativa em si
ou a0 pensamento. Arendt entendia que a forma que a filosofia a partir de Platdo concebeu o
pensamento era equivocada, pois negligenciava a vida politica e a necessidade de vinculo com o
mundo comum. Mas, para Arendt este ndo é o unico modo de conceber o pensamento. Para ela é
possivel conceber um pensamento que mantenha o vinculo com o mundo. Arendt destacou em sua
obra alguns exemplos de pensadores que se pautaram por este modo de pensamento, destes os que
consideramos mais significativos sdo Socrates e Jaspers, que sdo exemplos de pensadores que Arendt
busca contrapor ao modelo tradicional personificados em Platao e Heidegger (Cf. HERZOG, 2001,
p. 578).

Segundo Taminiaux, Sécrates viveu o paradoxo da presena e da auséncia. Vivendo entre o
pensamento, faculdade que lida com o que estd ausente, e a a¢io, Sdcrates nao se esquivava de estar
plenamente presente no mundo dos assuntos humanos. Ele era, segundo Arendt, um modelo
paradigmatico de pensador, um cidadio filésofo, enquanto respondia igualmente aos apelos da
cidadania e a0 mesmo tempo se dedicava integralmente a tarefa de pensar (Cf. DUARTE, 2000, p.
352). Sécrates era um filésofo singular exatamente porque “estranhamente” se sentia a vontade nas
duas esferas (do pensamento e da politica). Se lembramos da situagio do filésofo assim como foi
descrita por Platio na Alegoria da Caverna, a condi¢do que lhe era mais presente era a de dor. Seja
no momento em que filésofo precisa olhar para o sol, o que lhe causava dor por nio estar acostumado
a luz, seja quando ele precisa voltar ao convivio dos demais que ainda estio na caverna, quando agora
sente a falta da luz, e sente a rejeicio daqueles que nio aceitam o que é dito pelo filésofo (Cf.
HERZOG, 2001, p. 587). Deste modo percebemos o quanto Arendt considera Sécrates como um
modelo de pensador diferente do modelo que se tornou tradicional.

Ao colocar Sécrates como paradigma da faculdade do pensar, Arendt o descreve como
“...alguém capaz de pensar sem ser um ‘pensador profissional” (ASSY, 2015, p. 64). Esta critica aos
filésofos de profissdo traz em si duas questoes que Arendt considera fundamentais na perspectiva de
pensamento que se abre a partir de Sécrates: uma rejeicio ao pensar de modo desvinculado do
mundo, e a defesa da ideia de que o pensar ndo é um privilégio de poucos iniciados na filosofia. De
fato, Socrates vivenciava a experiéncia de pensar junto com os demais cidadaos, instigando-lhes a
refletir por contra propria.

Ir a0 encontro dos outros, debater e convidar ao pensar por conta propria, de fato expressa
que Sécrates mergulhou no espaco publico (da Agora), que nio fugiu a vida de acdo, mas expressa
também uma outra caractetistica do pensamento que Arendt destaca partindo de Socrates: a fungio
de examinar os fundamentos de nossas crencas (Cf. MARINO; GRANOBLES, 2017, p. 92). Trata-
se de uma fungao destrutiva no sentido de que é dedicada a rever posi¢Ges ndo examinadas, crengas ou

regras ndo autonomamente assumidas. Uma etapa que abre espago para novos paradigmas, que neste

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

7



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

outro momento sdo acolhidos de modo critico. Além disto, a maiéutica socratica por meio do qual
este processo ¢é realizado, expressa uma postura filoséfica em que a compreensio da verdade inerente
a doxa nao se da fora de um contexto relacional (Cf. FRATESCHLI, 2019, p. 52) (a prépria opinido se
forma em dialogo e co-presenca).

Condizente com a linha de contraposi¢do a uma filosofia de profissionais, feita por Arendt,
estd a afirmacdo de Jaspers de que “...a filosofia tem de ser concreta e pratica, sem esquecer a sua
origem nem por um minuto”* (ARENDT; JASPERS, 1992, p. 58). Essa origem da filosofia ¢é
exatamente a realidade em que vivemos, realidade sem a qual, segundo Jaspers, a filosofia ndo tem
qualquer fundamento (Cf. NUNES, 2018, p. 58). Neste sentido, podemos afirmar que assim como
Socrates, Jaspers representa para Arendt um exemplo de pensar nio filoséfico (na perspectiva
profissionalizada) (Cf. NUNES, 2018, p. 31).

Um pensar concebido numa perspectiva de busca da verdade absoluta através da
contemplagio solitdria ¢ uma tentacio que tem continuamente atingido os filésofos a partir de Platdo.
A condicido do filésofo sair do que Arendt chamou de forre de marfim da mera contemplagdo é a
comunica¢do com os outros, o que Arendt identificou tanto em Soécrates quanto em Jaspers
(FRATESCHI, 2019, p. 59).

Socrates contrariava o modelo em questdo enquanto concebia uma maneira de filosofar que
nao contrapde a verdade a doxa (Cf. ASSY, 2015, p. 71), um filosofar que se dava no encontro e
didlogo com seus semelhantes. De modo analogo, para Jaspers o filosofar se dava no contexto plural,
permeado pela comunicagdo. Em Jaspers a comunicacio ndo era apenas um instrumento de
apresentacio do pensamento, a prépria verdade é comunicativa, se d4 no encontro e no compartilhar
de um mundo. E ¢ somente quando entendemos a verdade atrelada a comunicacio que podemos
talar de uma saida da zorve de marfim da mera contemplacio, e chegamos a um pensamento pratico (Cf.
ARENDT, 2013, p. 94-95).

Segundo Arendt, Jaspers ndo apenas entendeu esta realidade, a comunicagio tornou-se o
préprio centro existencial da sua filosofia (Cf. ARENDT, 2011, p. 457). Sua concepcio de
pensamento ndo se afastava do mundo. De sua proposta surge um pensar que se realiza num contexto
de comunicacio intramundana. Jaspers se voltava contra o primado do estar s (solitude), para ele o

pensar precisa ir ao encontro do didlogo com os outros.

DO PENSAMENTO AO JUiZO

A atividade do pensar ¢ uma atividade que demanda um afastamento do mundo para que
possamos nos deter nos objetos de pensamento. Tais objetos ndo seriam acessiveis sem outras
dimensoes da vida espiritual, em especial a imaginacdo e a memoria. A imaginacdo torna presente em

forma de imagens objetos e experiéncias que ja ndo estio mais presentes, e a meméria nos da a

4 Carta 44.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

8



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

capacidade de preservar estas imagens.

Esta atividade, que se efetiva no estar sozinho, fora do mundo, coloca este mundo totalmente
fora de ordem: torna presente o que estd ausente, permite que o passado se vislumbre no presente,
que o futuro seja considerado como se ja o fosse presente. Apesar de caracteristicas tio marcadamente
singulares e interioristas, vimos porque o vinculo do pensamento com o mundo nio pode ser
negligenciado e vimos também como Arendt buscava uma concepgio de pensamento que fosse
aberta aos assuntos humanos. Veremos agora como este vinculo do pensar com o mundo pode ser
pensado de modo ainda mais profundo, veremos como o pensar pode ter implica¢oes politicas.

Segundo Duarte, o pensamento sé6 mantém impacto politico enquanto ligado ao juizo (Cf.
2000, p. 356). Antes de nos determos sobre o significado politico do Julgar em Arendt, exporemos
como o pensamento se relaciona com o julgamento, ou propriamente se mostra como condi¢io para
o julgar.

Embora o pensar tenha vinculos efetivos com o mundo, e possa ser concebido em harmonia
com a vida politica (como vimos nos exemplos de Socrates e Jaspers), ele ainda tem sua atencio
direcionada para si, ainda que seja na perspectiva dialégica do dois-em-um (e para manter a coeréncia
interna consigo mesmo). O juizo, por sua vez, direciona a atencao para o mundo (Cf. D’ENTREVES,
2000, p. 373). O que quero aqui ndo é fazer uma contraposi¢io entre o pensar e o julgar, mas apenas
mostrar que o pensar, deixado por si s6, possui limites consideraveis que fragilizariam o avanco na
proposi¢do de um pensamento politico. Por outro lado, o juizo sem o pensamento também possui
sérios limites. A atividade do pensar é condi¢do prévia para o julgar (Cf. MARINO; GRANOBLES,
2017, p. 98), ¢ o julgar situa o pensamento no mundo (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229).

A relevancia politica do pensamento habita em sua dindmica critica, que lanca a luz as
implicacdes das opinides nio examinadas (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229). E um controle interno pelo
qual podemos avaliar nossas a¢des (como exigéncia para que eu nio entre em desacordo comigo
mesmo) (Cf. D’ENTREVES, 2000, p. 373). Mas ¢ s6 por essa atividade critica que se abre o espago

para que o juizo possa atuar.

...quando terminava essa atividade de pensar, ndo s6 os seus interlocutores, mas
também Sécrates, estavam “vazios”. “Uma vez vazios”, dizia ela [Arendt]
“estamos preparados para julgat” sew subordinar casos particulares a regras e
padrées que desapareceram no vento forte do pensamento. (KOHN, in:
ARENDT, 2004, p. 26)

D’Entreves afirma que esta é uma forma através da qual Arendt conectou a atividade do
pensar a de julgar, mas ha uma segunda maneira que reforca a primeira. O pensamento, depois de
destruir regras ou opinies niao analisadas, ndo da prescri¢oes positivas. Ele apenas nos diz o que nio
fazer para ndo nos arrependermos de agoes que nos coloquem em contradi¢ao (Cf. D’ENTREVES,
2000, p. 372). Assim, o pensamento ndo apenas abre uma brecha para que o juizo possa atuat, ele

prepara um caminho e demanda a atuagao do juizo.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

9



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

Neste sentido, podemos perceber como Arendt compreende pensamento e juizo numa
relacdo complementar. Sem o pensamento o juizo paralisa-se nas crencas e doutrinas estabelecidas, e
o pensamento sem juizo se perde na mera especulagdo. O pensamento assegura que o juizo possa ir
além de sua face determinante e possa se efetivar como reflexivo, mas além disto, pelo pensamento
os novos paradigmas propostos pelo juizo sejam continuamente revisados. Por sua vez, pelo juizo, o
pensamento participa de um processo critico que ndo se limita a abstragbes, mas se envolve
decisivamente com os assuntos humanos (Cf. DI PEGO, 2019, p. 229-230). Avancemos na

compreensio desta complementariedade refletindo agora sobre a prépria categoria do juizo.

O JUIZO E O MUNDO DOS ASSUNTOS HUMANOS

A concepcio de juizo em Arendt é profundamente ligada a seu pensamento sobre a agio
politica. Se a politica em Arendt esta diretamente ligada ao resgate da doxa, o juizo politico s6 pode
ser entendido a partir da perspectiva do particular. Neste contexto, Arendt defendia que a verdadeira
filosofia politica de Kant ndo estava presente na Critica da Razdo Pratica, onde se privilegiam juizos
ligados a cognicdo (juizos determinantes). Também ndo estava contida na segunda parte da Critica do

<

Juizo, ““..dedicada a reflexdo sobre os assuntos humanos do ponto de vista das espécies e seu
progresso” (BIRULES, 2007, p. 222), onde o homem ¢ visto como subsumido a uma finalidade da
espécie, um principio de progresso infinito da humanidade na histéria. A filosofia politica de Kant se
encontraria na verdade na terceira parte da Critica do Juizo, onde os homens (e nio o Homem) sio
considerados, vivendo em comunidades, dotados de senso comum, em sua pluralidade e nos
acontecimentos particulares (Cf. ARENDT, 1993, p. 37).

No entanto, ¢ importante frisar que esta particularidade para a qual o juizo politico se volta
nao deve ser entendida como mera subjetividade. Assim como a opinido busca a verdade factual (que
nao ¢ impositiva, mas demanda validade), o juizo politico busca uma validade gera/, que ndo é nem
mera subjetividade, nem plena objetividade. Tal juizo s6 pode se desenvolver no campo de uma
generalizacio que depende da aquiescéncia dos outros, seja no debate efetivo ou no exercicio de uma
mentalidade alargada. Aqui avancamos em conceitos que depois iremos explicitar. Para deixar mais claro
inicialmente, precisamos observar como o juizo politico em Arendt parte das consideragdes kantianas
sobre o julgar.

A partir de Kant, um sentido mais geral que se da ao juizo é a faculdade de pensar o geral
contido no universal (Cf. DI PEGO, 2015, p. 204). Mas nio ha apenas este significado. B possivel
pensar um juizo em que ndo exista este universal que se possa aplicar ao particular, ou a0 menos em
que ndo se parte de um universal, mas imediatamente de um fato particular. Usemos agora outra
distingao kantiana para que fique mais claro: os juizos deferminantes e o os juizos reflexionantes.

Os juizos determinantes sao aqueles em que o universal é dado e o juizo deve aplica-lo ao

particular. Sio os juizos tipicamente tedricos, objetivos, 16gicos, da primeira Critica. Os reflexionantes

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

10



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

se ddo quando apenas o particular é dado e o juizo precisa encontrar o universal a que se possa
vincular (HELFENSTEIN, 2007, p. 23). O juizo reflexivo se debruga sobre o particular enquanto
particular, e desta forma € o juizo que interessa a Arendt para explicitar seu conceito de juizo politico.
Dentre os juizos reflexionantes Kant ainda faz a distingao entre os feleoldgicos e os estéticos. O paradigma
para a faculdade do julgar em Arendt é o juizo reflexionante estético (HELFENSTEIN, 2007, p. 23).

Diferente do que ¢ agradavel (que esta na ordem do privado), o juizo sobre o belo pode ser
compartilhado, discutido, e potencialmente pode gerar a demanda por concordancia dos outros sobre
o que se julga belo (Cf. DI PEGO, 2015, p. 206). Segundo Arendst, o juizo estético kantiano nio se
resume a opinido privada nem se configura como verdade de razdo, ¢ um modo de pensar capaz de
lidar com o particular, mas que reivindica validade comunitaria (Cf. YAR, 2000, p. 11). Do que foi
afirmado, podemos extrair duas caracteristicas muito importantes do juizo reflexivo estético que serdo
fundamentais para Arendt: primeiro, o julgamento do belo 56 pode ocorrer dentro de nm contexto comunitario;
segundo, o julgamento se refere ao particular enguanto partienlar (Cf. BILSKY, 1996, p. 148). Refere-se,
assim, a realidade contingente particular, e se d4 entre outras pessoas.

Os juizos politicos sao semelhantes aos juizos reflexionantes estéticos porque em ambos ha
a demanda de comunicacao, e com isso, a referéncia aos outros num contexto de sociabilidade. Sem a
referéncia aos outros os dois juizos nao se sustentam (DUARTE, 2000, p. 361). A comunicabilidade,
por sua vez, depende de outra categoria fundamental para o juizo: o senso comum. Sem o senso comum
nao ha o acordo tacito comunitario que me permite o senso de realidade do que eu experiencio (ou
do que estd na mente, mas veio da experiéncia, como no caso da reflexdo). Neste sentido, sem o
senso comum nio hd como acontecer a comunicagio intersubjetiva no debate efetivo ou na reflexio
(do dois-em-um) (Cf. AGUIAR, 2003, p. 259).

No entanto, o senso comum ¢é a necessidade mais basica para que se possa acontecer a
comunicac¢io. A comunicabilidade de um juizo depende também de sua capacidade de obter validade.
O julgamento reflexivo nio conseguira ir além da subjetividade sem um procedimento que permita
julgamentos intersubjetivamente validos (Cf. BILSKY, 1996, p. 154). Esta validade serd tanto maior
quanto maior for a imparcialidade do julgador. Esta imparcialidade se da quando o julgador julga
tendo em vista o maior numero possivel de outros juizos (reais ou potenciais) que possam ser
contrastados com o dele. Esta operagdo é o que Arendt, a partir de Kant, chama de mentalidade
alargada, sem a qual a comunicabilidade nao ¢ possivel (Cf. ARENDT, 1997, p. 95).

Ressalte-se que esta imparcialidade buscada no juizo reflexivo nao garante um ponto de vista
objetivo. A validade que se consegue nido é absoluta ou universal, mas geral. Pode ser ampliada ou
diminuida de acordo com nossa capacidade de nos enriquecermos de variadas perspectivas
simultaneamente (Cf. BILSKY, 1996, p. 156). Por outro lado, o julgamento reflexivo em sua abertura
a varias perspectivas nao significa identificagdo com outras visdes de mundo. Busca-se exercitar a
capacidade de elevar-se acima das préprias inclinagoes, e conseguir ver e aprender com perspectivas

diferentes (Cf. BILSKY, 1996, p. 156).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

11



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

Aqui podemos entender por que o juizo é para Arendt a mais politica das faculdades do
espirito (Cf. ARENDT, 2012, p. 215). Enquanto o pensar, que como vimos nio ¢ em si alheio ao
mundo, precisa da presenca dos outros, e internamente se mantém numa perspectiva de dialogo,
ainda assim tem critérios de validade individuais, e se volta para o interior, o juizo tem critérios de
validade comunitarios e se volta para o mundo.

Interessante notar que um defensor do individualismo teria dificuldade de reconhecer que
uma operac¢io individual possa ser tio dependente da dimensiao do comum e se volte tanto para ela.
Por outro lado, um defensor do coletivismo ou da primazia mais efetiva do comum, nio entenderia
como uma instancia denominada mundo comum, depende tanto da apari¢do da individualidade ou
da comunicagio dos juizos entre os homens, que somente a partir desta etapa efetivamente
compartilham este mundo que é comum. No entanto, se olhamos esta situacdo a partir de uma
perspectiva do equilibrio entre o comum e o singular é somente assim que podemos pensar o mundo
comum, a vida ativa ¢ a vida do espirito. Em Arendt comum e singular s3o conceitos que se auto
implicam.

Uma dltima questao que quero destacar sobre porque o juizo politico arendtiano é um juizo
reflexivo, é que Arendt buscava um julgar que fosse capaz de lidar com a falta de referéncias que
marca a histéria humana’, especialmente ap6s a modernidade. Tanto do ponto de vista da agdo,
quanto do ponto de vista da compreensio as referéncias tradicionais muitas vezes ndo possuem mais
o que ensinar, ¢ sem um juizo que seja capaz de analisar particulares sem a submissdo a universais
nao terfamos como avangar, seja para a criacio de novas possibilidades no mundo, seja na busca por
sentido.

Avancando na reflexdo arendtiana sobre o juizo, passamos a explorar uma importante
distin¢ao que a autora faz sobre o tema: o juizo do ator e o juizo do espectador. A primeira se encontra em
especial nos textos Verdade ¢ Politica e Crise na Cultura. A segunda estd presente em sua ultima fase, em
especial na 1da do Espirito.

O juizo do ator é complementar a agdo, ¢ pronunciado pelos agentes que estdo diretamente
envolvidos nos eventos publicos. Aqui o jufzo ira permitir as melhores escolhas no curso das agoes
que se desenrolam no dominio publico I’ ENTREVES, 2000, p. 378).

O Juizo do espectador é proferido pelo observador ndo envolvido nos eventos politicos. Em
um mundo sem as referéncias tradicionais, o juizo nesta perspectiva nos permite compreender os

fatos ocorridos, ressaltando-se, no entanto, que este compreender nao significa acomodagio ou

5 Zerille faz uma interessante reflexio sobre a falta de referéncias a partir da modernidade. Podemos dizer com
Arendt que o esfacelamento da tradi¢do nos deixou sem corrimoes para que possamos julgar os acontecimentos
de hoje. Mas esta falta de referéncias se da também pelo abandono da ideia antiga da existéncia de padroes
naturais e transcendentes de julgamento, de modo que pessoas que raciocinassem adequadamente seriam
levadas as mesmas conclusées ou julgamentos sobre o mundo. Nao hd mais critérios que nos levem aos mesmos
julgamentos. Julgamos apenas no seio de comunidades, convivendo entre opinides e precisando argumentar e
escutar os outros para se chegar ao entendimento ou a conclusdes minimamente coesas (Cf. 2015, p. 02).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

12



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

conformismo como o que ja passou (Cf, AGUIAR, 2003, p, 265). Para Arendt “...0 espectador nio
estd interessado numa agdo especifica, sua atividade no ¢ interna a0 mundo da politica, mas consiste
em interrogar e compreender o que aconteceu” (AGUIAR, 2001, p. 194). De tal modo, adquite o
desinteresse e distancia necessarios para se ter um julgamento imparcial e valido.

Sdo de fato duas perspectivas diferentes, mas qual o impacto desta diferenca na relacio entre
as duas formas de juizor Alguns intérpretes de Arendt, como Maurizio D’Entreves e Ronald Beiner,
entendem que as perspectivas do ator e do espectador representam duas teorias do juizo tdo distintas
quanto irreconcilidveis. Outra questdo é se Arendt opta por uma destas teorias como sendo a mais
adequada; neste contexto alguns intérpretes entendem que Arendt teria escolhido a segunda teoria.
Outros, como Anabella Di Pego e Bethania Assy consideram que as duas perspectivas do juizo
formam uma unidade.

E importante deixar claro que a pretensdo aqui ndo ¢ entrar na seara de qual destas posi¢oes
¢ a mais adequada. O que é pertinente para nossa pesquisa ¢ entender como a teoria do juizo em
Arendt se relaciona com a tese sobre o equilibrio entre o comum e o singular. E no nosso entender
nas trés situacoes acima descritas a visdo de Arendt sobre o juizo possui relagdo direta com nossa
tese. Apesar de nao entendermos que para o objetivo aqui proposto nao seja necessario compromisso
com alguma destas trés posi¢Oes, adianto que o modo como trataremos a explicitacio dos dois tipos
de juizo ¢é mais propensa a compreensio de que em Arendt tais formas do juizo nio estio tdo
separadas e podem ser compreendidas num contexto de unidade.

As duas teorias do juizo em Arendt partem de contextos diferentes. No caso do juizo do
ator, Arendt estd preocupada sobre que tipo de juizo pode dar conta de conduzir as escolhas de
pessoas reais, inseridas no mundo das aparéncias, num mundo contingente e plural. Assim como o
modelo do filésofo que contempla uma verdade universal e tenta aplicar a vida das pessoas em
sociedade (a filosofia submetendo a politica) ndo consegue lidar com a pluralidade humana (e com o
modo humano de compreender a realidade), para Arendt, um juizo universal, um juizo que aponta
férmulas prontas para todas as situagGes particulares ndo tem como dar conta da espontaneidade da
vida humana no mundo®. O ator é aquele que esta no palco, inserido na cena publica e que fala diante
de uma plateia. O juizo reflexivo se encaixa exatamente neste contexto, um juizo de quem demanda
a comunicac¢io, de quem fala entre outras pessoas e em tal contexto emite sua compreensio sobre o
justo, o injusto, o bem e o mal. O juizo do ator é um juizo essencial numa perspectiva ético-politica
potrque ¢ a partir dele que podemos responder a responsabilidade de escolher em meio ao curso dos
acontecimentos (Cf. MARINO; GRANOBLES, 2017, p. 103).

O problema que se abateria sobre este modo de juizo é que quem julga de tal perspectiva

6 Nio se trata de dizer que regras prévias nao sejam de forma alguma necessarias. A questio é como entendemos
estas regras prévias. Se sdo elementos fixos, universais e imutaveis ndo se aplicam ao ser humano. A regra
prévia, em Arendt, precisa ser vista sempre como superavel, e isso s6 se da se a reflexdo sobre os atos e as
regras partem de um juizo adequado a pluralidade humana.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

13



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

esta diretamente envolvido nos acontecimentos e nio teria uma visao ampla dos fatos. Neste sentido,
sua capacidade de compreensao esta limitada, assim como sua capacidade de imparcialidade. No
contexto arendtiano esta limitagdo ndo pode ser ignorada, especialmente quando somos colocados
diante da necessidade de compreensdo dos acontecimentos passados, ainda mais quando tais
acontecimentos se mostram completamente novos, como foi o fato do totalitarismo. Fatos novos
exigem novos paradigmas de julgamento, e sé os podemos alcancar se antes conseguimos
compreender o acontecimento julgado. Para Arendt, neste caso o juizo do ator nao pode dat conta
desta demanda, o que torna fundamental o juizo do espectador.

Como dito acima, ¢ diante de fatos novos como o totalitarismo, que o juizo do espectador
se mostra mais necessario. Arendt comega um processo de inflexdo a respeito do tema do juizo, que
culminara na énfase da visdo do espectador na ultima fase do seu pensamento, a partir do julgamento
de Eichmann (Cf. ARENDT, 2012, p. 17). A perspectiva do novo em Arendt nos remete, desde o
inicio de sua obra, a0 tema da natalidade. Uma das principais marcas da capacidade do ser humano
comegar algo inteiramente novo ¢ a imprevisibilidade. Neste sentido, o novo tanto pode ser algo bom
quanto pode se configurar como novos tipos de crimes e horrores. Como julgar atos ou crimes sem
precedentes? Aqui, tanto a caracteristica do juizo reflexivo de ser um juizo que ndo parte de regras
prévias, quanto a perspectiva do espectador, capaz de distanciamento, de reflexdo e posicionamento
mais amplo, sdo fundamentais para que possamos ser capazes de julgar o novo sem inclui-lo em
categorias precedentes (Cf. BILSKY, 1996, p. 149). Foi exatamente este o grande desafio que Arendt
via diante dos juizes responsaveis pelo julgamento de Eichmann, e que, segundo Arendt, nio foi
suficientemente compreendido, haja vista a grande insisténcia dos juizes em enquadrar os atos de
Eichmann em categorias ja previstas nos codigos penais.

Depois de exposto as caracteristicas dos dois modelos de juizo, e ciente das diferencas entre
os mesmos, defendo que hd muitos pontos comuns ao juizo enquanto ator e enquanto espectador.
Entendo que mesmo quando Arendt fala do ator, a imparcialidade também ¢é buscada
(HELFENSTEIN, 2007, p. 73) e ela se d4 através do pensamento que antecipa o didlogo na cena
publica por meio da mentalidade alargada. Somente desta forma o jufzo do ator nio se limita a
subjetividade (como mencionamos anteriormente) e pode almejar validade intersubjetiva. Certamente
a posi¢ao do espectador o permite uma imparcialidade mais efetiva, mas em ambos a imparcialidade
¢ uma meta fundamental.

Nio parece razoavel imaginar ator e espectador como dois tipos de homens, em vez disto,
podemos pensar em duas perspectivas de julgamento que o mesmo ser humano pode dispor de
acordo com as demandas concretamente exigidas. O “...critico e espectador estd em cada um dos
atores...” (ARENDT, 2012, p. 519), ndo no sentido de que os dois juizos se manifestem
simultaneamente, mas que sio caminhos acessiveis a cada pessoa, mesmo que por hora esteja

engajada na cena publica. Por outro lado, podemos nos perguntar se o mesmo pode ser dito do

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

14



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

espectador, invertendo a frase para dizer que o afor estd em cada um dos espectadores. Levanto esta questio
porque a vinculagio ao mundo parece ser um ponto de encontro fundamental aos dois modos de
julgar. O ator, por motivo mais evidente (ele atua diretamente no mundo, cria e interfere nos
acontecimentos), mas também o espectador se vincula ao mundo. O distanciamento do espectador é
uma retirada do mundo das aparéncias, mas com a intenc¢ao de voltar’ (Cf. ARENDT, 2012, p. 111).
Além disto, a retirada do espectador €, segundo Arendt, muito diferente da retirada do filésofo, “...que
inicia o bios theoretikos deixando a companhia dos seus semelhantes e as opinides...” (ARENDT, 2012,

p. 113). Arendt complementa:

O veredicto do espectador, ainda que imparcial e livre dos interesses (...), ndo ¢
independente do ponto de vista dos outros — ao contrario, segundo Kant, uma
“mentalidade alargada” tem que os levar em conta. Os espectadores (...) ndo estdao
solitarios. Tampouco sdo autossuficientes... (ARENDT, 2012, p. 113).

Mas este vinculo do espectador ao mundo dos assuntos humanos pode ser pensado de modo
ainda mais profundo, o que nos faz pensar em que grau podemos pensar o “estar fora do jogo” que
Arendt menciona quando fala do espectador. Primeiro porque seja como ator ou como espectador,
ndo ha possibilidade de acesso a realidade, nem do julgamento reflexivo, sem o senso comum (Cf.
DUARTE, 2000, p. 361.362), o que coloca o julgar sempre numa perspectiva comunitaria. F sempre
no seio de comunidades que julgamos (de um modo ou de outro), e sempre numa comunidade
estamos de algum modo engajados. Em segundo lugar, o juizo reflexivo em Arendt, diferente de
Kant, é um julgamento situado, ocorre no tempo, na histéria humana (Cf. BILSKY, 1996, p. 155). Se
20 invés de pensarmos o fato em si que ¢ julgado, passamos a olhar o contexto histérico que o
espectador se encontra, vemos que ele se encontra envolvido num contexto especifico, que é um
“Jogo” diferente de outro espectador que esteve ou estard envolvido ou outros contextos historicos.
O fato que o espectador julga (e consegue em certa medida se distanciar) ¢ um jogo dentro de um
jogo maior (o contexto historico) em que o espectador esta inserido, e envolvido. Neste sentido, o
espectador arendtiano, enquanto situado num contexto historico especifico, sempre mantém um
certo grau de envolvimento (Cf. BILSKY, 1996, p. 160).

Assim como a diferenca da capacidade de imparcialidade é diferenciada no ator e no
espectador por um grau menor ou maior, a diferenca entre o envolvimento dos atores e espectadores
nos atos julgados mostra-se também de grau (maior ou menor). Nio se trata de dizer que no fim das
contas ndo haveria diferenca entre os mesmos, o que quero destacar ¢ que ha uma outra caracteristica
que irmana ator e espectador de um modo que nao seria adequado pensar numa cisdo radical entre
tais juizos. Esta caracteristica é que ambos estido vinculados a0 mundo dos assuntos humanos. Um

visa a acdo, o outro o sentido, mas ambos estdo no mesmo mundo e a ele se dirigem. O vinculo tem

7 Ver também: “Vale dizer, o pensamento nio é a morada do ser no homem, mas o0 modo como o homem se
engaja na ininterrupta busca da significagao da existéncia nela mesma” (AGUIAR, 2001, p. 194).

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

15



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

peculiaridades em cada caso, e o fato de serem diferentes é importante porque o ser humano sempre
terd a necessidade de responder com o julgar diante das diversas demandas que possam surgir no
curso dos acontecimentos. Algumas situagdes demandario o juizo do ator, outras demandario o juizo
do espectador. Por outro lado, embora com peculiaridades, o vinculo aos acontecimentos esta
presente em ambos, o que é importante inicialmente porque mostra que Arendt nio se contradiz em
sua critica a supressdo da politica pela filosotia (a partir de Platdao). E para minha tese em particular,
este vinculo é um elo fundamental para que possamos entender como o juizo em Arendt reforca a

tese do equilibrio entre o comum e o singular.

DO PENSAR E DO JULGAR AO EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR

Na reflexio sobre a faculdade do pensamento fizemos um percurso que visava mostrar que
em Arendt o pensar pode ser pensado de modo diferente da pura contemplacio que é marca da figura
do “filésofo profissional” que Arendt tanto criticou. Mostramos que Arendt buscava um pensamento
que ndo se desvinculasse do mundo. Neste sentido, apresentamos dois paradigmas deste pensamento
vinculado a0 mundo (o pensamento politico), que foram os exemplos de Sécrates e Jaspers.

O que buscamos ao tratar da faculdade do julgar foi algo semelhante. Depois deste percurso
até o momento, parece-nos razoavel afirmar que o julgar, a mais politica das faculdades do espirito,
também ¢ pensado em Arendt tanto num contexto mundano quanto num contexto relacional.
Pareceu-nos importante explicitar a diferenca entre o juizo do ator e o juizo do espectador nio apenas
por uma questio didatica, mas porque uma ma compreensio sobre o juizo do espectador poderia
levar a equivocada compreensio de que em Arendt haveria uma perspectiva do julgar que perdera o
vinculo ao mundo. Terminamos o ultimo tépico justamente apontando para a ideia de que o vinculo
ao mundo é comum tanto ao ator quanto a0 espectador. E exatamente este vinculo que relaciona o
juizo (assim como o pensar) a minha tese. Deste modo se mostra indiferente para este objetivo (de
vincular o pensar e o julgar a tese do equilibrio entre o comum e o singular) que Arendt adotasse uma
énfase em um dos tipos do juizo, ou se Arendt os via numa perspectiva de cisdo. De modo secundario
a minha argumentacio, o modo como ambos os juizos se mostram vinculados a0 mundo, me fazem
tender a ver que uma cisdo entre os dois juizos ndo seria uma posi¢ao adequada, mas de fato, o que
me importa decisivamente é que um ou outro juizo apontariam para o equilibrio entre o comum e o
singular.

Eu disse acima que o decisivo para aliar o juizo a minha tese ¢ o modo como se configura a
vinculacio do juizo (do ator ou do espectador) ao mundo. Nio se trata apenas de nio se desvincular
do mundo, mas também de estar vinculado de modo relacional. Neste contexto, o que acabo de dizer
sobre o juizo, vale também para o pensar. Tanto o pensar quanto o juizo em Arendt sdo concebidos
numa perspectiva de mundanidade, quanto numa perspectiva relacional. Por outro lado, tanto o

pensar quanto julgar sio faculdades que possuem uma dimensao de interioridade, de singularidade.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

16



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

O exercicio do pensar e do julgar desenvolvem o ser humano em seu aspecto singular. Recordar esta
realidade se faz necessario depois de tanto insistirmos no aspecto relacional, mas na verdade é a parte
mais evidente da minha argumentac¢éo. Ou seja, dizer que o pensar e o julgar desenvolvem o homem
em sua singularidade néo representam em si uma grande novidade. Meu desafio era apontar que as
duas categorias além de desenvolverem a pessoa em sua singularidade, também sao ligadas ao
contexto comum do ser humano. Para Arendt o pensamento, embora seja uma ocupagido que
realizamos sozinhos [em solitude, mas nunca em soliddo] depende dos outros para ser possivel
(ARENDT, 1993, p. 54). De modo similar, o julgar tem na sociabilidade a condi¢do para o seu
exercicio (BIRULES, 2007, p. 225). Aliando o papel mais evidente do pensar e do julgar para o
individuo a compreensio de que o pensar e o julgar em Arendt se configuram numa perspectiva
profundamente relacional e intersubjetiva, o que defendo aqui é que também do ponto de vista de
atividades do espirito o pensamento de Arendt continua perpassado pelo equilibrio entre o comum
e o singular. Em seguida veremos como a discussdo sobre o pensar e o julgar no contexto do
julgamento de Eichmann amplia a vinculagdo das referidas atividades com o equilibrio entre 0 comum

e o singular, agora tendo em vista a responsabilidade com o mundo que emana desta discussio.

CONCLUSAO

A reflexao sobre o equilibrio entre 0 comum e o singular na vida do espirito, conforme
explorado no pensamento de Hannah Arendt, revela a intrinseca relagao entre as atividades do pensar
e do julgar e a preservagio do mundo comum. Arendt demonstra que, embora o pensar exija um
momento de retirada (so/itude), ele ndo pode ser concebido como uma fuga definitiva do mundo, mas
como uma atividade que mantém vinculos com o mundo. Exemplificado em figuras como Socrates
e Jaspers, o pensamento politico arendtiano destaca a importincia da comunicagdo e do dialogo,
rejeitando a contemplagdo solitaria em favor de uma pratica engajada. Da mesma forma, o julgar,
especialmente na forma reflexiva, emerge como uma faculdade profundamente politica, que demanda
a participagdo no espaco publico e a consideracdo das perspectivas alheias para alcancar validade
intersubjetiva. Podemos ento afirmar, a partir do que tratamos até aqui, que a preservacao do mundo
comum nio se concentra unicamente na vida ativa. Também a vida do espirito tem um papel
fundamental nesta tarefa. Pensar e julgar, sio partes fundamentais da dimensdo singular do ser
humano, mas enquanto elementos cruciais da preservacio do mundo comum, se mostram
profundamente vinculados a0 mundo e fundamentalmente envolvidos no fomento e preservagio do

equilibrio entre o comum e o singular.

BIBLIOGRAFIA
AGUIAR, Odilio Alves. Filosofia ¢ Politica no Pensamento de Hannab Arendt. Fortaleza: EUFC, 2001.
AGUIAR, Odilio Alves. Juizo, Gosto ¢ Legitimidade emr Hannah Arendt. Philésophos v. 8, n. 2: 251-271,

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

17



O EQUILIBRIO ENTRE O COMUM E O SINGULAR EM HANNAH ARENDT NO
CONTEXTO DA VIDA DO ESPIRITO

jul./dez. 2003

ALMEIDA, Vanessa Sievers de. A distingao entre conbecer e pensar em Hannah Arendt e sua relevancia para
a edncagao. Educacio e Pesquisa, Sao Paulo, v.36, n.3, p. 853-8065, set./dez. 2010.

ARENDT, Hannah. Compreender: Formagao, exilio e totalitarismo. Sio Paulo: Companhia das Letras; Belo
Horizonte: Editora UFMG, 2011.

ARENDT, Hannah. Correspondence with Karl Jaspers, 1926-1969. New York: Harcout Brace, 1992.
ARENDT, Hannah. Liges sobre a filosofia politica de Kant. Rio de Janeiro: RelumeDumara, 1993.
ARENDT, Hannah. A promessa da politica. 5a ed. Rio de Janeiro: Difel, 2013.

ARENDT, Hannah. Responsabilidade ¢ [ulgamento. Tradugao: Rosaura Einchenberg. Sio Paulo:
Companhia das Letras, 2004.

ARENDT, Hannah. A Vida do Espirito: o pensar, o querer, o julgar. Rio de Janeiro: civilizaciao Brasileira,
2012.

ASSY, Bethania. Etica, Responsabilidade ¢ Juizo em Hannah Arendt. Sio Paulo: Perspectiva, 2015.
BILSKY, Leora, Y. When Actor and Spectator Meet in the Conrtroom: Reflections on Hannah Arendt's
Concept of Judgment. History and Memory, v. 8§, n. 2 (1996).

BIRULES, Fina. Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona: Herder, 2007.
D’ENTREVES, Maurizio Passerin. To Think Representatively: Arendt on Judgment and the
Imagination. Philosophy Papers, 35: 3, 2006, p.367-385.

DI PEGO, Anabella. En torno al pensamiento: La disputa de Hannah Arendt com Martin Heidegger.
Topicos, Revista de Filosofia, n. 56, 2019, p. 197-235

DI PEGO, Anabella. I.a Modernidad en cuestion: totalitarismo y sociedad de masas en Hannah Arendt.
TLa Plata: Editorial de la Universidad Nacional de I.a Plata - EDULP, 2015.

DUARTE, André. O Pensamento a Sombra da Ruptura: Filosofia e Politica em Hannah Arendt. Sao
Paulo: Paz e Terra, 2000.

FRATESCHI, Yara. Juizo ¢ Opinido emr Hannah Arendt. Cadernos de Filosofia Alema, v. 24; n. 1.
Jan/Jun, 2019.

HELFENSTEIN, Mara Juliane Woiciechoski. Juizo politico em Hannah Arendt. Dissertagao (Mestrado).
Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas. Programa de
Pés-Graduacao em Filosofia. 2007.

HERZOG, Annabel. Marginal Thinking or Communication: Hannah Arendt’s Model of Political Thinker.
The European Legacy, Vol. 6, No. 5, pp. 577-594, 2001.

HEUER, Woltgang. La imaginacion es el prerrequisito del compreender (Arendt): Sobre el puente entre
pensamiento y el juzgamiento. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 7, 2/2005, p. 37-51.
LOIDOLT, Sophie. Phenomenology of Plurality: Hannah Arendt on Political Intersubjectivity. New
York: Routledge, Taylor & Francis Group, 2018.

MARINO, Jerénimo Botero; GRANOBLES, Yuliana Leal. Pensamiento, V'oluntad y Juicio: las

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

18



ANTONIO GLAUTON VARELA ROCHA

condiciones mentales de la acciéon politica en la filosoffa de Hannah Arendt. Tépicos, Revista de
Filosofia, n. 53, 2017.

NUNES, Igor Vinicius Basilio. “In-Between” — o mundo comum entre Hannah Arendt ¢ Karl Jaspers: da
existéncia politica ao exemplo moral. 259f. Tese (doutorado). Universidade Estadual de Campinas.
Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, 2018.

ROVIELLO, Anne-Marie. Senso Conum ¢ Modernidade ems Hannah Arendt. Lisboa: Instituto Piaget,
1997.

VALLEE, Catherine. Hannah Arendt: Sécrates e a questao do Totalitarismo. Lisboa: Instituto Piaget,
1999.

YAR, Majid. From actor to spectator Hannah Arendt’s ‘two theories’ of political judgment. Philosophy and Social
Criticism 26 (2):1-27 (2000).

ZERILLI, Linda M. G. Verbete: Judgment, In: GIBBONS, Michael T. (Org.) The Encyclopedia of
Political Thonght. Ed. 1. John Wiley & Sons, Ltd, 2015.

CADERNOS ARENDT, V. 06, N. 11 ISSN 2675-4835

19



